### الفهصرس

| مفحة     |                                                                   |
|----------|-------------------------------------------------------------------|
|          | مقدمة الكتاب مقدمة الكتاب                                         |
| (>       | )                                                                 |
|          |                                                                   |
|          | النبئاب إلاوَن                                                    |
|          |                                                                   |
|          | العرب قبل الإحلام                                                 |
|          |                                                                   |
|          | ١ – تاريخ الجاهلية الســـياسي                                     |
|          |                                                                   |
| 1        | جزيرة العرب مهد الساميين ··· ··· ··· ··· ··· ··· ··· ··· ···      |
| **       | المصر الجاهيلي                                                    |
| 4 7 2    | العرب العرب                                                       |
| 77       | القحطانية والعدنانية                                              |
| 1.4      |                                                                   |
|          | المالك العربية في الجاهلية:                                       |
|          | ۱ – علكة معين                                                     |
| 41       | 1 76                                                              |
| pp       | •••                                                               |
| 19       | ٣ – ملكة حمير                                                     |
| ٤٤       | الغزو الاجنبي لجنوب بلاد العرب بي الغزو الاجنبي الجنوب بلاد العرب |
| •••      | المالكالعربية على التخوم :                                        |
|          |                                                                   |
| 60       | ١ – إمارة الحيرة                                                  |
| 77       | البيت اللخمي البيت اللخمي                                         |
|          | ٧ – مملكة تدمر ملكة                                               |
| <b>~</b> |                                                                   |
|          |                                                                   |

| ۸۲ ۰۰۰ ۰۰۰ ۰۰۰ ۰۰۰                              | س _ ملكة غسان س                        |
|-------------------------------------------------|----------------------------------------|
|                                                 |                                        |
|                                                 | دن الحجاز:                             |
| <b>4.</b>                                       | ······································ |
| في الحجاز ١٠١ ٠٠٠                               | علاقة قريش بقبائل العرب                |
| 117                                             | ٧ _ بثرب                               |
| ١٢٠                                             | س _ الطائف                             |
|                                                 |                                        |
|                                                 | الديانات السائدة:                      |
|                                                 | ١ _ الديانة الوثنية :                  |
| 170                                             | مظاهر الديانة الوثنيسة ٠٠٠٠٠٠٠         |
| 144                                             | (١) الأصنام                            |
| 17V ··· ·· ·· ·· ··                             | مبل                                    |
| 144                                             | اللات والعزى                           |
| 107                                             | اصنام آخری ۰۰۰ ۰۰۰                     |
| 107                                             | ( س ) عبادة الحيوان                    |
| 108                                             | (ح) عبادة الأشـجار                     |
| 100                                             | ٧ _ الديانة المسيحية ٢٠٠٠٠٠٠٠          |
| <b>1ογ ······</b> ····························· | ٣ _ الديانة اليهودية                   |
| 17                                              | ع ــ الصابئة ، والمجوسية ، والزندقة    |
|                                                 |                                        |

## الْبَـٰابُ إِلْثَـانَ الدولة العربية

من ظهور الإسلام إلى سقوط الأمويين

#### البعث النبوية – الخلفاء الراشدون – الدولة الأموية

### أولا – البعثة النبوية

| صفحة |     | 11/1      |                       |               | e l          |              |
|------|-----|-----------|-----------------------|---------------|--------------|--------------|
|      |     |           |                       |               | ول           |              |
| 177  |     |           |                       | • ••• •••     | •• •••       | لبعثة        |
| ۱۷۱  |     | ;         |                       |               | لحبشــــة    | لهجرة إلى أ  |
| 144  |     |           |                       |               | ش لبنی هاشم  | لقاطعة قريا  |
| 177  | ••• | ••• ••• • |                       |               |              | يعتا العقبسة |
| ١٧٨  |     |           |                       |               |              | لهجرة        |
| ١٨٠  | ••• | •         |                       |               | لدينــة      | لرسول في ا   |
| 124  |     |           |                       |               | رايا :       | لغزوات والس  |
|      |     |           |                       |               | ـ غزوة بدر   |              |
| 144  |     |           |                       | ب ب           | ۔ غزوۃ اح    | - Y          |
| 19.  |     |           | (                     | اب ( الخندق   | . غزو الاحز  |              |
| 194  |     |           |                       |               | صلح الحديبيا |              |
| 190  |     |           |                       | واليهود .     | مين الرسول   |              |
| 199  |     |           |                       |               | ۔ غزو خیبر   | - 2          |
| 4.1  |     |           | الملوك                | به السلام إلى | رسل محمد علم |              |
|      |     |           | and the second second |               |              |              |

| مفحة                  |                                                                                                                |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4.4                   | • – غزوة مؤتة عزوة مؤتة                                                                                        |
|                       | ٣ — غزوة الفتح ( فتح مكة )                                                                                     |
| 1.2                   |                                                                                                                |
| 7.0                   | ٧ ــ غزوة حنين                                                                                                 |
| V.V.                  | ٨ – غزوة تبوك م                                                                                                |
|                       |                                                                                                                |
| Y+Y                   | حجمة الوداع ووفاة الرسول                                                                                       |
|                       | ثانياً - الخلفاء الراشدون                                                                                      |
| 71.                   | بدء ونهاية حكم الخلفاء الراشدين                                                                                |
|                       |                                                                                                                |
| 11.                   | أَرُمَةُ الحُـكُمُ بعد وفأة النبي                                                                              |
|                       | ٨ ــ أبو بكر الصديق                                                                                            |
|                       |                                                                                                                |
|                       | بيعة السقيفة                                                                                                   |
| 412                   | حركة المرتدين                                                                                                  |
| 710                   | المتنبئون المتنبئون                                                                                            |
|                       |                                                                                                                |
| 414                   | حركة التوسع والفتح                                                                                             |
| $i \in \mathcal{X}$ . | ٧ _ عمر بن الخطاب                                                                                              |
|                       | اَ وَالْمِي الْمُعْمِينِ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهِ وَمِنْ فِيهِ إِنْ أَوْ مُنْ أَوْ اللَّهِ م |
|                       |                                                                                                                |
|                       | الفتوح الإسلامية                                                                                               |
| 775                   | (۱) فتح فارس الم                                                                                               |
|                       | ( ب ) فتح الشام و فلسطين                                                                                       |
|                       | 그 사람이 그 그는 가는 바다 그 가지 그렇지 그렇게 되었다. 하는 하는 그는 사람들은 그는 사람들은 그리고 그렇게 되었다. 그 사람들은 그리고 있다.                           |
| YYA                   | (ح) فتح مصر                                                                                                    |
| 74.                   | العوامل التي سهلت انتصار العرب على الفرس والروم                                                                |
| 444                   | ٠٠٠ منهات عمر ني بي بيا منهات                                                                                  |
| 1                     |                                                                                                                |
| 745                   | مصرع عمل المراد والمراد والمراد والمراد والمراد والمراد والمراد                                                |

| صفحة           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 740 .          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                | ئے عثمان بن عفان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>۲</b> ۳۸ .  | انتخانه انتخانه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                | اتساع الدولة العربية زمن عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 78.            | مقتل عثمان والاحداث التي أدت إليه :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                | and the second s |
| 450 .          | (١) سيأسة عثمان في تولية الولاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                | ( ) سياسـة عثمان المالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 724 -          | ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ تَصَرَفَاتَ عَبَّانَ فَي الْأَمُورُ الدَّيْفَيَّةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 787            | ( ی ) حرکه عبد الله بن سبأ صد عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>Y</b> £ A • | (ه) اعتراض الصحابة على سياسة عثان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                | الحالة في الأمصار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                | (١) في المدينة (ب) في الكوفة والبصرة (ح) في الفسطاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 401.           | الدور العملي في الفتنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 405 .          | شخصية عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                | <ul> <li>على بن أبى طالب</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| YAT .          | انخاه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>-</b>       | بين على وطلحة والزبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 104 .          | سن عا معامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 709            | بين على ومعاوية التحكيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 771 .          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 777            | الحنوارج في عهد على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Y74 .          | معتل على ، شخصيته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                | الحسن بن على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

## ثالثا – الحلافة الأموية

| صفحة       |       |     |      | ,     |     |              |       |              |         |       |               |       |         |                   |    |
|------------|-------|-----|------|-------|-----|--------------|-------|--------------|---------|-------|---------------|-------|---------|-------------------|----|
| 770        |       |     | inc. |       | ••• | •••          |       |              | • • •   | رن    | 'مو يو        | 11    | الخلفا  |                   |    |
|            |       |     |      |       |     |              |       |              |         | بان   | ، شف          | ن أبر | او ية إ | _ معا             | ١  |
| 777        | •••   | ••• | •••  |       | ••• | ***          | ·     | ية           | معاو    | إلى   | للافة         | LI.   | انتقال  |                   |    |
| 771        |       |     |      |       |     |              |       |              |         |       |               |       |         |                   |    |
| 779        |       |     |      |       |     |              |       |              |         |       |               |       |         |                   |    |
| <b>TVŁ</b> |       |     |      |       |     |              |       |              |         |       |               |       |         |                   |    |
| 770        |       |     |      |       |     |              |       |              |         |       |               |       |         |                   |    |
|            |       |     |      |       |     |              |       | <b>-</b>     |         |       | بة            | معاو  | د بن    | _ يزيا            | ٩  |
| **         | ,     |     | •••  | •••   |     |              | •••   | • • • •      | •••     | •••   | (فة           | 山北    | نولية   | 136               |    |
| YYA        |       |     |      |       |     |              |       | •••          | ، على   | ين بن | الحس          | ید و  | بين يز  |                   | 10 |
| 7.1        |       |     |      |       |     |              |       |              |         |       |               |       |         |                   |    |
|            | • • • |     |      |       |     |              |       |              |         |       |               |       |         |                   | ۲  |
|            |       |     |      |       |     |              |       |              |         |       | <u>.</u> کم   | ن الم | وان     | -                 | 1  |
| 710        |       |     |      |       |     | •••          | انی   | المرو        | رع      | ل الف |               |       |         |                   |    |
|            |       |     |      |       |     |              |       |              |         |       |               |       |         |                   |    |
|            |       |     |      |       |     |              |       |              | 3 · 4   |       |               | in .  | الملك   |                   | •  |
|            |       |     |      |       |     |              |       |              | 42      | واجه  | التي          | مات   | أصعو    | 1                 |    |
| <b>YAA</b> | •••   |     |      |       |     |              |       | ين ٠         |         |       |               | •     |         |                   |    |
| 444        | •••   |     |      |       |     |              | •••   |              | المختار | رة    | َ) ئو         | (ب    | 4       |                   |    |
| 79.        |       | ••• |      |       | ر ، | الزبي        | ران   | لك ,         | د الم   | ن ع   | <u>n</u> ( .  | ر ح   |         |                   |    |
| 445        | •••   | ••• |      | • • • |     | ن            | لعراة | <b>فتن</b> ا | على     | نضاء  | الة (         | 5)    |         | ing di<br>Lington | 1  |
| 790        | ••    |     | •••  |       | 7.  | <b>ت</b> وار | ے ا   | وراد         | على أ   | نضاء  | ) ال <u>ن</u> | (ھ    |         |                   |    |
|            |       |     |      |       |     |              |       |              |         |       |               |       | 1       |                   |    |

| صفحة        |                                  |
|-------------|----------------------------------|
| Y4A         | (ز) استرداد إفريقية              |
| <b>744</b>  |                                  |
| ***         | ٢ ــ الوليد بن عبد الملك         |
|             | الفتوح في عهده                   |
|             |                                  |
|             | (١) إقليم ما وداء الهر           |
| w. w        | (ب) إقليم السند                  |
| W. £        | ( ح ) فتح شمال إفريقية .         |
| *.Q         | (٤) أنتح الأندلس                 |
| ۳۰۸         |                                  |
| <b>7.</b> A | ٧ - سلمان بن عبد الملك           |
|             | سیاسته                           |
| W. Q        | حصار القسطنطينية                 |
| *1.         |                                  |
|             | ٨ – عمر بن عبد العزيز            |
| *\*         | ، بيعته ، سياسته                 |
| MIM         | إصلاحاته                         |
| 416         | وفاته                            |
|             | م يزيد بن عبد الملك              |
| <b>410</b>  | الفتن الداخلية والخارجية         |
| K 10        | ١٠ حشام بن عبد الملك             |
| <b>K</b> ** |                                  |
| WIY         | التمسوء النب النتو العا          |
| TIA         | المارية العالم والموراد          |
|             | ١١ ــ اوليد بن عبد اللك          |
| ( PY)       | ١٢ - بزيد بن الوليد بن عبد الملك |
|             | مروان بن عمد                     |
| ***         | سقوط الأمويين                    |
|             |                                  |

# البَابَ المِنالَثُ الدولة العباسية

## العصر العباسى الاول - العصر العباسى الثانى أولا – العصر العباسى الأول

| <i>منح</i> ة<br>- باب | 1 4 1     | . 1.1                                   | 1 11         | \$1. <         | 11 112-1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ·   |
|-----------------------|-----------|-----------------------------------------|--------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|                       | ••• • • • |                                         |              | كم من الأمر    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •   |
| 44.                   | ••• ••• • | گول ن <sup>.</sup>                      | العباسيين ال | حكم الخلفاء    | بدء ونهاية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
|                       | • 1, *    |                                         |              | سفاح:          | . أبو العباس ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - 1 |
| 444                   |           |                                         | سفاح » ؟     | . بلفظ « ال    | ماذا يقصد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| 444                   | ,         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |              | بار عاصمة .    | اتخاذ الأن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| 344                   |           | • ••• •••                               |              | كامو بين       | اضطهاد ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| 447                   |           | ر ر                                     | ندر بالانصا  | مُ العهود والغ | عدم احترا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| 440                   | ••• •••   |                                         | ناح          | ضد حكم السة    | الثورات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| ***                   |           | •• •• ••                                |              | اح ا           | تقدير السف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
|                       |           |                                         |              |                | أبو جعفر المن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | - ۲ |
| 444                   |           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | •••          |                | شخصيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
|                       | A         |                                         | نة:          | ور على المعار  | قضاء المنص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| 45.                   |           | غل                                      |              | ) موقفه من     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| * 4                   |           | 1                                       | _            | ) موقفه من     | and the state of t |     |
| 4 -                   |           | حراسای                                  | ، ای مسم     |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| 454                   | ••• ••• • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ••• ••• •••  | نبة            | النحل الدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
|                       |           |                                         |              | . 85           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |

| 404         |                               | تأسيس مدينة بغداد<br>سياسته الخارجية : |
|-------------|-------------------------------|----------------------------------------|
| <b>70</b> A | ن ، ( ب ) سياسته إزاء الاندلس | (1) بين العباسيين والبيزنطيير          |
| **1         | ••• ••• ••• ••• •••           | (ح) بين المنصور والفرنجة               |
|             |                               | ۳ _ المهدى:                            |
| 411         |                               | أعماله ا                               |
| 414         |                               | الحركات الدينية في عهده                |
| 317         |                               | صفاته صفاته                            |
|             |                               | السياسة الخارجية :                     |
| 770         |                               | (1) مع بلاد الأندلس.                   |
| 470         | بىز نطىيىن                    | (ت) بين العباسيين والب                 |
|             |                               | ع _ الهادى :                           |
| ۳۱۷         |                               | سياسته إزاء العلويين                   |
| 414         |                               | اضطراب نظام ولاية العهد .              |
| 444         |                               | تدخل النساء فى شئون الدولة             |
|             |                               | ه — هارون الرشيد :                     |
| 441         |                               | عوامل شهرة الرشيد                      |
|             |                               | الثورات ضد حمكم هارون :                |
| **          |                               | (١) ثورات العرب                        |
| 474         |                               | ( ت ) فتنة الخوارج                     |
| **          |                               | (ح) تورات العلوبين .                   |
| 44.4.       |                               | (٤) ثمرات في المغرب                    |

| صفحة       |         |           | /               |               |               |                |                    |
|------------|---------|-----------|-----------------|---------------|---------------|----------------|--------------------|
|            |         |           |                 |               |               |                |                    |
| 277        | •••     | •••       |                 |               |               | •              |                    |
| **         | •••     |           | ••• •••         | •••           | مکة م         | نكبة البرا     |                    |
|            |         |           |                 | بد الرشيد :   | الدولية في عم | العلاقات       |                    |
| ۲۸۱        |         |           | ن الاندلس       | لة بنى أمية أ | علاقته بدو    | <del>-</del> 1 |                    |
| 147        | ••••    |           | 4               | لدولة البيزنط | ـ علاقته باا  | ں ۔            |                    |
| ٣٨٢        | •••     | • • • • • | ••• •••         | ارلمان        | علاقته بشا    |                |                    |
|            | Óx      |           |                 |               | : 42          | تفدير الرث     |                    |
| 474        | •••     | •••       | • • • • • • • • | التجزؤ        | بدء ظاهرة     | -1             |                    |
| 475        | •••     |           | لأولاده الثلاثة | فة من بعده    | - عقد الحلا   | ۔ ت            |                    |
| 440        | • • • • |           |                 | غدر والقسو    | ـ انصافه باا  | - >            |                    |
|            |         |           |                 |               | ***           | - Sh           | 144 <sup>1</sup> . |
|            |         |           |                 |               |               | الأمين:        | - 1                |
| <b>۳۸٦</b> | •••     | •••       |                 | أمون          | الامين والم   | الفتنة بين     |                    |
| ***        | •••     |           |                 |               | .اد           | حصار بغد       |                    |
| 49.        | • • •   | •••       | •••             | ••• •         | ماين          | تقدير الأ      |                    |
| 491        | •••     | •••       |                 |               | م الامين      | زبيدة أ        |                    |
|            |         |           |                 |               |               | ـ المأمون .    | <b>- v</b>         |
|            |         |           |                 |               | · L. 11 1     |                |                    |
| 494        | •••     | •••       |                 |               |               |                |                    |
| 447        | •••     | •••       |                 |               |               |                |                    |
| 497        | • • •   | ***       |                 | امون          | مرب ضد المأ   | . ثورات ال     |                    |
| ٤٠٠        | •••     |           | زوجة المأمون    | ليين ، بوران  | مون بالبيزنط  | علاقة للأ      |                    |
| 5 . ¥      |         |           |                 | لأمون         | لسة في عبد ا  | النهضة العا    |                    |

| صفحة                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------|
| تقدير المأمون                                                        |
| ر _ المعتصم :                                                        |
| سياسته إزاء العلويين وياسته إزاء العلويين                            |
| : اعتماده على الأثراك ٩٠٤                                            |
| سافرا هافرا                                                          |
| النحل الدينية : البابكية والمجوسية ٢١٧                               |
| علاقته بالدول البيزنطية علاقته بالدول البيزنطية                      |
| اعتماده على الاتراك. تقدير المعتصم ١٥                                |
| ه ــ الواثق :                                                        |
| سياسته إزاء مسألة خلق القرآن والم                                    |
| تقدير الواثق ١٨٤                                                     |
| ثانياً _ العصر العباسي الثاني                                        |
| خلفاء العصر العباسي الثاني خلفاء العصر العباسي الثاني                |
| ــ الخلافة العباسية منذ وفاة الوائق إلى أن استولى بنو بويه على بغداد |
| ( عهد سيطرة الاتراك ) :                                              |
| تدخل النساء في أمور الدولة ٢١                                        |
| الخليفه ألعوبة في يد الاتراك ٤٧٤                                     |
| تقسيم أمـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                          |
|                                                                      |
| الخليفة يستجير بولاته ٤٢٦                                            |
| ازدياد خطر التجزؤ والتجزؤ                                            |

|             | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 248         | ظهور أم المفتدر على المسرح السياسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٣٦         | ازدياد شوكة الاتراك اندياد شوكة الاتراك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | إمرة الأمراء المرة الأمراء المراء المرة الأمراء المراء ا |
|             | ٧ _ الحلافة العباسية في عهد بني بويه :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 120         | سلاطين بني بويه في العراق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 221         | الشروع في إقامة خلافة فاطمية في بغداد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             | تشهير الخلفاء العباسيين بنسب الفاطميين و المعاسمين الخلفاء العباسيين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|             | ٣ _ الحلافة العباسية في عهد سلاطين السلاجقة :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>1</b> 0£ | ذكر اسم الخليفة الفاطمي على منابر بغداد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 201         | حالة الخلفاء العباسيين والله الخلفاء العباسيين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 209         | تحسن العلاقات بين الخلفاء العباسيين وسلاطين السلاجقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٦٠         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 173         | محاولة الخلفاء العباسيين استعادة نفوذهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | ع ــ سقوط بغداد وزوال الخلافة العباسية و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|             | <ul> <li>الخلافة العباسية في القاهرة والقسطنطينية</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

### البّاب البرابغ

## نظم الحكم والحياة الاجتماعية

#### فى الجاهلية – فى الدولة العربية – فى الدول العباسية أولا – عند العرب قبل الإسلام

| سنحة        |                                            |   |
|-------------|--------------------------------------------|---|
|             | ـ نظم الحـكم :                             | - |
| <b>፥</b> ለዩ | حكومة القبيلة                              |   |
|             | نظام القضاء نظام القضاء                    |   |
| 183         | سلطان شيوخ العشسائر                        |   |
| ٤٨٨         | واجبات رؤساء العشائر                       |   |
|             | _ الحالة الاقتصادية :                      | • |
| ٤٩٠         | التجارة في جزيرة العرب                     |   |
| ٤٩٥         | معاملات العرب التجارية                     |   |
| <b>٤</b> ٩٧ | الأسواق ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠ |   |
|             | ـ الحياة الاجتماعية :                      | _ |
| £9.A        | أفراد القبيلة . مكانة المرأة في الجاهلية   |   |
|             | زواج الجاهلية                              |   |
| o•Y         | وأد البنات في الجاهلية                     |   |
|             | أنواع التسلية عند العرب :                  |   |
| ٥١٠         | الصيدوسباق الخيل الصيدوسباق الخيل          |   |
| 05.         |                                            |   |
| 011         | <del>-</del>                               |   |
| 017         |                                            |   |
| ٥1 <b>٢</b> |                                            |   |
|             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •    |   |

مرفحة

| مفعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ب الجزية ٥٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |
| ح ــ العشور والزكاة و عدم العشور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
| ء ــــ الغيء والغتيمة ١٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
| نظام الضرائب في عهـد الأمويين نظام الضرائب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
| مصارف بيت المال المال على المال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| ٦ _ الحياة الاجتماعية :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| طبقات الشعب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| المرأة المرأة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |
| الغناء والموسيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| الطعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |
| الطعام الطعام المعام |  |  |
| أنواع التسلية أنواع التسلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| ثالثًا ب في العصر العباسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
| ١ – النظام السياسي ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
| ٧ - النظام الإدارى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| الإمارة على البلدان ٢٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| الإمارة على البلدان ٥٥٠ الوزارة ٥٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| الإمارة على البلدان ٥٥٥<br>الوزارة ٥٨٠٠<br>الدواوين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| الإمارة على البلدان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| الإمارة على البلدان ٥٥٥ ٥٥٥ ١٩٥٥ الدواوين ١٦٥ ١٦٥٠ ١٦٥٠ ١٦٥٠ ١٦٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| الإمارة على البلدان ٥٥٠ الوزارة ١٩٥٠ الدواوين ١٣٥٠ الكتابة ١٣٥٠ الحجابة ١٩٥٠ الريد ١٣٥٠ الريد ١٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
| الإمارة على البلدان ٥٥٠ الوزارة الدواوين ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٠ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |
| الإمارة على البلدان ٥٥٠ الوزارة الدواوين ١٣٥ ١٦٥ ١٦٥ ١٦٥ ١٦٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |
| الإمارة على البلدان ٥٥٠ الوزارة الدواوين ١٣٥ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠ ١٩٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |
| الإمارة على البلدان ٥٥٠ الوزارة الدواوين ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٠ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٥ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠ ١٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |

| مفعة                                                       |
|------------------------------------------------------------|
| ، _ النظام المالي النظام المالي                            |
| الحماة الاجتماعية :                                        |
| طوائف السكان ۵۷۸ من من من من ۵۷۸ ما                        |
| المرأة المرأة                                              |
| الملابس من                   |
| الطعام والشراب ، والألعاب همه                              |
| الاعيـــاد والمواسم والمواكب ٥٨٥                           |
| مجالس الغناء والموسيقي في بغداد ٥٩٢-٥٨٦                    |
| المادر                                                     |
| مصادر الكتاب ٩٩٥ - ٦١٢                                     |
| الخرائط                                                    |
| ٧ ـــ الدولة الرومانية الشرقية                             |
| ع ـ دولة الفرس ٠٠٠ ٠٠٠ ولة الفرس                           |
| س _ الحرب بين الفرس والروم ٩٠٠ ٩٥٠                         |
| ع ــ قبائل العرب والإمارات العربية قبل الإسلام ٨٧ ٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ه ـ خريطة بلاد العرب ١٠٠ ٠٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ٨٩                |
| ٣ ــ الغزوات ١٨٣ ١٨٣                                       |
| ٧ _ فتح فارس ٧                                             |
| ٨ _ فتح الشام وفلسطين ٠٠٠ ٠٠٠ ٢٢٩                          |
| به بـ فتح العرب لمصر ٢٣١ ٠٠٠ ٠٠٠                           |
|                                                            |
| رور فتوح العرب في شبه جزيرة أيبيريا ٢٠٠٠٠ ٣٠٣ ٠٠٠          |
| ٧٠ يغداد في عهـد المنصور ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ٢٠٠           |
| ٣٠ ـــ الحدانيون والبويميون والسلاچقة ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٤٤٦        |

## الباب إلأول

## العرب قبل الإسلام

#### ا – تاریخ الجاهلیه السیاسی

عِزْبِرَةُ الصربِ مَهِدُ الْسَامَةِينَ :

بلاد العرب قطر قسيح تبلغ مساحته حوال مليون ميل مربع ، وهي تقع في الجدوب النوبي من آسيا ، ويحدها الخليج العربي و بحر جان شرقا ، والحيط المدى جوياً ، والهجو الأحر غرباً ، وبادية الشام شملا ، وبيداً حدها الشال بنوة الواقعة على شاطىء البحر الأبيض المتوسط الشرق ، و بحر جنوب البحر الميت حتى شرق الأردن ، ثم بحر من دمشق إلى الفرات متنبعاً عبراه لينتهي هند الخليج العربي .

ومنذ المصر الجوراس كان المحيط الهندى والخليج القارس يقسلان الجريرة المرية عن الهند وفارس ، اللذين لا يزال تركيبها الجيل بارزا في منطقة عمل ، وفي العصر الثالث فصلت بلاد العرب عن شمال إفريقية يظهور الهجر الأحر ، وبذلك صارت بلاد العرب محاملة بالمياد إلا من الشيال ، ومن هذا جاءت تسبيتها بشبه جزيرة العرب أو لا يالجزيرة العربية ، كا يدعوها سكامها أنفسهم .

ولم يكن داخل بلاد المرب معروفا عند الجنر اقيين القدماء ، وإنا اكتفوا يقسيمها إلى ثلاثة أقسام :

١ – بلاد الجير العربية .

- ٢ بلاد العرب الصحر أو ية .
  - ٣ بلاد العرب السعيدة .

أما جغرافيو العرب فلم يعدوا بلاد الحجر من أقسام الجزيرة العربية ، مع أن الناحية الجغرافية والناحية الإثنوغرافية تجعلان بلاد الحجر قسما من أقسام الجزيرة (١) . وتتألف بلاد الحجر العربية من جزيرة طور سيناء الممتدة من حدود فلسطين إلى البحر الأحمر ، ويتوسطها طود من حجر الصوان يحيط به بقاع صخرية قليلة النبات .

آما بلاد العرب الصحراوية ، فهى البادية الكبرى التى تمتد من حدود سورية والعراق إلى المحيط الهندى محاذية الخليج العربى . وليست طبيعة هذه الصحراء متشابهة ، بل تتنوع إلى أنواع ثلاثة :

1 — النوع الأول: الصحراء التي يطلق عليها المرب « بادية السماوة » وتقع في الشمال بين الكوفة والشام وهي أرض مستوية لا حجر بها (٢) وليس بها إلا قليل من آبار وعيون ويقع جنوبي بادية السماوة جبلا أجا وسلى ، ويعرفان اليوم بجبل شمر وها نتوءان بارزان من جبال السراة الغربية ويتجهان نحو الشرق وينفذان إلى السهول الواقعة شمالي المدينة (٢).

۳ — النوع الثانى من الصحراء هى المساة «بالرّبع الخالى» وهى تقع فى الجنوب، وتقصل ببادية السماوة فى الشمال وتمتد شرقا حتى الخليج المربى، وهى صحراء رملية كبيرة يغلب عليها الجدب والقفر. وقد اخترقها برترام توماس St. John Philby لأولمرة سنة ١٩٣١م ثم تبعه فيلبي Bertram Thomas فاخترقها سنة ١٩٣٢م ، وفى قليل من بقاع هذه البيداء أشجار ونخيل، وليس

Le Bon, Gustave: La Civilisation des Arabes, p. 12. (1)

<sup>(</sup>٢) ياقوث : معجم البلدان مادة سماوة .

Brockelmann: History of the Islamic Peoples, 1 (\*)

بها من الأودية ذات المياه إلا عدد قليل مثل وادى سرحان فى الشال ووادى الرمة ووادى الدواسر فى الجنوب، وهى تعمل جميعها على تنويع مظاهر السطح فى هذه الصحراء. وقد تسقط بها بعض الأمطار فتمتلىء الأودية بالمياه مثم لا تلبث أن تجف بعد أن تصنى شيئاً من الخصب على بعض هذه البقاع (۱). وقد أطلقت العرب على هذه الصحراء جملة أسماء : فالجزء الذى بين شرقى المين وحضرموت يسمى صيم ما الذي بين شمالى حضرموت وشرقيها يسمى الأحقاف، والذى في شمالى مهرة يسمى الدهناء (۲).

" - النوع الثالث من الصحراء هي الحرار التي أحدثتها البراكين. والحرار « جمع حرة وهي كل أرض فيها حجارة سود ورمل » (")، وذكر ياقوت أن الحرة « أرض ذات حجارة سود نخرة كأنها أحرقت بالنار » (ن). وتدكثر الحرار في بلاد العرب ولا سيا حول المدينة ، وعد منها ياقوت في معجمه نحواً من ١٩ حرة أشهرها : تبوك ، وحرة سليم ، وحرة ليلي ، وحرة أوطاس ، وحرة غلاس ، وحرة واقم (٥)

أما بلاد العرب السعيدة نتشتمل على نجد والحجاز واليمن وعمان. وتقع نجد في جنوب بادية الشام وتشتمل على وسط جزيرة العرب بين الحجاز والأحساء مع إقليم اليامة أو العروض حيث كانت مدينة هجر ، ويفصل نجداً عن آكام عمان الجبلية صحراء الربع الخالى .

ويقع الحجاز في جنوب جزيرة سيناء، ويمتد على طول البحر الأحمر من أيّلة — وهي المعروفة اليوم بالعقبة — إلى البين . وسمى حجازاً لأنه يفصل

<sup>(</sup>١) كما ترى ف تياء وخيبر على طرف المناطق الحرارية الواقعة في الشمال الغربي .

<sup>. (</sup>٢) أحمد أمين : فجر الإسلام ص ٢ .

<sup>َ (</sup>٣) ياقوت : مراصد الاطلاع ج ١ ص ٢٩٣٠ .

<sup>(</sup>٤) ياقوت: معجم البلدان. « مادة حرة » .

<sup>( • )</sup> لمحدى حرتىالمدينة وهي الشرقية ، وفيها كانت واقعة الحرة في أبام يزيد بن معاوية .

تهامة ، وهى الأرض المنخفضة على شاطىء البحر الأحمر ، عن نجد وهى الأرض المرتفعة شرقا . وقيل إن الحجاز « ما حجز فيا بين الىمامة والعروض وفيا بين الىمن ونجد » (۱) ، وسمى حجازاً « لأنه فصل بين النور والشام و بين البادية (۲) ، وانه « ما حجز بين تهامة والعروض» (۱) . وهو على العموم قطر فقير تكثر به الأودية التي تمتلىء بالمياه بعد سقوط الأمطار ، ومناخه شديد الحرارة ، إلا أنه يعتدل في بعض بلاده كالطائف المعروفة بجنة مكة (٤) . ويستوقف الحجاز نظر المؤرخين ، لاشماله على المدينتين الكبيرتين : مكة والمدينة ، وقد أصبح بحق الباحثين والدارسين الشيء الكثير ،

وتقع بلاد الين جنوبي الحجاز ، وهي قطر غنى عرف منذ القدم بالخصب ، وفيه تجود الزراعة عن طريق توفير المياه المتجمعة من الرياح الموسمية وحسن تصريفها ، وأشهر مدنها صنعاء وعدن ونجران ، وفي شرق اليمن تقع حضرموت على ساحل المحيط الهندى ، وتكثر بها الجبال والوديان . وتقع ظفار شرق حضرموت وهي من أحمال الشحر (٥) وتشتهر بالتوابل والعليب ولا سيا اللبّان ، وكان التجار بجلبون منها البخور للمعابد والهيا كل المصرية

وفى أقصى الزاوية الجنوبية الشرقية من جزيرة العرب تقع عمان ، وهى كورة عربية تشتمل على بلدان كثيرة ذات نخل وزروع (٢٠) ، واشتهر سكانها بالمهارة فى المحيط المندى بين

<sup>(</sup>۱) البكرى: معجم ما استِعجم ج ۱ س ۲۱۰.

 <sup>(</sup>۲) ياقوت: معجم البلدان ، مادة « الحجاز » ج ٣ ص ٢١٨ .

<sup>(</sup>٣) مراصد الإطلاع ج ١ ص ٢٢٠٠

Sidellot: Histoire Generale des Arabes. tome 1. p. 12. (1)

<sup>(•)</sup> شحر عمان : ساحل البحر بين عمان وعدن — المنجد .

<sup>(</sup>٦) ياقۇت : معجم البلدان -

سواحل الجزيرة الشرقية والهند منظمة منذ زمن بعيد وكانت السفن تحمل المنتجات الموسمية من الهند إلى ساحل عمان . وفى الشمال الغربي من عمان تقع البحرين أو الأحساء ، وتمتد على طول الخليج المربى من حسدود عمان إلى الفرات .

هذه هي جزيرة العرب مهد الساميين ، أو البقعة التي نزحوا منها إلى ماحولم من أقاليم . وقد انقسمت الآراء حول الوطن الأول المنصر السامي . ويرى بعض المؤرخين و أن جميع التقاليد السامية تدل على أن الجزيرة العربية هي المهد الأول الساميين » وأن جزيرة العرب ولا سيا الأصقاع الوسطى منها لم تسكن قاحلة جرداء كا نراها اليوم ، بل كانت خصبة في العصور القديمة تصلح المهيش والحياة والسكني ثم اعتراها الجفاف فطمس معالمها وأزال حضارتها ، ومن هؤلاء المؤرخ كينج (۱) . وليس من السهل أن نقرر أمناخ الجزير العربية - كا استنتج بعضهم - كان أ كثراعتدالا خلال التاريخ ، ثم انتهى مع الأيام إلى جفاف تدريجي أم لم يكن (۲) . على أنه قيل كذاك إن نجداً هي المهد الأول الذي درج فيه الساميون (۲) وإنها .هي التي وسمتهم بميسمها ، وطبعتهم بطابع الصحراء الذي لا يمحي ، وإن الأمم الزراعية لا ترجع القهقري إلى طور البداوة والقيام على لأنعام وإن المكس في ذلك صحيح . ورأى دى غوية De Goeij أن وسط جزيرة العرب هو المسكن الأول المجنس السامي على العموم (١) .

King: History of Babylon, pp. 116-120.

Brockelman: History of the Islamic Peoples, p. 2 (v)

<sup>(</sup>٣) المرحوم محمد محمود جمة : مهد الساميين . بحت مستخرج من صحيفة دار العلوم .

السنة الرابعة ، العدد الأول ، سنة ١٩٣٧ .

<sup>(</sup>٤) في خطابه لدى المجمع العلمي سنة ١٨٨٢ .

#### العصر الجاهلي :

يعرف عصر ماقبل الإسلام في الجزيرة العربية عند جمهور المؤرخين والحدثين وأصحاب السير «بالعصر الجاهلي» ، ويقصد به عادة « زمن الجهل وعدم المعرفة » وهو عين مانعت به الأزمنة السابقة المنصرانية في الآية الثالثة عشرة من الإصحاح السابع عشر من سفر أعمال الرسل (۱) . ولقد ورد لفظ الجاهلية في أربع آيات من آي القرآن الكريم (۲) ، ويتبين لنا إذا ماد ققنا النظر في هذه الآيات الأربع ، أن المعنى المقصود بالجاهلية ليس هو الجهل الذي هو ضد العلم ، ولكنه الجمل أن المعنى المقصود بالجاهلية ليس هو الجهل الذي هو السفه والغضب والأنفة (۱) . وفي الحق أن لفظ الجمل ضد العلم قد ورد كثيراً بهذا المعنى في قول الشعراء القدماء أو الجاهليين كما يسمونهم ، والشعراء الحدثين على السواء ، ومن ذلك قول عنترة في معلقته :

#### ان كنت جاهلة بما لم تعلى •

ويطلق لفظ « الجاهلية » على الحال التي كانت عليها العرب قبل ظهور الإسلام ، يويد ذلك فول المؤرخين المحدتين : يفول الدكتور فيديب حتى «تفسر كلة الجاهلية عادة بعصر الجهل أو الهمجية ، ولكنها في الحقيقة تعنى تلك الفترة التي كانت فيها الجزيرة العربية خالية من أى قانون أو نبي موحى إليه أو كتاف منزل » (3) :

The term Jahillia usually rendered time of ignorance or barabarism' lurreality means the period in which Arabia had no dispension, no inspired prophet, no revealed book.

<sup>(</sup>١) الموسوعة الإسلامية \_ مادة جاهلية .

 <sup>(</sup>۲) قال الله تمالى « أفحـكم الجاهلية يبغون » المائدة آية ٥٠، « يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية» آل عمران آية ٤٠٥، « إذ جمل الذين كفروا فى قاوبهم الحمية حمية الجاهلية » الفتح ٢٦ « وقرن فى بيوتـكن ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى »

<sup>(</sup>٣) المرحوم أحمد أمين : فجر الإسلام س ٨٣ ــ ٨٤ .

Hitti, ph.: History of the Arabs, p. 37. (1)

وأطلق المسلمون لفظ « الجاهلية » على كل الفترة الواقعة من فجر التاريخ العربي حتى ظهور الإسلام (١).

واختلف العلماء في تحديد العصر الجاهلي ذاته ، فذهب بعضهم إلى القول ، بأنه: العصر الذي خلا من الرسل بين عيسى ومحد (٢) ، ويرى بعض المفسرين أن المراد بالجاهلية في قوله تمالى ﴿ وقَرْنَ في بيوت كَن ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى ﴾ إنها الزمن الذي ولد فيه إبراهم عليه السلام حيث كانت المرأة تلبس الدرع من اللؤلؤ غير مخيط الجانبين فتمشى وسط الطريق تعرض نفسها على الرجال (٢) . وروى عن الحكم بن عُيينة أن الجاهلية كانت بين آدم ونوح وهي ثمامائة سنة (١) ، وقال ابن عباس: مابين نوح و إدريس (٥) ، وروى عن ابن خالوية أن هذا المفظ أطلق في الإسلام على الزمن الذي كان قبل البعثة (٢) ، ويرى نيكلسون أن الجاهلية تشمل في الحقيقة كل الفترة منذ آدم إلى محمد ولكنها قد تستعمل في دارة محدودة للإشارة إلى عصر ماقبل الإسلام للأدب العربي (٧) .

بذلك يتضح صعوبة تحديد المصر الجاهلي كمصر معين من عصور التاريخ ، لأنه ليس زمناً متصلاً بعضه ببعض ، بل هو فترات منقطمة تقع حيناً بعد حين ، وكل فترة منها تركم ون طائفة وثنية لها شمائرها ، ولها خصائص عباداتها التي تمبر عن شعور الأمة حسب دواعي البيئة (٨) .

Nicholson: Literary History of Arabs, p. 30 (1)

<sup>(</sup>٢) الموسوعة الإسلامية \_ مادة عاهلية

<sup>(</sup>٣) القرطبي: الجاميع لأحكام القرآن ج ١٤ ص ١٧٩ -

<sup>(</sup>٤) الألوسي: بلوغ الأرب في أحوال المرب ج ١ ص ١٧٠

<sup>(</sup>ه) القرطي: نفسَ المصدر والجزء ج ١٤ س ١٧٩:

<sup>(</sup>٦) الألوسي: نفس المصدر ج ١ ص ١٥.

 <sup>(</sup>٧) راجع مقدمة نيكاسون ف كتتابه المسمى « تاريخ العرب الأدبى » .

<sup>. (</sup>٨) محمد عبد المعيد خان : الأساطير العربية قبل الإسلام ص ٣ .

العرب :

يظهر أن المعنى الحقيق للفظ عرب « Arab » هو صحراء « desert » كا يظهر أن كلمة « Arabya » كا جاءت في نقوش الملك داريوس هيستاسبيس أن كلمة « Arabya » — كا جاءت في نقوش الملك داريوس هيستاسبيس Darius Hystaspes — تعنى صحراء الجزيرة وسورية وشبه جزيرة سيناء » (۱) . وكثيراً مانصادف في المؤلفات اليونانية لفظى « Arab » و « Arabia » و إن كانت أفكار الشعراء عن موقع ذلك القطر خيالية كلها . وكان هيرودوت عارفا بالجزيرة العربية ، كا درس معاصروه من المؤرخيين من أمثال اكزينوفون بالجزيرة العربية ، كا درس معاصروه من المؤرخين من أمثال اكزينوفون خاص كا يطلق على صحراء الجزيرة العربية بوجه خاص كا يطلق على البدوكلمة أعراب ، وكان أهل التاريخ القديم من الفراعنة والآشوريين والفينيقيين يريدون بالأعراب أهل البادية في القسم الشمالي من جزيرة والعرب وشرق وادى النيل في البقمة الممتدة بين الفرات في الشرق والنيل في الغرب (۲) .

وفى العصور المتأخرة نسبياً كان أهالى الجزيرة العربية يعرفون عند الغربيين وفى العصور المتأخرة نسبياً كان أهالى الولايات البيزنطية هذا اللفظ على القبائل العربية بسبب تعديهم على القوافل المارة ببلادهم أو نفرضهم الضرائب الفادحة عليها ، واستمر أهالى الجزيرة يعرفون عند الغربيين بهذا الاسم ، نظراً لـكثرة استماله فى آدابهم ، حتى إن المسلمين لم يسلموا من النعت به فيما بعد (٢٠٠٠) على أن لفظ Saracens قد يكون اسم قبيلة من سكان أعالى الجزيرة ، يظن أنها منحوتة من « الشرقيين » لأن تلك القبيلة كانت تقيم فى شرق جبل السراة (١٠٠٠) .

Noldeke: Historians' History of he World, Vol. 8, p.2 (1)

<sup>(</sup>٢) جرجي زيدان: العرب قبل الإسلام ص ٣١ .

Noldeke: Historians' History of the World, Vol. 8 p. 4. (7)

<sup>(</sup>٤) جرجي زيدان : نفس المصدر س ٣١ .

وأطلق الروم على العرب لفظ « ساراقينوس » ، ومعناه عبيد سارة ضغنا منهم على هاجر وابنها إسماعيل . وقيل إن هـذا اللفظ قد يكون محرفا عن Sarakins اليوناني ، وأن هذا اللفظ الذي استعمل في آداب القرن الأول الميلادي يدل على اسم شعب كان يسكن سورية أو شرقي الأردن أو شبه جزيرة سيناه ، ثم توسع المؤرخون اليونان في استعاله حتى شمل كل الشرقيين ، وأصبح اسم Saracens يطلق على العالم الإسلامي في العصور الوسطى ، وهو تحريف للفظ Sarakinos اليوناني (١).

وعرف العرب كذلك بلفظ ( Taits » الذي أطلقه السريانيون من أهل الرها وسكان بابل على جميع العرب ، والظاهر أن المقصود بهذا اللفظ قبيلة طيء لشهرتها في الجاهلية ، والتي كانت تقيم أصلا في شمال نجد ثم انتشرت في جهات خارج بلادهم(1).

وينقسم العرب إلى قسمين عظيمين أو طبقتين كبيرتين: أما الطبقة الأولى فهى العرب البائدة، ويريدون بها القبائل التي هلكت ودرست آثارها وانقطعت أخبارها، وهي عندهم تسع: عاد وثمود وطسم وجديس وأميم وعبيل وجرهم وجاسم وعمليق، وأشهرها الأربعة الأولى ويسمونها العرب العارية. أما الطبقة الثانية فهى العرب المتعربة أو المستعربة وهم أبناء إسماعيل بن إبراهيم: ويذهب بعضهم إلى تقسيم العرب إلى عاربة وبائدة وهم عاد وثمود وطسم وجديد، وتسمى قحطان عربا متعربة وعدنان عربا مستقربة.

أما العرب العاربة فسموا بذلك لرسوخهم في العربية ، ويعتبرهم المؤرخون أقدم سكان جزيرة العرب ، كما يعدونهم ساميين من نسل إرّم بن سام ،

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ١٧ ــ ١٨ .

Noldeke: Historians' History of the World, Vol. 8 p. 4,(Y)

إلا العالقة فيقولون إنهم من نسل لاوذ بن سام أخى إرم (1) ، ويقال إن قوم عاد ومعظم العالقة القدماء من نسل حام (7) ، وقد ورد ذكرهم فى القرآن مثلا للسكبرياء والجبروت اللذين أديا بهم إلى التهاسكة . ولا تتعرض التوراة لأصل هذه القبائل ، وقد حاول بعض مفسريها تطبيق أسماء هذه القبائل البائدة على بعض الأسماء الواردة بالتوراة فلم يستطيعوا ذلك إلا بتكلف ملحوظ .

أما عاد ، فكان موطنها حضرموت التى تقاخم بلاد اليمن على حدود الصحراء المسماة بالأحقاف ، ولا يمكن تحديد ما إذا كان قوم عاد من الجنس السامى من سلالة الإرميين ، أم أنهم ممثلو ثقافة غير سامية خلفت إرم ذات المهاد ؟ وكان قوم عاد من أشد الناس بطشاً ، شيدوا أبنية شاهقة تدل على حضارتهم ومدنيتهم ، وكانوا يعبدون الأصنام ويقترفون شتى المو بقات ، فلما بعث الله فيهم أخاهم هوداً نبياً ورسولا لم يؤمن به إلا القليل ، وقالواله « ياهود ما حبينة وما عن بتاركى آلمتنا عن قولك ، وما عن لك بمؤمنين ، إن نقول ما جئتنا ببينة وما عن بتاركى آلمتنا عن قولك ، وما عن لك بمؤمنين ، إن نقول العذاب فأفناهم جميعاً إلا فئة قليلة لبت نداء هود وأجابته إلى دعوته ونبذت عبادة الأوثان . وعلى مر الزمان ظهر شعب آخر بدعى بقوم عاد الثانية ، وكان مقرهم المين ، وينسب بناء سد مأرب إلى ملكهم لقان بن عاد الذى حاك حوله المؤرخون العرب طائفة من الخرافات .

وكان ملك تمود في شمال بلاد العرب بين الشام والحجاز ، وكانوا يسكنون بيوتا محتوها في الحبال ، ولا تزال آثارَهم المنحوتة في الصخور قائمة في مدائن

<sup>(</sup>١) جِرجِي زيدان : المرب قبل الإسلام ص ٣٧ .

Caussin de Perceval: Histoire dee Arabes, Vol.1 p. 7. (Y)

<sup>. (</sup>٣) سبورة هود: ٢ ه ــ ٤٥ .

صالح على مسيرة أسبوع من شمال المدينة والتي تدل عليها النقوش النبطية (1) التي عثر عليها في القبور . ولما طعوا أرسل الله إليهم صالحاً نبياً ، فهزأت ثمود من نبيها صالح وأبت أن تطيعه حتى يأتى بمعجزة خارقة ، فأخرج لهم صالح من الصخر ناقة وفصيلها وأمرهم ألا يمسوها بسوء ، بيدأن أحد أشرارهم عقرها وذبحها ، فأرسل الله عليهم صيحة من السماء فأصبحوا في ديارهم جاثمين ، وسار صالح إلى فلسطين ثم إلى الحجاز مع من بتى من قومه المؤمنين .

وأشار ديودور الصقلي و بطليموس وغيرهم من القدماء إلى وجود آل نمود ، ما عاد فلم نجد لهم أثراً يذكر خلال العصور التاريخية ، مع أن آل نمود قد عاشوا حتى القرن الخامس والتحقوا بجيش الدولة البيزنطية كفرسان مموديين (٢٠) . وكانت مساكن طسم وجديس في البيامة ، والملك عليهم من طسم ، ثم انتقل الملك إلى جديس ، ولم يدون عن هاتين القبيلتين شيء إلا حقيقة هلا كهما والأسباب التي أدت إليه . ويقصد بالعالقة ، أهل شمال الحجاز مما يلى جزيرة سيناء ، الذين فتحوا مصر باسم « الهكسوس » ، وملكوا بابل أولا ثم نزحوا منها إلى جزيرة العرب ، وقيل إن لفظ « العمالية » منحوت من اسم قبيلة مواطنها بجهات العرب ، وقيل إن لفظ « العماليق (٢٠) .

القحطانية والعدنانية:

كان موطن شعب قحطان بلاد اليمن ، وهو ينسب إلى قحطان بن عابر ابن شالح الذى يقال إنه أول من ملك أرض اليمن ولبس التاج (١) وأطلق على نسل

Doughty: Documents epigraphiques recueillis dans (1) le Nord de L'Arabie, p. 12 sui

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 3. (7)

<sup>(</sup>٣) جرجي زيدان: العرب قبل الإسلام ص ٣٨:

<sup>(</sup>٤) أبكاريوس : نهاية الأرب في أخبار العرب ص ٦ ( طبع مرسيليا ) .

قحطان اليمنيين أو القحطانيين ، بينها أطلق على نسل إسماعيل بن إبراهيم العدنانيين أو النزاريين ، وصار هذان اللفظان يرادفان عرب الجنوب وعرب الشمال . وخلف قحطان – جد أعراب الجنوب – ابنه يعرب الذي يقال إنه أول من اتخذ العربية لساناً ولقبه الشعراء « رب الفصاحة » ، قال بعضهم :

فما مثل قحطان السماحة والندى ولا كابنه رب الفصاحة يعرب ومن هنا أطلق على القحطانيين العرب المتعربة ، أما العدنانيون فيقال لهم العرب المستعربة ، لأن إسماعيل كان يتكلم العبرانية . فلما نزلت جرهم من القحطانية بمكة وسكنوا مع إسماعيل وتزوج منهم ، وتعلم هو وأبناؤه العربية فسموا المستعمرية ، وهم جمهور العرب من البدو والحضر الذين يسكنون أواسط جزيرة العرب و بلاد الحجاز إلى بادية الشام (۱) .

وكان أهل الجنوب يعيشون عيشة قرار ، أما أهل الشمال فغلبت عليهم البداوة والارتحال . وكانت لفة المينيين تخالف لفة العدنانيين في أوضاعها وتصاريفها ، وكاكن لسان أهل الجنوب يشمل لهجات شتى أهمها : المعينية والسبثية والقتبانية والأوسانية والحضرمية ، وهي قريبة من اللهجات الحبشية السامية ، كذلك كان لسان أهل الشمال يشمل أيضاً عدة لهجات نستطيع أن عميز بين أربعة أنواع منها وهي اللحيانية (٢) والتمودية (٣) والصفوية (النبطية . وتمتاز اللهجات الثلاث الأولى بخطوطها المشتقة من الخط العربي الجنوبي ، خلاف اللهجة الرابعة المنقوشة بخط آرامي ، كا تمتاز اللحيانية والممودية أيضا باشتمالها على كمات وصيغ لا تختلف كثيراً عن اللغة العربية الفصحي ، على حين أن باشتمالها على كمات وصيغ لا تختلف كثيراً عن اللغة العربية الفصحي ، على حين أن

١١) حسن ابراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي ج١ س ٢٠

<sup>(</sup>٢) سمى العلماء هذه اللهجة العربية الهمالية باللحيانية لأنه ذكر فيها بنو لحيان .

<sup>(</sup>٣) سميت بهذا لشهرة بني تمود قبل الإسلام في نحد وشمال جزيرة المرب .

<sup>(</sup>٤) إسمها مأخوذ منجبل الصفاء الموجود في ،بادية الشام .

اللهجة الرابعة هي لهجة آرامية اختلط بها صيغ وكلات عربية (١) .

ولقد سبق عرب الجنوب عرب الشمال في إنشاء حضارة خاصة ، بينا ظل معظم الشماليين يعيشون في بيوتهم التقليدية المصنوعة من الشعر ، وينتقلون من مكان إلى آخر طلباً للعيش والحياة ، ولم يظهر عرب الشمال على المسرح العالمي إلا ببزوغ شمس الإسلام الذي تعتبر أرضهم مهده الأول . وهناك فرق بين عرب الشمال عما فيهم عرب مجد \_ و بين عرب الجنوب ، من الناحية الجنسية : فعرب الشمال ينتسبون لجنس البحر الأبيض المتوسط ، أما عرب الجنوب فينتسبون للجنس الألبي المسمى أيضا بالجنس الحيثي أو العبرى ومن مميزاته الفك الدريض والأنف الأتفى والخد المنبسط والشعر الكثيف (٢).

وكان العداء مستحكما بين العدنانيين والقحطانيين منذ القدم حتى أن كلا منهم اتخذ لنفسه شعاراً فى الحرب يخالف شعار الآخر ، فاتخذ المضريون العائم الحمر والرايات الحمر ، واتخذ أهل البمن العائم الصفر والرايات الصفر (٣٠) . وكان توالى الحوادث والوقائع الحربية يزيد فى العداء بينهم ، ولم يزل الاختلاف واضحا بينهم على الرغم من محاولة الإسلام توحيد الأمة العربية وجع شملها تحت لوائه ، وقد كان لهذا الاختلاف شأن كبير فى إضعاف معنويات الدولة العربية .

#### المالك المربية في الجاهلية

لم تعرف بلاد العرب قبل الإسلام نظام الدولة السياسي ، ولم يكن بها حكومة مركزية تهيمن على كافة شؤونها ، وإنما اكتظت بالوحدات السياسية

<sup>(</sup>١) أنوليتان : لهجات عربية شمالية قبل الإسلام ، بحث مستخرج منجلة مجمم اللغة العربية

Hitti History of the Arabs, p. 30 (7)

<sup>(</sup>٣) أحد أمين : فجز الإسلام س ٧ .

المستقلة التي عرفت بالقبائل. والظاهر أن العرب في جاهليتهم لم يكن لهم شعور بأنهم أمة بالمعنى الصحيح، إنما كان الشعور القوى عندهم شعور الفرد بقبياته، التي يتبعها حلت أو رحلت، ويذب عنها غارة المغير وظلم المعتدى. والشعر الجاهلي مملوء بالشعر القبلي، فالعربي يمدح قبيلته ويعنى بانتصارها، ويعدد محاسنها، ويهجو القبيلة الأخرى من أجل قبيلته، ولكن قل أن نجد أن شعراً يتغنى فيه العربي بأنه عربي ويفخر فيه على غيره من الأمم (١).

لم تكن الجزيرة العربية قبل الإسلام وحدة متاسكة من الناحية الجنسية واللغة الدينية ، فضلا عن وسائل المعيشة التي كانت تختلف في جهة عن الأخرى . فن الناحية الجنسية نجد أن عرب الجنوب قد اختلطوا منذ القدم بالأحباش وشعوب إفريقية الشرقية ، حتى تميزوا عن عرب الشمال في خلقتهم ولونهم ، ومن الناحية اللغوية برى أن لغة الجنوب التي اتسمت بالطابع الحبشي السامى ، كانت تخالف لغة الشمال القريبة من اللغة العبرية والنبطية . ومن ناحية الدين نشعر بالاختلاف البين بين عبادة أهل الجنوب وأهل الشمال : فأهل الجنوب كانوا يعبدون الأجرام السماوية . أما أهل الشمال فقد عبدوا الأصنام المنحوتة . وخلت الجزيرة العربية من وجود هيئة خاصة من كبار زهمائها ، تكون بمثابة الحكومة في العصر الحديث ، لها قوة تنفيذ أوامرها على كافة الأفراد . واستمان زعماء العرب في الجاهلية بالفُتّاك والخلماء والصماليك على تنفيذ خطعلهم أو نصب المهاك لأعدائهم ، وكانت القبائل كثيراً ما تخلع هؤلاء الشُذّاذ ، فتتبرأ من المهاك لأعدائهم ، وتتخلص من تبعة أعمالم (٢).

وقد نشأ بأطراف جزيرة العرب قبل الإسلام بعض الدويلات ، مثل : ممالك البمن في الجنوب ، ومملكة الحيرة في الشمال الشرقي ، ودولة الغساسنة

<sup>(</sup>١) أحد أمين: ضحى الإسلام ج ١ س ١٧.

Lammens: Le Berceau de L' Islam, Vol. 1.p 193-194. (v)

فى الشمال الغربى . أما وسط بلاد العرب فقد سادت فيه الحياة القبلية بأجلى مظاهرها ، حيث كانت القبائل تحيا حياة سياسية فطرية . وامتاز الحجاز عن غيره باشتاله على عدة مدن ذات حيساة سياسية خاصة مثل مكة والمدينة والطائف .

ولم تكن الجزيرة العربية خالية من طبقة الحكام، وإيما كان يحكمها بعض الملوك المتوجين مثل ملوك معين وسبأ (١) من أولاد قحطان، كما كان رؤساء العشائر يقومون بما يقوم به الملوك تماما، وكان لهم ما للملوك من الحكم والسلطان. وكان ببلاد العرب بعض البيوتات المشهورة بالكبر والشرف مثل: بيت هاشم بن عبد مناف بيت قريش، وبيت آل حذيفة بن بدر الفزارى بيت قيس، وبيت آل ذى الجدين بن عبد الله بيت شيبان، وبيت بنى الديان من بنى الحارث بيت اليمن. وكان لرؤساء هذه البيوتات مكانة مرموقة بين العرب بنى الحارث بيت الميوتات، كانه مرموقة بين العرب مكان البادية والحضر. ولم يعد العرب قبيلة كفدة المشهورة بين أهل البيوتات، وإيما عدوهم من الملوك (٢)، وكان موطهم حضرموت الواقعة فى الجنوب الشرق، وقد امتد سلطانهم إلى الحجاز والين، على أن أمر هذه المملكة لم يدم طويلا، وقد امتد سلطانهم إلى الحجاز والين، على أن أمر هذه المملكة لم يدم طويلا، إذ سرعان مادب الضعف إليها واختفت من مسرح الجزيرة العربية تماما.

#### ١ - مملكة معين :

ازدهرت فی جنوب بلاد العرب مند الألف الثانی قبل المیلاد ، حصارة راقیة ، حیث كان المناخ ملائماً كل الملاءمة للزراعة والری ، كا اعتمدت تلك الحضارة علی المتحارة أیضاً . ومن بین المالك التی نشأت فی هذه البقمة من جزیرة العرب : مملسكة معین وتقسم فی جوف المین بین نجوان من جزیرة العرب : مملسكة معین وتقسم فی جوف المین بین نجوان وسبأ اسم عبد شمس وقبل اسمه عامر وهو ابن بشجب بن بعرب بن قعطان وسبأ اسم یجمع القبیلة كلها كا یكون اسم رجل بعینه . راجم ابن درید : كتاب الاشتقاق من ۲۱۷ .

وحضرموت (<sup>()</sup> ، وكانت سبأ تقع بين معين فى الشمال وقتبان فى الجنوب ، أما حضرموت فتقع شرفى هذه المالك الثلاث (<sup>()</sup> .

نزح المعينيون مع غيرهم من القبائل إلى جزيرة العرب حيث استوطنوا منطقة الحوف، وما أن أطل عليهم الألف الثانى قبل الميلاد حتى كانوا قد توسعوا في مستعمراتهم التجارية بعيداً بحو الشمال (٢٠) . على أنه إذا كان المؤرخون القدماء لم يذكروا أسماء ملوك معين أو شيئاً من أخبار وأحوال مملكتهم، فإن رجال الآثار أزاحوا شيئاً من الغموض الذي خيم على هذه المملكة ، ومنهم من قام بالبحوث الطويلة عن نظمها السياسية والاجتماعية معتمدين على النقوش وحدها التي كشفت حديثاً في جنوب جزيرة العرب ، حتى كشفوا عن أسماء ستة وعشرين ملكا من ماوك معين (١٠) ، واستدل من النقوش المعينية على أن نظام الحكم فيها كان ملكيا وراثيا ، حيث كانت السلطة تنتقل من الأب إلى الابن ، وقد يشترك الاثنان معا في الحكم .

وكانت منتجات مدين الوطنية وهى البخور والمر عظيمة القيمة فى مصر ، وكان موقعها الجغرافى العظيم على البحر الأحمر مركزاً تجاريا هاما منذ القدم (٥) ، وامتد مجال نفوذها حتى بلغ غزة شمالا على البحر الأبيض المتوسط ، وانتشرت محطات تجارتها ومحازن أسلحتها على طول الطريق . ومن ثم كانت مملكة مدين من القوة والغنى مايفوق مملكة سبأ ، التى اشتهر أمرها فى التاريخ ، لأنها ظهرت

Hitti: History of the Arabs, p. 52

De Lacy, O'Leary: Arabia before Muhamed, p. 93. (7)

Brockelman: History of the Islamic Peoples, p. 3. (7)

Hitti: History of the Arabs, p. 45.

Hell: Die Kultur der Araber, English Translation by (e) Khuda Bukhsh, p. 4.

فى وقت كان فيه الجزء الجنوبى الغربى من الجزيرة العربية مزعزعاً وأقل أمناً. فى عالم التجارة . ولقد أشار ديودور الصقلى إلى المعينيين بأنهم كانوا يجلبون البخور من جنوب جزيرة العرب إلى شمالها ، ثم حذا حذوهم البيئيون فدوا المياكل المصرية بالبخور فى عهد البطالسة (١) .

#### ٢ - ملكزسا:

ترجع إلى أقدم معلوماتنا عن ممالك جنوب جزيرة العرب إلى الجغرافي اليوناني إر اتوستننس Eratosthenes الذي ذكر أسماء سكانها ، وهم : المعينيون والقتبانيون وأهل حضرموت ، وكان السبئيون أكثرهم شهرة ، إذكان لفظ «سبىء » يطاق عادة على جميع تجار العرب كاكان يستعمل كثيراً في العهد القديم . وقد تتبع استرابون أسماء المعينيين والسبئيين والقتبانيين ، من الشمال الجنوب (٢)

امتد حكم سبأ حول سنة ٩٠٠ إلى سنة ١١٥ ق . م ، وقد حكم ملوكها الأول فى نفس الوقت الذى حكم فيه آخر حكام معين ، ولم تلبث أن انتزعت سبأ سلطان معين ، وآلت إليها السيادة على الجزء الجنوبي من جزيرة العرب ، وأصبح ملوكها حكاماً على هذه البلاد في أزهى فترة تاريخها " . ولا يصح أن يطلق اسم سبأ على بلاد العرب السعيدة ، لأنها لم تسكن سوى إقليم منها وإن كانت أقوى تلك الممالك شكيمة وأهمية (١) وتنسب مملكة سبأ إلى سبأ بن يعرب بن يعرب بن قحطان جدعرب الجنوب ويسمى سبأعبد شمس، وكان ملكا

De Lacy, O'Leary: Arabia before Muhamad, p. 94. (1)

De Lacy, O'Leary: Arabia before Muhamad, p. 86. (v)

Hitti, ph: History of the Arabs, p. 54. (r)

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 4. (٤)
(م- ٣ التاريخ الإسلامي العام)

مهيباً كثير الفزوات و إن سكتت الآثار عن ذكر غزواته ، ويقال إنه حمل السبايا إلى بلاد اليمن فقيل له لذلك سبأ (١) ، وهو الذي أغار على بأبل وفتحها وأخذ أتاوتها ، وفيه يقول بعض الشعراء:

لقد ملك الآفاق من حيث شرقها إلى الغرب منها عبد شمس بن يشحب سعى بالجياد الأعوجية والقنا إلى بابل فى مقنب بعد مقنب وكان لسبأ عدة أولاد ، أشهرهم : حمير وكهلان ، وقبل موته قسم الملك بينهما ، ونصب ولده حمير مكانه بعد أن جمع أهل مملكته وأجلس ولده حمير عن يمينه وكهلان عن يساره ، وطلب من شعبه أن يعطى حمير من ملك مايصلح لليمين وكهلان مايصلح للشمال (٢) ، ومن ثم كانت لحير السيادة والملك ، أما كهلان فكانت له حراسة النجوم وشن الغارات على الأعداء ، ويرى بعض المؤرخين ، ومنهم ثون كريمر ، أن هذه القصة رمز إلى تشعب السبئيين إلى فربقين ها : حمير وكهلان حيث كانت القوة فى يد الأول .

مرت دولة سبأ فى حقبتين انتهت الحقبة الأولى سنة ٥٠٠ ق ، م وكان الملك رأس الدولة يلقب فى تلك الحقبة « مكرب سبأ » ولقد عثر فى النصوص على نحو سبعة عشر ملكا تعتوا بهذا اللقب ، وكان حاضرة سبأ فى تلك الفترة « صراوح » التى تقع على مسيرة يوم غربى مأرب (٢٠) .

وامتدت الحقبة الثانية حول سنة ٧٥٠ إلى ١١٥ ق . م . وفيها كان الحبكام عملون لقب « ملك سبأ » ، وأصبحت حاصرتهم مدينة مأرب التي تبعد ستين

<sup>(</sup>١) أبكاريوس : نهاية الأرب في أخبار العرب ص ٨ ( طبع مرسايا ) .

 <sup>(</sup>٧) خلاصة السيرة الجامعة لعجائب أخبار ملوك النبايعة س ٩ ، وهي شرح على القصيدة الحميرية لأبى الحسن نشوان بن سعيد . مخطوط بعبار الكتب المصرية رقم ٧٩٧٨ ج

رية لابي الحسن نشوان بن سعيد . مخطوط بدار السكتب المصرية رقم ٢٩٩٧ ج (٣) Hitti: History of the Arabs, p. 45,

ميلا شرقى صنعاه ، وترتفع ٣٩٠ قدما على سطح البحر (١) . يقول الهمدانى «قد نظرت بقايا مآثر اليمين وقصورها ، سوى غدان فإنه لم يبق منه سوى قطعة من أسفل جدار فلم أر مثل ناعط ومأرب وضهر (٢) ولقد زار مأرب بعض الباحثين من الأوربيين مثل أرنود Arnaud وهليني والقدعة (٦) . وصفوها وصفا دقيقاً وعينوا أما كنها وقصورها القدعة (٣) .

ساعد سبأ وخليفتها حمير على الاستقرار وبناء حضارة راقية ، ذلك الخصب الذى امتاز به إقليمهم منذ القدم . ولا تزال بقايا تلك الحاضرة ممثلة إلى اليوم فى السدود التى أنشئت لخزن المياه والمدن المحصنة والقصور والمعابد . ولقد ذهب بعض المؤرخين إلى القول بأن الإقليم الجنوبي من جزيرة العرب كان في عصر مملكة سبأ أكثر خصباً مما هو اليوم . يقول كنج « لا شك في أن الرمال المنقولة التى اكتنفت هذه المنطقة تحت تأثير رياح السموم ، قد لعبت دورها في إخفاء معالم الحياة الزراعية فها » (3) .

ولقد قامت السفن منذ زمن بعيد تمخر عباب المياه محملة بالبضائع والمنتجات الموسمية بين موانى، بلاد العرب الشرقية و بين الهند . ومنذ القرن العاشر قبل الميلاد ، كان لأهالى جنوب الجزيرة العربية دراية بالخليج العربى ، حيث كانوا ييممون شطر مصر يبيعون فيها بصائعهم . وكانت صعوبة الملاحة في البحر ييممون شطر مصر يبيعون فيها بصائعهم . وكانت صعوبة الملاحة في البحر الأحمر سبباً في تفضيل الطريق البرى المتجارة بين المين وسورية ، وكانت القوافل نقوم من حضرموت وتذهب إلى مأرب عاصمة سبأ ثم تتجه شمالا إلى مكربة (٥٠)،

Hitti: lbid, p. 55. (1)

<sup>(</sup>٢) الهمداني : الإكليل ج ٨ ص ٤١ ، نشير الأب أنستاس الـكرملي .

<sup>(</sup>٣) راجع الموسوعة الإسلامية ، مادة Ma'rib

King: History of Babylon, 121. (1)

<sup>(</sup>٥) مَنْ فيا يعلم .

وتغلل في طريقها من بتراحتى غزة على البحر المتوسط ويقول نيكاسون « من المؤكد أن سبأ كانت دولة تجارية زاهرة لمدة قرون قبل ميلاد المسيح» (١) كا أن السفن التي بناها البطالمة السير في البحر الأحمر لم تستطع أن تؤثر تأثيراً كبيراً في مصالح أهل سبأ التجارية فقد ظلوا يمدون جميع الهيا كل المصرية بالبخور وظل رخاء السبئيين قائما حتى أخذت التجارة الهندية تهجر البر وتسلك الطرق البحرية على طول شواطيء حضرموت وخلال مضيق باب المندب وكانت نتيجة هذا التغير ، الذي ظن نيكلسون أنه حدث في القرن الأول الميلاد ، أن أخذت قوتهم تضعف شيئاً فشيئاً ، حتى اضطر جزء كبير من الميلاد ، أن أخذت قوتهم تضعف شيئاً فشيئاً ، حتى اضطر جزء كبير من السكان البحث عن مأوى جديد في الشمال .

ويظهر أن الأقاصيص الشائعة بين الأمم الغربية عما بلغته مدن سبأ وحمير من الأبهة والعظمة ، لها أساس من الحقيقة (٢) . وقام نظام الحكم في سبأ على الأسر الأرستةراطية القوية التي حالت دون نشوء أي سلطة مركزية قوية (٢) .

وقد كثر كلام الباحثين والمؤرخين حول شخصية « ملكة سبأ » التي ورد أمرها في القرآن الكريم والتوراة ، وهل كانت هذه الشخصية هي نفس بلقيس ابنة شرحبيل كا تقول ذلك المصادر العربية ، أم لم تمكن ؟ حدثتنا الكتب المقدسة أن ملكة سبأ قد سممت عن سليان الحكيم الجااس على عرش أورشليم، فأتت من بلادها إلى عاصمة ذلك العاهل العظيم في قافلة محملة بالطيب والذهب والحجارة الكريمة ، مالا يقع تحت حصر أو يحيط به وصف ، و بعد أن أتمت زيارتها عادت إلى بلادها حاملة أطيب الذكريات . و يرى بعضهم أن تلك الزيارة

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 1.

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ٣٧٠

Brockelmann: History of the Islamic Peoples, p. 3. (\*)

قد أوحت إلى سليان « بنشيد الأناشيد » (١) . وأكب المؤرخون على دراسة أحاديث الكتب المقدسة عن زيارة ملكة سبأ لملك أورشليم ، على أملأن يمزقوا الستار عن شخصية هذه الملكة .

يظن بعض المؤرخين أن المرأة التى انصلت بأعظم شخصية عرفها العالم وقتذاك كانت حبشية الجنس، وأنها قد أتت من جنوب جزيرة العرب. ويذهب بعض المؤرخين مثل «جلازر» و «شريدر» وغيرهم إلى أن الملك سليان دعا ملكة سبأ للإقامة مدة من الزمن في مكان ما من هضاب أروم ، لمشاهدة عمال الملك يستخرجون النحاس من المناجم الممتدة هناك . ولم يتفق علماء العرب على نسب بلقيس (٢) ، التى رأوا أنها الملكة العربية المعاصرة لسليان الحكيم . غير أن الأب أنستاس الكرملي يرى « أن المحققين من أبناء العصر قد أثبتوا أن بلقيس لم تكن أبداً في عهد سليان الحكيم » (٢) . ولم يتعرض القرآن الكريم لاسمها، لم تكن أبداً في عهد سليان الحكيم » (٢) . ولم يتعرض القرآن الكريم لاسمها، كان الرسول صلى الله عليه وسلم لم يشر إلى اسمها أو نسبها ، فاعتبرها المفسرون كان الرسول صلى الله عليه وسلم لم يفرقوا بينها و بين شخصية ملكة سبأ المعاصرة لسلمان . وهذه الملكة كانت من أشهر ماوك سبأ ، بل من أشهر ماوك الجاهلية أيضاً .

ومن أهم الأعمال التي تقترن بتاريخها، أن بعض علماء الآثار نسبوا سدود عدن اليها . إذ أن ملكة سبأ قد راقتها عدن على ما فيها من وحشة وجفاء ، فشاءت أن تعيد إليها الحياة ، ولذلك أمرت بصنع سدود هائلة لا يزال علماء

<sup>(</sup>١) راجع « نشيد الأناشيد » فى التوراة .

 <sup>(</sup>۲) جاء في الموسوعة الإسلامية ، مادة « بلقيس » ، أن اسم هذه الله عرف عن نوقلبس Naukalis الذي أطلقه يوسفوس على ملكته ، ملكة سبأ ، التي كانت في اعتباره حاكمة على مصر وأثيوبيا .

<sup>(</sup>٣) الهمداني : الإكليل ج ٨ ص ٣٤٣ ، راجع تعليقات الأب السكرملي .

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 18. (1)

الآثار محاولون تأريخها علمياً فتضطرب تقديراتهم على مدة ألف سنة ما بين القرن الخامس عشر والقرن الخامس قبل الميلاد ولا يتفقون إلا على الإعجاب بها، إعجابهم بأثر من أورع الآثار المندسية في العالم ألله . وكانت تلك السدود تقع في مضيق منحدر ، فتستند إلى الجبلين محفوراً بعضها في الصخور ، وتتدرج هابطة الواحد تحت الثاني ، حتى إذا امتلأ الحوض الأعلى صب فضله في التالى ، وهكذا حتى الخزان الأخير القائم في سفح الجبلين (٢٥).

أما عن سقوط دولة سبأ ، فقد نسبه مؤرخو العرب إلى حادث تصدع سد مأرب ، الذى قيل (إنه يؤرخ فترة من تاريخ بلاد العرب الجنوبية » (٢) ، ولا جدال فى أن سد مأرب كان من أهم مرافق حياته إلىه التربة واستطاعوا بواسطته أن يتغلبوا على صعوبة الرى الدائم الذى تحتاج إليه التربة النمينية (١) ، ومن ثم أصبح هذا السد من أهم أسباب رخياتهم وتقدم بلاده . ولقد ذهب بعض المستشرقين إلى أن انكسار سد مأرب كان فى حدذاته نتيجة إهال من جانب أمة آخذة فى الانحطاط ، وأن الخراب الذى حل بسبأ لا بد أن يكون قد حدث تدريجياً قبل انهيار السد بزمن طويل ، ومن ثم هاجر عدد كبير من أهل هذه البلاد إلى الجهات الشمالية والشرقية من جزيرة العرب (٥) . ومما لاريب فيه أن انكسار السد ، حادث تاريخي لا يقطرق الشك إلى حدوثه ، كا أن علماء الآثار و بعض المنقبين في خرائب بلاد العرب الجنوبية — وعلى رأسهم علماء الآثار و بعض المنقبين في خرائب بلاد العرب الجنوبية — وعلى رأسهم

<sup>(</sup>١) فؤاد أفرام البستاني : عدن الفردوس الساير ، بحث مستخرج من مجلة الشرق السكانوليكية .

<sup>(</sup>۲) راجع وصف هذه السدود في ، أمين الريحاني : ملوك العرب ج ۱ ص ۲٤٤ ( الطبعة الثانية ).

Nicholson: Literary History of the Arabs. p. 16. (v)

Gustav: La Civilisation des Arabes, p. 6. (1)

۱۹ حسن ابراهیم حسن: تاریخ الإسلام السیاسی ج۱ س ۲۸ .

جلازر ـ قد أثبتوا أن حادث السد قد وقع فعلا ، ولكنه لم يحدث مرة واحدة بل حدث عدة مرات متعاقبة .

على أن بعض المؤرخين الأوربيين ذهب إلى أن السبب في اختفاء السبئيين من الجزيرة العربية ، إنما يرجع إلى ما أصاب بلادهم من الضعف التجارى بين القرن الثالث والقرن الرابع قبل الميلاد ، على أثر النشاط التجارى الذى قام به الرومانيون في البحر الأحر .

#### ٣ \_ مما - كما عمر:

لما سقطت الدولة السبئية ، وتلاشت مدينة مأرب عاصمة ملكمهم ، صارت السلطة ببلاد المين متفرقة في أيدى من بقى فيها من الحكام أو الأمراء الأقوياء ، وكان لكل قصر من قصور المين حاكم مستقل يعرف بإضافة قصره إليه ، فيقال « ذو ريدان » أى حاكم ريدان ، و « ذو ناعط » و « ذو ظفار » وهكذا . وكان القصر وقتئذ كالحسن أو القلمة يقيم فيه صاحبه مستقلا بشؤونه ، كا عرف أصحاب تلك القصور بلفظ « الأذواء » (1).

ومن أشهر القصور التى وصلت إلينا أسماؤها، وبالغ شعراء العرب ومؤرخوهم فى وصفها: قصر ناعط وقصر سلحين (<sup>(1)</sup> وقشر غمدان الذى وصفه الهمدانى بقوله إنه أول قصور الىمن وأعجبها ذكراً وأبعدها صيتا، وكان عشرين سقفا غرفا بعضها على بعض . . . وكان فيما بين كل سقفين عشرة أذرع » (<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) البتانون : الرخلة الحجازية س ١٥ .

<sup>(</sup>۲) كان شلحين عارب وهو قصر بلقيس . الهمدانى : الإكليل ج ٨ ص ٥٠. وقد ضبط اللغويون سلحين بفتح السين . وقال الهمدانى فى كتابه : صفة جزيرة العرب ص ٢٠٣ لمن سلحين من مشاهير محاقد اليمين ، وضبط السكامة بفتح السين وكسرها معا . ويرى الأب أنستاس السكرملى أنه ضبطها بالسكسر لياحقها بالأوزان العربية ، وضبطها بالفتح إبقاء لحل على أصلها الحميرى .

<sup>(</sup>٣) الهمداني : الإكليل ج ٨ س ١٥.

أما ياقوت فقد ذكر أن غدان كان سبعة سقوف بين كل سقفين منها أربعون ذراعا<sup>(١)</sup> وهو أقرب إلى الحقيقة من وصف الهمداني.

كان القوى من أدواء اليمن يتغلب على بعض البلاد التى فى جواره ويكون له الحكم فيها ، وعند ثذ يسمى مجموع مملكته محفداً وهو قيلا . وإذا ما اجتمعت عدة محافد مع ما يلحقها من القرى والمزارع فى حكم شخص واحد ، سميت مخلافا وحا كمها ملكا ولقد استطاع صاحب ريدان – التى عرفت فيا بعد باسم ظفار – وفى نهاية القرن الأول قبل الميلاد أن يتغلب على جملة مخاليف ويضمها إلى مخيلافه ، وعند ثذ تكونت دولة حمير وظهرت إلى عالم الوجود ، وما زال خلفاؤه يعملون على توسيع تلك الدولة حتى استطاع الملك «شمر يرعش» وما زال خلفاؤه يعملون على توسيع تلك الدولة حتى استطاع الملك «شمر يرعش» أن يضم إليها حضرموت وما والاها من البلاد شرقا فى نهاية القرن الثالث الميلادى (٢) .

كانت دولة حمير تقع بين سبأ والبحر الأحمر وقد حلت محل قتبان التي ظهرت قبلها والتي كانت تشغل أقصى الركن الجنوبي الغربي من بلاد المرب (٣). ولم تلبث حمير أن استوعبت سبأ وريدان ، وأصبح لقب كبيرهم « ملك سبأ وريدان » ، وظهرت حمير سنة ١١٥ ق م واستمرت حتى سنة ٣٠٠ م (١).

ويقسم حكم حمير إلى طورين أو عصرين : فقد عرف ملوك العصر الأول باسم « ملوك سبأ وريدان » ، أما ملوك العصر الثانى الذين تغلبوا على حضرموت وضموها إلى ملكمهم فقد عرفوا باسم التبابعة أو ملوك سبأ وريدان وحضرموت . وقيل إن لفظ « تُبع » لا يطلق إلا على كل من ملك البمين مع الشحر

<sup>(</sup>١) يأقوت : معجم البلدان .

<sup>(</sup>٢) النتانوني : الرحلة الحجازية من ١٦٠.

De Lacy. O'Leary: Arabia before Muhammad, p. 96, (r)

Hitti, ph,: History of the Arabs, p. 55.

وحضرموت (۱) ، وليس معنى ذلك أن التبابعة قد اقتصروا فى فتوحهم على جنوب الجزيرة العربية ، بل امتد ملكهم إلى بلاد الحجاز والبمامة وما بينهما من قبائل العرب العدنانية ، بغض النظر عن تلك الفتوحات الحرافية فى إفريقية وآسيا التى ورد ذكرها فى بعض المصادر . وكان التبابعة يقيمون على العرب حكاما منهم يسمونهم ملوكا (۲) ، وأصبح الحيريون تحت حكم ملوكهم المعروفين بالتبابعة ، قوة يرهب جانبها فى الجنوب من بلاد العرب ، كا ظل نفوذهم — ولو ظاهريا — على القبائل الشمالية حتى القرن الخامس بعد الميلاد ، عند ماثاروا بزعامة كليب بن ربيعة وأزالوا قوة البين المسيطرة عليهم (۱) .

أما تبع الأول الذى أطلق لقبه على من خلفه من ملوك حير، فهو الحارث الرائش الذى سمى بذلك لأنه زين بيوت قومه بالفنائم والأسلاب مما جلبه ممه الهند وأذربيجان (3) ، وقد جمع الحارث كل سلطة بيده وتغلب على حضرموت ومهرة وعمان (6) ، وافتتحت جيوش الحارث ، الهند والسند وأرض بابل وخراسان والشام والمشرق (7) .

خلف الحارث ابنه الصعب ذو القرنين ، وهو من أشهر ملوك التبابعة وأبعدهم صيتا ، ونسب إليه الكثير من الفتوحات العظيمة في الشرق والغرب ، مما يصعب معه التأكد من محتها . وروى أبو محمد بن هشام عن وهب بن منبه (٧) أن عرشه

<sup>(</sup>١) ابن كشيرالقرشي: البداية والنهاية ح٢ ص٩ ه١ ، السهيلي: الروض الأنف-٢ص ه ٩

<sup>(</sup>٢) البتانوني : الرحلة الحجارية ص ١٧ .

Nicholson: Literary History of the Arabs, p.5. (٣) يرى المستشرق نولدكه و في المعلقات الخس » ص ع في من الجزء الأول ،

Fiinf Mo'allaqat. Vol 1. p. 44 أن الأخبار العربية التي تمثل كليباً قائداً الهرسان ربيعة ف نزل قوى اليمن لا تمت الى التاريخ بصلة .

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 61. (1)

Sedillot: Histoire Generale des Arabes. Vol. 1. p. 36. (\*)

<sup>(</sup>٦) الهمداني : الإكليل ج ٨ ص ٢٨٧ نشعر الأب الكرملي .

<sup>(</sup>٧) كان وهب من علماء التابعين وهو من الأبناء — أباء فارس المبعوثين مم سيف

كان من ذهب صامت مرصع بالدر والياقوت والزمرد والزبر جد (۱) و يرى نيكلسون أن الصعب شخصية خرافية ، خلط نسابة العرب بينها و بين ذى القرنين المجيب الوارد نبؤه فى القرآن والذى يعتبره غالبية المفسرين نفس الإسكندر الأكبر، وأن ذا القرنين إنما يقصد به الإلهة السبئية عشتر التى تمثل نجمة الصباح الجيلة، وأن « ذا القرنين و بلقيس » ، ما هما إلا إلهان وثنيان من الآلهة الوثنية التى ظلت قائمة فى العهد الإسلامي بعد أن تذكرت بأسماء مختلفة (۲).

وهناك رأى آخر ، ذكره الأستاذ حبيب الله المقدسى ، حول « اسكندر ذى القرنين والقرآن » ، قال : « لفت نظرى أثناء قراءتى قصة إسكندر ، بضع صفحات أذكرتنى بما ورد فى سورة الكهف ، الآيات ٥٩ – ٩٨ ، عن اسكندر ذى القرنين وعن موسى وفتاه ، فقابلتهما على بعضهما فإذا بينهما قرابة ظاهرة ، بل اتفاق غريب يكاديكون فى بعض السطور حرفيا مع اختلاف بين فى تفاصيل القصة ، مصدره على ما رأى ، أن صاحب القرآن (كذا) لم يأخذ روايته عن اسكندر عن الأصل اليونانى توا ، أو عن أقدم تراجم هذه القصة ، وهى ولاشك الترجمة السريانية التى شاعت ، بل أخذ إما عن أحد الرواة الذين تعرف عليهم صاحب الشريعة الإسلامية فى أحد الأديرة ، أو فى تلك المدن التى كان ينزل عندها أو يمر بها فى رحلتى الشتاء والصيف ، أو فى مكة نفسها وهو الأرجح لأنه قد عرف من محمد بن عبد الله أنه كان يتردد ، بُكرة وأصيلا ، على شخص أو أشخاص عرف من ممهم أساطير الأولين وقصص أبطال فارس واليونان ، وأن هؤلاء يسمع منهم أساطير الأولين وقصص أبطال فارس واليونان ، وأن هؤلاء الأشخاص أو ذلك الشخص كانوا من الأعاجم بشهادة محمد نفسه (كدا)

ابن ذي يزن لقتال الحبشة في المن ، فهو على الأرجع فارسى الأصل وهو صاحب كتاب
 د التيجان » الذي رواه أبو محمد عبد الملك بن هشام .

<sup>(</sup>١) وهب بن منبه: التيجان في ملوك حمير ، س ٨١ .

Nicholson: Literary History of the Arabs, pp. 17-18.(v)

( وَلَقَدْ تَعْلَمُ أُمَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَمَا يُعَلِّهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّذِي يُبَاحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِي وَهَذَا لِسَانُ مُرَى يُبَاحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِي

على أنه من المعروف عند المؤرخين والباحثين ، أن المقصود بذى القرنين الواردة قصته في القرآن السكريم ليس الإسكندر الأكبر المقدوني ، بل هو شخصية عربية صرفة لعبت دوراً هاما في تاريخ بلاد العرب الجنوبية . أما القول بأن صاحب الشريعة الإسلامية قد أخذ رواياته عن تعرف عليهم في الأديرة أو المدن التي كان ينزل عندها أو يمر بها ، فهو بعيد عن الصواب . وقد نسب بعض الإخباريين ، السكثير من الأخبار إلى ذي القرنين العربي ، وهي في الحقيقة من أخبار ذي القرنين اليوناني ، و إن كان ذلك لا يعني أن المقصود بذي القرنين في القرآن هو الإسكندر الأكبر (٢).

ومن أشهر ملوك حمير «شمر يرعش» بن مالك ناشر النعم ، الذى غزا العراق وفارس وخراسان و بلاد الصين ، وخرب مدينه الصغد في بلاد ما وراء المهر وسميت «شمر قند» بلغه العجم أى شمر خربها ، فعربتها العرب إلى سمر قند "بعد أن بناها ثانية ، وروى أبو محمد عبد الملك بن هشام أن

 <sup>(</sup>۱) حبيب الله المقدسى: قصة اسكندر ذى الفرنين والقرآن . بحث مستخرج من مجلة المشرق سنة ۱۹۳۷ ص ۸ - ۱۲ .

<sup>(</sup>٣) جاء اسم ذى القرئين فى العربية لهدة رجال منهم تبع الأقرن (شمس العلوم س ١٩) وهو والد تبع الأكبر ، وقال نشوان فى مادة صعب من شمسه ص ٦١ : الصعب إسم ذى القرنين السيار ، ويقول عبيد بن شعرية س ٤٣٣ من أخباره : تبع الأقرن وهو ذو القرنين المذكور فى القرآن السكرم وسمى الأقرن وذا القرنين اشبب كان فيه وهو على قرنيه « أى ذؤابتيه » . واجع تعليقات الأب السكرملى ، ناشر كتاب الإكليل للهمدانى ج ٨ ص ٣٣٧ ، ٣٣٧ .

 <sup>(</sup>٣) خلاصة السيرة الجامعة لعجائب ماوك التبايعة ص ٧٠ مخطوط بدار الكتب الصورية رقم ٨٢٩٧ ، أخبار عبيد بن شرية س٣٣٤ ، والتيجان في ماوك حمير لوهب بن منبه س٣٣٧ طبع الدكن سنة ١٣٤٧ هـ .

«شمر يرعش جمل على فارس ألف درع يؤدونها كل عام ، وجمل على الروم ألف درع أيضا ، وكذلك على كل من أهل بابل والبحرين وعمان وأهل اليمن ألف درع »(۱) . ويظهر أن مرجع هذه المبالغات التى بالغما اليمنيون ، هو التنافس بينهم و بين العدنانيين الذى استمر حتى صدر الإسلام ، ولما كان النبى العربي الجديد من العدنانيين ، اضطر اليمنيون إلى مطاولتهم بذكر فتوحاتهم القديمة و بالنوا فيها مبالغة كبيرة ، ووضعوا أسفاراً وفتوحات ليس لها ظل من الحقيقة .

وكانت حير دولة حربية بخلاف سبأ التى اهتمت بمصالحها التجارية ، كا كان موقع حير البحرى من أسباب سقوطها فى يد الأحباش ، بعد أن ضعفت قوتها الحربية وأصبحت عرضة لغارات الأحباش الذين تم لهم النصر على آخر حكام النمين وأصبحوا سادة البلاد الحقيقيين .

## الغزو الأجنبي لجنوب بلاد المرب

إن بلاد العرب بما فيها بلاد الحجر العربية بموقعها الجغرافي الممتاز بين الشرق والغرب ، كانت مطمعاً لـكل من يستولى على مصر أو العراق ، وفتنت ملوك نينوى Ninive و بابل Babylone . غير أن العرب قاوموا هؤلاء الأعداء ، ومجحوا في ذلك بجاحا كبيراً ، وحررت كتائبهم العبرانيين من ربقة الآشوريين أكثر من مرة (٢).

ولما غزا الإسكندر بابل وتقدم إلى ما وراء نهر السند، شعر بأهمية الجزيرة المعربية من الوجهة الاستراتيجية ، لذلك رأى أن فتح تلك الجزيرة يتم انتصاراته ويجعله سيد آسيا الغربية ، بيد أن الموت الذى عاجله ، حرمه من تنفيذ ذلك المشروع وأنقذ جزيرة العرب من الوقوع في قبضته .

<sup>(</sup>١) الهمذاتي: إلإ كليل ج ٨ ص ٢٥

Sedillot: Histoire Generale des Arabes, tome 1. p. 25.(\*)

وعند ما قُسمت إمبراطورية الإسكندر ، أصبحت البقاع القريبة من حدود مصر وفلسطين والتي كان الدرب يسكنونها من تصيب بطليموس (۱) . وقد شايع الأنباط بطليموس على أنتيجون Antigone الذى فتح أحد قواده بلاد الحجر العربية ، بيد أن الأنباط أبادوا بعدئذ جيش أنتيجون المؤلف من ٤٦٠٠ جندى ، فأرسل إليهم جيشاً آخر بقيادة ديمتريوس Démétrius ولسكنه لم يظفر \_ مثل أنتيجون تماما \_ بأى نجاح فيا قام به من محاولات ضد بلاد الحجر العربية (٢٠٠٠).

غزا بومبيوس الشام وفلسطين عام ٦٦ ق . م . وعقد حلفا مع الحارث . وقد بقيت الجزيرة العربية طوال العصر الجاهلي بعيدة عن أيدى الغزاة ، و بدأ العالم الخارجي يمد بصره نحو تلك الأصقاع في الربع الأخير من القرن الأول قبل الميلاد في عهد العاهل الروماني أغسطس Augustus الذي فكر في مد أطراف الإمبراطورية الرومانية منذ أن أصبحت مصر خاضعة لنفوذه ، وذلك بالاستيلاء على كل من شبه جزيرة العرب و إثيو بيا ، لأنه كان يظن أن الأولى تنتج التوابل والثانية الذهب (٢٠ . وعلى هذا الأساس ساق أغسطس جيشاً رومانيا تحت قيادة أيلوس جالوس Aelius Gallus حوالي عام ٢٤ ق . م (١٠) ليرتاد هذين القطرين الغنيين ، وكان غرضه من هذه الحملة أن يعقد العهود مع العرب يغزوهم إذا ما جرأوا على الوقوف في وجه التوسع الروماني (٥٠) .

و بعد مسيرستة أشهر ، استطاع الجيش الرومانى أن يصل إلى أقصى جنوب شبه الجزيرة بفضل إرشاد دليل من الأنباط ، ولكن شمس الجزيرة المحرقة ومياه الآبار التي لم يتعود عليها الرومان ، كانت من العوامل التي أحبطت المشروع

Le Bon Gustave: La Civilisation des Arabes p, 64. (1)

Sedi'Iot: Histoire Generale des Arabe, 1. pp. 26-75. (v)

Playfair, R. L.: History of Arabia Felix, p. 45. (v)

Sedillot : Histoire Generale des Arabes, tome 1. p. 82. (1)

Arthur Gilman: History of the Saracens. p. 26. (0)

الرومانى وقضت عليه ، إذ سرعان ماضعفت قوة الرومان تحت وطأة الأمراض التى حلت بهم ، ولم يستطع أيلوس جالوس أن يغزو العرب ، وفشل فى مهمته واضطر إلى العودة مسرعا .

و إذا كانت حملة جالوس قد فشلت من الناحية الحربية فقد كانت لها نتائج أبعد مدى من ذلك ، إذ أنها استطاعت أن تمد العالم المتحضر بمعلومات جديدة عن الجزيرة العربية ، لأن جالوس قائد الحملة قد اصطحب معه صديقه الحميم سترابون Strabon (1) ، ولما عاد هذا الكاتب المشهور إلى مصر استطاع أن يصف جزيرة العرب وصفاً دقيقاً وأن يصور البيئة العربية تصويراً شيقاً ، في الفصل السادس عشر من كتاب هذا الجغرافي العظيم .

نجا جنوب جزيرة العرب من الفزو الرومانى الذى لم تستطع بلاد الحجر العربية أن تسلم منه ، فضمت إلى الإمبراطورية الرومانية فى عهد تيبريوس Tiberius ، وأضحت بذلك بلدة رومانية زاهية كما تدل بقاياها (٢) .

ولا مراء فى أن التنافس الاستعارى الذى نشأ بين الدولة الساسانية فى فارس والدولة الرومانية الشرقية ، قد ظهر أثره فى جنوب بلاد العرب ، و إن ظهر بمظهر الصراع الدينى . فلقد عمد ملوك الدولة الرومانية الشرقية \_ فى سبيل تنفيذ غرضهم السياسى وهوالاستيلاء على ذلك الجزء الجنوبى من جزيرة العرب لما له من موقع ممتاز \_ إلى إرسال وفود من الرهبان إلى تلك البلاد وأمروهم أن يبثوا التعاليم المسيحية بين أهل الحضر والبادية من جهة ، ويمهدوا الأفكار والنفوس لقبول

<sup>(</sup>١) هناك من المؤرخين من يرى أن سترابون لم يذهب إلى خزيرة المرب، وإعاجم معلومانه هذه من قصص التجار والمغامرين ، ومن سبقه من كتاب الإغريق ، وبن استرابون في هذا الفصل الذي كتبه عن جزيرة العرب أن الماء ينقصها في جيم أجز تها ، ولعه قصد بذلك أن يبر إخفاق جالوس أمام قبائل العرب لأنه كان صديقه على ما يقال ، راجع :

Kiernan: The Unveiling of Arabia, p. 28. Le Bon, Gustave: La Civilisation des Arabes, p. 65. (7)

التسلط السياسي الروماني من جهة أخرى ، كما أنهم استطاعوا أن مجملوا من الحبشة المواجهة لبلاد اليمن ولاية رومانية مسيحية .

ولقد تنبه ملوك حمير لحيل الرومان وأدركوا ما يتعرض له كيانهم السياسي من الخطر الشديد بسببها ، فنشطوا لإحباطها وفكروا في أمضى الأسلحة التي تمكنهم من القضاء عليها ، فهداهم فكرهم إلى أن يعتنقوا الديانة اليهودية ليقاوموا ديناً توحيدياً بدين توحيدي آخر (۱) . كما أن الفرس قد أيقنوا أن الرومان يرمون من وراء نشر المسيحية في بلاد اليمن إلى غرض سياسي ، فوجهوا عنايتهم إلى تشجيع ملوك حمير على اعتناق الديانة اليهودية . ولا جدال في أن اليهودية قد كسبت بعض النفوذ في دولة حمير ، كما أن الدعاية الرومانية قد أثمرت فيها ، فأصبح في نجران جالية نصرانية قوية استطاعت أن تثبت للخطوب حتى ظهور الإسلام (۲).

وقد قيل إن أول من تهود من حمير هو الملك تبان أسعد أبو كرب الذى كان كثير الغزوات والحروب، وإنه غزا أذربيجان وهزم ملك الفرس، وعمل بقول حبرين يهوديين من قريظة، فطاف بالبيت العتيق بمكة بعد عودته من إحدى غزواته. ولقد أحس زعاء حمير أن الحملات الحربية التي ساقها الملك أسمد أبو كرب، إنما هي عبء تقيل عليهم، فدبروا مؤامرة لقتله وتولية أخيه عرو مكانه، فامتنع عمرو أول الأمر، وأبي الخضوع لرؤساء حمير، غير أنهم استطاعوا مكانه، فامتنع عمرو أول الأمر، وأبي الخضوع لرؤساء حمير، غير أنهم استطاعوا التعلب عليه فيطمن تبع بيده، وخلف أخاه في الحيكم وهو أخر ملوك التبابعة (٣) وكان الملوك الذين خلفوا عمرا على البين، يختارهم ثمانية أذواء يقال لهم وكان الملوك الذين خلفوا عمرا على البين، يختارهم ثمانية أذواء يقال لهم وكان الملوك الذين خلفوا عمرا على البين، يختارهم ثمانية أذواء يقال لهم وكان الملوك الذين خلفوا عمرا على البين، يختارهم ثمانية أذواء يقال لهم وكان الملوك الذين خلفوا عمرا على البين، عضراء عملكة حمير وأرسل

<sup>(</sup>١) الدكتور إسرائبل ولفنسون : اريخ اليهود في بلاد العرب س ٣٦.

Brockelmann: History of the Islamic Peoples, p. 3. (\*)

Nicholson: Literary History of the Arabs, pp. 91 - 52. (\*)

النجاشى ولاته المسيحيين ايحكموا باسمه ، حتى قام أخيراً ذو نواس وهو من سلالة تبع أسعد ، وطرد الأشراف الثائرين ، وأصبح حاكا لليمن . وكان يهودياً متعصباً ، فعقد عزمه على أن يستأصل النصرانية من نجران ، فسار إليها على رأس قوة كبيرة ممن دخلوا في دينه أفواجاً وهناك احتفر عدة أخاديد في الأرض وملائها ناراً ، فمن تابعه على دينه خلى عنه ، ومن أقام على النصرانية قذفه فيها (۱) .

غير أن ذا نواس دفع ثمن نصره غالياً ، فقد هرب رجل يقال لهذو ثعلبان إلى إمبراطور الروم ، وأخبره بميا فعل ذو نواس بأهل دينه . وعندأذ كتب الإمبراطور چستين Jostinus رسالة إلى نجاشى الحبشة يطلب منه غزو اليمن و إنقاذ المسيحيين . لذلك أرسل النجاشي سبعين ألفاً من الأحباش تحت قيادة أرياط لغزو بلاد اليمن التي كان يتوق إلى فتحها منذ زمن بعيد ، فلم يستطع ذو نواس أن يعتمد على أشراف حمير ، وانتهى الأمر بخذلانه ، ووقوع اليمن في قبضة الأحباش . وأصبح أرياط حاكا حبشياً على اليمن من قبل النجاشي بعد موت ذي نواس .

قامت المنافسة بين أرياط و بين أبرهة أحد قواد الأحباش، ولم يلبث أن قتل أرياط وخلفه أبرهة على البين . وفي هذه الممركة التي قامت بين القائدين ، جرح أبرهة وشقت شفته ، ولذلك قيل له ﴿ أبرهة الأشرم » ، وما لبث أن أطلق على نفسه ﴿ الأمير التابع الملك الحبشة ملك سبأ وريدان وحضرموت و يمنات وعرب النجاد وعرب السواحل » (٢) ، مما يدلنا غاية الدلالة على أن الأحباش قد سيطروا تماما على أهم جهات جنوب جزيرة العرب .

عزم أبرهة والى الحبشة على البين على أن يصرف الحجاج العرب عن الكعبة إليه ، فكتب إلى قيصر الروم يخبره بما اعتزمه ، وأنه يريد بناء كنيسة في صنعاء

<sup>(</sup>١) وهب بن منبه : التيجان في ملوك حمير ص ٣٠١ .

<sup>(</sup>٧) بول Buhl : الموسوعة الإسلامية ، مادة Buhl

فأرسل إليه القيصر الصناع وأمده بكل ما محتاج إليه في هذا البناء ، ولما تم بناء الكنيسة كتب أبرهة إلى النجاشي أنه يريد أن يحول تجارة قريش إلى صنعاء ، بعد أن بني بها القليس (۱) وأعدها لحج العرب ، ولما سمع بذلك رجل من النساءة (۲) من كنانة ، أتى القليس ولطخها بالأقذار ، فنصب أبرهة وأقسم ليسيرن إلى البيت حتى يهدمه (۱) . وعد تدنيس كنيسة صنعاء في نظر بعض المؤرخين هو سبب حملة أبرهة على مكة ، وقد يكون كا يقول نيكلسون « سبباً المؤرخين هو سبب حملة أبرهة على مكة ، وقد يكون كا يقول نيكلسون « سبباً يتخذه أبرهة لفزو مكة ، و إن كان يريد من غير شك الاستيلاء على مكة والإفادة بما تدره تجارتها » (۱) .

على أنه يمكن القول أنه لم يكن من السهولة بمكان ، تحويل العرب عن الكعبة التي يشتركون جميعا في تقديسها - إلى كنيسة جديدة في صنعا، وإن أسرف أبرهة في تزيينها بالرخام والفسيفساء ، فالعرب لا يخرجون من دين إلى دين آخر ولا يتحولون من عبادتهم إلى عبادة أخرى بمثل هذه السهولة . ثم ان تجارة قريش وما تدره على القرشيين من أرباح ، لم يكن مصدرها وجود الكعبة في بلدهم فقط ، وإنما يرجع ذلك إلى وقوع مكة على الطريق التجارى بين المين و بلاد الحجر العربية ، وهذا الموقع الفريد الذي منحته لها الطبيعة لم يكن من اليسير على أبرهة أن يتحكم فيه ، خاصة إذا علمنا أن مكة تقع في منتصف من اليسير على أبرهة أن يتحكم فيه ، خاصة إذا علمنا أن مكة تقع في منتصف

<sup>(</sup>۱) القليس: هي الكنيسة التي بناما أبرهة في صنعاء ، وهو لفظ أخذه العرب عن الروم ثم حرف فيا بعد إلى «كنيسة » ويظن بعضهم أن القليس لفظ عربي مبني ومعني . يقول عبد الرحن بن محمد « سميت القليس لارتفاع بنيانها وعلوها ، ومنه القلانس لأنها في أعلى الرؤوس » . معجم البلدان : مادة « قليس » .

 <sup>(</sup>۲) النساءة: هم الذين كانوا ينسؤون الشهور على العرب في الجاهلية ، فيحلون الشهر من أشهر الحرم ويحرمون مكانه الشهر من أشهر الحل .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام : السيرة س ٢٩ .

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 66. (٤) (م ع التاريخ الإسلام العام)

الطريق تقريباً بين الشمال والجنوب ، وأصبحت بذلك محطة تجارية طبيعية للقوافل المارة في هذا الاتجاه .

ويمكن اعتبار هذه الحلة محاولة من محاولات الدولة الرومانية الشرقية للاستيلاء على بلاد العرب، بعد أن فشلت بيزنطة في نشر دينها في جنوب جزيرة العرب، إذ ليس ببعيد أن تدكون بيزنطة قد كلفت أبرهة القيام بهذه الحلة، بعد أن ثبت أنها كانت ترسل تجارها إلى مكة للتجسس على أحوال العرب. وأثبت نقوش سد مأرب أن الدولتين المتنافستين: ببزنطة وفارس، قد أرسلتا وفودها إلى مأرب، لحاولة كسب أبرهة إلى جانب كل منهما. ولما شبت الحرب بين هاتين الدولتين سنة ٤٥٠م، لم يشترك أبرهة فيها أول الأمر، رغم ما بذله إمبراطور الدولة الرومانية الشرقية من جهد في سبيل كسبه إلى جانبه.

ولم يلبث أبرهة أن حارب الفرس مجانب الروم ، ولكنه سرعان ما ترك الحرب . يقول بول Buhl : «نستطيع أن نجد صلة بين هذه الحرب التي لا يمكن أن تكون قد حدثت قبل عام ٥٧٠ م و بين تلك القصص العربية التي تعتمد على القرآن ، والتي تشير إلى حملة أبرهة الفاشلة على مكة والكمبة »(١).

جرد أبرهة جيشاً عظيا من الأحباش ، سير أمامه الفيلة ، و يمم شطر الكمبة لمدمها ، ولما اقترب من مكة عسكر في مكانيقال له المغمس (٢) . ثم بعث أبرهة إلى مكة رجلا من الحبشة يقال له الأسود بن مقصود ، فلما وصل إليها ، ساق إليه أموال أهل تهامة من قريش وغيرهم وأصاب فيها ماثتى بعير لعبد المطلب بن هاشم وهو يومنذ كبير قريش وسيدها ، وهمت قريش وكنانة وهذيل ومن كان بالحرم بقتاله ، غير أنهم رأوا أن لاطاقة لهم به ، فعدلوا عن قتاله. ثم بعث المرهة حناطة الحميرى إلى مكة ليسأل عن سيدها وشريفها و يخبره بأن أبرهة

<sup>(</sup>١) بول Buhl : الموسوعة الإسلامية ، مادة « أبرهة ، Buhl .

<sup>(</sup>٣) المغمس : مُوضع على ثلثي فرسخ من مكة ، في طريق الطائب .

لم يأت إلا لهدم البيت وليس لحرب أهل مكة ، فلما دخل حناطة مكة سأل عن سيد قريش ، فقيل له عبد المطاب بن هاشم بن عبد مناف ، فجاءه وقال له عبدالمطلب ما أمر به،فقال لهعبد المطلب: ﴿ وَاللَّهُ مَا نُرَيِّدَ حَرَبُهُ ، وَمَا لَنَابِذُلُكُ مِنْ طَاقِة ، هذا بيت الله الحرام و بيت خليله إبراهيم ، فإن يمنعه منه فهو بيته وحرمه ، و إن يحل بينه ، فوالله ماعندنا دفع عنه » (١) ، وعندئذ أمره حناطة بالانطلاق ممه إلى الملك ، فانطلق ممه عبد المطلب وممه بمض بنيه حتى أتى المسكر ، فلما رآه أبرهة أجله وأكرمه ، ثم قال لترجمانه : قِل له ماحاجتك ، ففعل الترجمان ، فقال عبد المطلب : حاجتي أن يرد على الملك ما ثني بمير أصابها لي ، فقال أبرهة لترجمانه « قل له كنت قد أعجبتني حين رأيتك ثم زهدت فيك حين كليني ، أتكلمني في ماثتي بعير أصبتها لك وتترك بيتا هو دينك ودين آبائك ، قد جئت لهدمه لاتـ كلمني فيه ؟ ، فقال عبد المطلب : ﴿ إِنِّي أَنَا رَبِ الْإِبْلِ وَ إِنْ لَلْبَيْتُ رَبًّا سيمنعه ، فرد أبرهة على عبد المطلب الإبل التي أصابها الأسود بن مقصود ، والكن عبد المطلب لم يفلح في رده عن غزو مكة ، فخرج حانقا إلى الكعبة ومعه جماعة من قريش ، فأنشد :

> يارب لا أرجو لهم سواكا يارب فامنع منهم حماكا إن عدوالبيت من عاداكا إمنعهم أن يخربوا قراكا<sup>(7)</sup>

خذل أبرهة وهزم جيشه، وبما لاشك فيه أن وباء الجدرى قد انتشر فى حيش أبرهة ، وفتك برجاله فتسكا ذريعا حتى أن بمضهم يقول إنه لم ينج من هذا الجيش سوى أبرهة نفسه ورجل آخر من الأحباش عاد إلى اليمن وتحدث بما صنع الله بأصحاب الفيل . ويعرف عام هذا الحادث عند العرب

<sup>(</sup>١) ابن هشام : السيرة س ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) أبنَ هشام: نفس المصدر س ١٩ — ٣٥.

بِمَامُ الْغَيْلُ (١) ، نسبة إلى الفيلة التي استخدمها أبرهة في غروته الفاشلة للـكمبة .

توفى أبرهة بمد أن عاد إلى البمن بقليل ، وخلفه ولداه : « يكسوم » ثم « مسروق » ، فاشتدت وطأتهما على اليمن وعم أذاها سائر الناس . فلجأ سيف ابن ذي يزن الحيري إلى قيصر الروم يستنجده على إخراج الأحباش من البين ، غير أنه لم يجبه إلى طلبه وقال له : أنتم يهود والحبشه نصارى ، وليس في الديانة أن ينصر الخالف على الموافق (٢) . فاستنجد سيف بن ذي يزن بن ماء السماء ، وطلب منه أن يقدمه إلى كسرى أنوشروان ، فلما قابله في إيوانه سلب منه مساعدته على استرداد بلاده : فوعده أنو شروان بالنصرة على الأحباش ، ثم صرفه بعد أن أعطاه عشرة آلاف درهم فارسى . غير أن سيف بن ذى يزن رمى الدراهم التي أخذها من كسرى للخدم ، فلما علم بذلك كسرى ، غضب وأمر بإحضاره ، فلما مثل بين يديه قال له : عمدت إلى حباء الملك الذي حباك به تنثره للناس ، فأجابه سيف بن ذي يزن ما أصنع بالذي أعطاني الملك ، ماجبال أرضى التي جئت منها إلا ذهب وفضة ؟ فلما سمع ذلك كسرى طمع في بلاد البمن ، فأرسل معه جيشًا فارسيا من المساجين تحت قيادة وهرز الديلمي ، الذي وصف بأنه قد بلغ من الكبر عتيا .

تمكن عرب الجنوب بالاتحاد مع الفرس تحت قيادة وهرز من إجلاء الأحباش إلى حين ، وتنصيب سيف بن ذى يزن ملكا عليهم ، وفرض كسرى على ابن ذى يزن جزية وخراجا يؤديانهما إليه كل عام ، و بعد رحيل جيوش الفرس قتل سيف بيد أحد الأحباش ، فلما سمع بذلك كسرى أرسل جيشا

<sup>(</sup>۱) یری کوسان دی برسفال Caussin de Percval أن حادث الفیل وقع فی Lectures on the فی کتابه Freeman فی کتابه Saracens أن حادث الفیل وقع Saracens أن سنة ۲۰ م می عام الفیل ، بینما یری بالمر Palmer أن حادث الفیل وقع فی ۲۰ أبریل سنة ۷۱ م ومع ذلك فهو یری أن عام الفیل غیر مؤكد عاماً .

<sup>(</sup>۲) المسعودي: مروج الذهب ج س ۷ .



ثانيا بقيادة وهرز ، فتلاشت مقاومة الأحباش تماما ، وغدت اليمن إمارة فارسية ، تماقب على حكمها أولاد وهرز الديلمي من قبل كسرى ، ثم انتقل حكم اليمن إلى باذان وهو آخر وال فارسي على اليمن ، وقد عاش إلى عهد النبي صلى الله عليه وسلم واعتنق الإسلام ، واعترف بسيادة النبي عليه (۱) . ولم تلبث أن شبت القلاقل في اليمن بعد فلك وانتشرت بها الفوضي سريعا ، ولم يستتب النظام إلا في عهد أبي بكر .

### المالك العربية على التخوم

فى حوالى منتصف القرن الثالث المسيحى ، كانت بلاد المرب تقع بين أعظم إمبراطورية ين أعظم إمبراطورية الفارسية فى الشرق والإمبراطورية الومانية فى الغرب ، تفصلهما صحراء الشام بعضهما عن بعض .

وكانت الإمبراطوريتان المتنافستان عرضة لفزوات البدو ، الذين كانوا يشنون الفارات على حدودها بين حين وآخر ، فيستولون على مايصل إلى أيديهم من الفنائم ، ثم يحتفون فى الأغوار المتعددة وراء الكثبان المتشابهة بنفس السرعة التي اتسمت بها غاراتهم ، ثم لايلبئون أن يظهروا مجتاحين تلك الحدود ، مدافعين عن حريتهم التالدة .

ولقد حاول الفرس والروم أن يغز و الجزيرة المربية ، ولكنهم كانوا يمدلون عن هذا المشروع لما يستلزمه من ضحايا في الأنفس والأموال . وعندئذ رأت فارس أن الضرورة تدعوها إلى إيجاد حامية على حدودها المقابلة للصحراء ، فنجح هذا المشروع مؤقتا وصدت غز وات القبائل البدوية وغاراتها (٢٠٠٠) .

ولم تكن صحراء الشام التي تفصل بين هاتين الإمبراطوريتين من الامتداد حتى

<sup>(</sup>١) Zeftersteen : الموسوعة الإسلامية ، مادة « الأنباء »

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 33. (\*)

تكون مساحة مقفرة تفصل بين أراضيها . ولطالما سعى الرومان إلى تأمين حدودهم بخلق مساحات مقفرة تفصل بلادهم عن بلاد أعدائهم ، فاكتسحوا الأراضى على شاطىء الرين وأجلوا البرابرة من السكان على طول المناطق المحتلة حتى يكونوا أراضى خالية ، إن تألبت فيها الجوع المنقضة ، رأتها الميون وشمرت بها الأرصاد ، وقد عمدت روما إلى تمزيز حدودها الشرقية و بسط نفوذها على الإمارات المتاخمة لحذود .

أما فارس فقد شعرت بأهمية غرض روما الذي كانت هي نفسها تهدف إليه على الفرات الأعلى ، فرأت إدخال بعض القبائل المفيرة في خدمة الإمبراطورية ودفع قدر من المال بانتظام ، فتصبط نزعاتهم وتأمن خطر الفرو الفاجيء من جانب روما ، وبهذه الوسيلة تكونت إمارة الحيرة على تخوم الروم ، وقد استطاع الروم أن يقفوا في وجه الأسد الفارسي بفضل معونة عرب غسان الأقوياء .

### ١ – امارة الحيرة :

تقع مدينة الحيرة في جنو بي الكوفة على بعد ثلاثة أميال منها ، في موضع يقال له النجف . ولقد اختلف العلماء في معنى اسم الحيرة : فقيل إنها سميت الحيرة لأن تبعاً الأكبر لما قصد خراسان خلف بعض جنده بذلك الموضع وقال لهم : «حيروا به » أي أقيموا به (1) ، وقيل إنما سميت الحيرة لأن تبعاً لما أقبل بجيوشه فبلغ موضع الحيرة ضل دليله وتحير فسميت الحيره ، ومنهم من ذهب إلى أنها من فعل « تحير الماء » إذا اجتمع وزاد (٢) ، ويرى بعضهم أنها من أصل أراى بمعنى الحي المسكر والحصن ، بينما ذهبت طائفة إلى أنها من « الحير » العربي بمعنى الحي والملجأ ، وقيل إن لفظ « الحيرة » العربي مأخوذ عن كلة « حيرانا »

<sup>(</sup>١) ياقوت : معجم البلدان .

<sup>(</sup>٢) خزانة الأدب ج ١ ص ٤٢٨ .



السريانية التى أطلقت فى الأصل على معسكر عرب فارس المتنقل<sup>(۱)</sup> . والحيرة الأرامية والحير العربى من أصل سامى واحد ، إذ أن المضرب والمعسكر والحمى ألفاظ يدل أصابها على معنى واحد<sup>(۲)</sup> .

سكن وادى الفراتين فى فجر التاريخ جيلان من الناس ها: الشمريون والأكديون: وبيدو أن الشمريين كانوا من سكان المناطق الجبلية الشرقية ، الذين تقدموا الأكديين فى احتلال هذا الوادى الخصيب. ويقال إن وطن الأكديين الساميين كان بلاد العرب الوسطى التي كانت تصلح للعيش والحياة والسكنى فى هذه العصور (٦) ، والراجح أنهم هبطوا بابل من أطراف جزيرة العرب ، فاجتاحوا فى هجرتهم سواحل البلاد السورية ، وخلفوا فيها جماعات منهم عرفوا بعد ذلك بالأموريين . ولم ننقطع هجرات الأكديين الساميين على العراق ، بل ازداد عددها حتى قويت شوكتهم وثبت مقامهم ، وانتهى الأم

وقد اتصل سكان الجزيرة العربية بالعراق من أقدم عصوره ، سواء أكان هذا الاتصال عن طريق التجارة أو عن طريق الهجرة والارتحال . على أن أخبار العرب في هذه البقاع لا تزال مغمورة في ظلمات كثيفة من الغموض و لإبهام ، ولا تخرج عن كونها أخباراً مبثوثة في كتب الأدب والتاريخ .

وهناك جماعات من المرب نزلوا المراق منذ أقدم عصوره وأنبثوا في شماله ووسطه وجنو به ، ولكن أسماء قبائلهم و بطونهم غير معروفة على وجه التحديد . على أن أول هجرة عربية محققة ، هي هجرة بني معد بن عدنان ، الذين كانوا

Nicholson: Literary History of the Arabs, p.38, Footnote 1. (1)

۲) يوسف غنيمة: الحبرة س ۱۱ .

King: History of Babylon, pp. 116 - 120. (\*)

Johns: Ancient Babylonia, pp. 18-19.

ينزلون تهامة من بلاد اليمن إلى البحرين، التي سكنها قبلهم قبائل من الأزد، وهناك « تحالفوا على التنوخ وهو المقام وتعاقدوا على التناصر والتآزر ، فصاروا يداً على الناس وضمهم إسم التنوخ ، وكانوا بذلك الإسم كأنهم عمارة من العاثر وقبيلة من القبائل » (١) . وكان من أثر اجتماع هذه القبائل بالبحرين أيام ملوك الطوائف الذبن ملكمهم الأسكندر ، أن تطلعت نفوس من كانوا في البحرين من العرب إلى ريف العراق ، واغتنموا ماوقع بين ملوك الطوائف من الاختلاف، فأجمع رؤساؤهم على للسير إلى العراق ، ونزل كثير من تنوخ الأنبار والحيرة حتى الفرات ، فسموا عرب الضاحية (٢) . وكان أول من تملك على تنوخ العراق مالك بن فهم بن غَـنْم بن دوس بن عدنان الأزدى (٢٠) . وكان منزله مما يلي الأنبار (1) واتخذ في الحيرة قصراً و بستاناً ، وكان خليفته حمرو بن فهم .

انتقل الملك بمد عمرو بن فهم إلى جذيمة الأبرش ، وفيه يقول ياقوت «كان أول من ملك عليهم في زمن ملوك الطوائف مالك من فهم أبو جذيمة الأبرش، ثم مات فلك ابنة جذيمة الأبرش » (٥) ، وجاء في خزانة الأدب «قال ابن رشيق في العمدة : وملك بعد مالك بن فهم ، ابنه جذيمة بن مالك وهو الأبرش والوضاح وكان ملكه ستين سنة ﴾ (١٦) . واتصف جذيمة الأبرش برجاحة العقل والاتزان والحزم ، ويقول حمزة الأصفهاني إنه «كان ثاقب الرأى ، بعيد المغار ، شديد النكاية ، ظاهر الحزم ، (٧) . ويرى الطبرى أنه « من أفصل ماوك العرب رأيا ، وأشدهم نبكاية ، وأظهرهم حزما ، (^) .

<sup>(</sup>١) ياقوت : معجم الىلدان ، مادة «حيرة»

<sup>(</sup>٢) ياقوت: نفس المصدر ، مادة « حبرة »

 <sup>(</sup>٣) الأصفهائي: تارخ سبى ملوك الأرض س ٩٤.

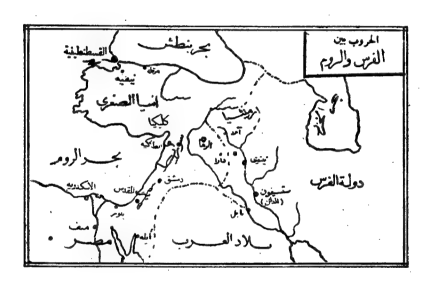
<sup>(</sup>٤) الطبرى : تاريخ الأمم والملوك ج٢ س ٥٠٠ .

 <sup>(</sup>٥) معجم البلدان ۽ مادة « حيرة » .

<sup>(</sup>٦) خزانة الأدب ج ١ ص ٣٢٧ .

<sup>(</sup>٧) حَزَة الأصفهائي س ه٩ — ٩٦.

<sup>(</sup>۸) الطبری ج ۲ س ۷۵۰ .



وكانت الأحوال السياسية فى العراق وقتئذ موالية لجذيمة لتوسيع مُلكه وتقوية سُلطانه ، فالفتن الداخلية التى قامت بعد وفاة اللك البرثى بلاش الرابع وتنازع أردوان و بلاش ابنى بلاش الرابع الحسكم ، مهدت لجذيمة بسط سيطرته فيا بين الحيرة والأنبار و بقة (۱) وهيت (۲) وناحيتها حيث شن الفارات على قبائل العرب هناك ، ويظهر أنه سيطر على معد و بعض اليمن وعلى البحرين كذلك (۱)، وغزا جذيمة طسما وجديسا فى منازلهما : ولكنه لم يكن موفقاً فى هذه الفزوة بل قفل راجعاً بن معه أمام خيل حسان بن تبع أسعد أبى كرب (١٠) .

ومن حروب جذيمة ، حربه مع عمرو بن ظرب بن حيان بن أذينة والد الزباء المشهورة فى الأدب العربى القديم والذى كان ملكا على مشارف الشام والمضيق بين الخانوقة (٥) وقرقيسيا (٦) ، فقد قصده جذيمة مجموعه واقتتلوا قتالا شديداً ، قُتل خلاله عرو بن ظرب وفرت جموعه ، بيد أن جذيمة لم يضم ملكه إليه واكتفى بقتله ، فاستولت الزباء على بلاد أبيها (٧) . ولكن قلبها أفعم محب الثأر من قاتل أبيها ، فعمدت إلى الحيلة للتخلص من جذيمة بأن كتبت إليه تخبره بأنها ترغب فى صلة بلدها ببلده وتطمع فى الزواج منه . فعقد جذيمة إليه تخبره بأنها ترغب فى صلة بلدها ببلده وتطمع فى الزواج منه . فعقد جذيمة

<sup>(</sup>١) بقة : اسم موضع قريب من الحيرة ، وقيل حصن كان على فرسخين من هيت كان يترله حدّعة الأبرش . ياقوت : معجم البلدان .

<sup>(</sup>٢) هيت: بلدة عنى الفرات من نواحى بفداد فوق الأنبار ذت تخل كثير وخبرات واسعة . ياقوت : معجم البلدان .

<sup>(</sup>٣) يوسف غنيمة: الحبرة س ١١٩.

<sup>(</sup>٤) حمزة الأصفهاني س ٩٦

<sup>(</sup>٥) الحانوقة . مدينة على الفرات قرب الرقة . ياقوت : معجم البلدان .

<sup>(</sup>٦) قرقیسیا : بلد علی نهر الحابور ، وعندها مصب الحابور في الفرات . یاقوت : معجم البلدان .

<sup>(</sup>٧) يوسف غنيمة " الحيرة ص ١٧٢.

مجلسه واستشارهم فى الأمر ، فوافق رجاله على ذهابه إلى الزياء وخالفهم وزيره قصير بن سمد فيما أشاروا به عليه ، غير أن جذيمة عقد عزمه على الذهاب إليها ، خلف ابن أخته عمرو بن عدى على حكم البلاد ، وسار مع وجوه قومه إلى الزياء، فاستقبله رسلها بالهدايا ، ولكنها مالبثت أن قبضت عليه وقتلته شر قتلة ، انتقاما لأبيها عمرو بن ظرب .

وقد انقسم عرب الحيرة في أوائل القرن الثالث الميلادي، إلى ثلاثة أصناف: تنوح وينزلون غربى الفرات بين الحيرة والأنبار وهم أصحاب المظال وبيوت الشعر والوبر، والأحلاف وهم الذين لحقوا بأهل الحيرة ونزلوا فيها ممن لم يكن من تنوخ الوبر ولا من العباد الذين دانوا لأردشير (١) ، والعباد هم الذين سكنوا الحيرة وابتنوا فيها المساكن والأديرة وعرفوا بذلك لأنهم كانوا يعبدون الله أو لأنهم اتخذوا ﴿ يَا آلَ عَبَادَ اللهِ ﴾ شماراً لهم عند ما حاربهم سابور الأكبر ، وقيل أيضا فى تعليل هذا الاسم إنه وفد على كسرى خمسة منهم ، وكانت أسماؤهم تبتدىء بكلمة عبد ، وهم : عبد المسيح ، وعبد يا ليل ، وعبد يسوع ، وعبد الله ، وعبد عمرو، فقال كسرى . أنتم عباد كلكم، فسموا العباد (٢) . على أن المقصود بالعباد هم عرب الحيرة النصارى الذين كانوا يعبدون الله في كنائسهم ، كما أن العصر الذي أطلق فيه العباد على أتباع الدين المسيحي من عرب الحيرة للتمييز بينهم و بين الوثنيين من سكانها غير محدد تماماً (٢٠). وقد سكن اليهود الحيرة أيضاً و بقوا بها حتى الفتح الإسلامي ، فقد قال الحجاج لأهل الكوفة ﴿ يَا أَهُلَ الْكُوفَةُ فلا أعز الله من أراد العز بكم، ولا نصر من أراد النصر بكم، أخرجوا عنا ولا تشهدوا معنا قتال عدونا ، ألحقوا بالحيرة فانزلوا مع اليهود والنصاري»(\*). وقد سكن الحيرة

<sup>(</sup>١) حَرَّةَ الْأَصْفُهَانَى سَ ٢٥ .

<sup>(</sup>۲) البكرى: معجم ما استعجم ج ۱ ص ۲۰.

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 39. (\*)

<sup>(</sup>٤) الطبرى : تاریخ الرسل والملوك ج ۲ س ه ۹۵ .

إلى جانب العرب واليهود، النبط والفرس. وقد كثر النبط بها كثرة بالغة، أما الفرس فكانوا سادة البلاد الحقيقيين الذين كانوا يحكمونها فى بعض الفترات من قبل الأكاسرة.

# البيت اللخمى :

بمد وقاة جذيمة الأبرش، انتقل الملك إلى ابن أخته عمرو بن عدى بن نصر الذي يمتبر رأس بيت اللخميين أو المناذره ، وقد يقال لهم ﴿ آل الحرق ، ، ويظن أن المحرق اسم إله جاهلي لا نعرف عنه أكثر من ذلك (١) ، ولقد عين سابور الأول عمرو بن عدى من بني لخم ملكا على العرب في العراق (٢٠)، وامتاز عمرو عمن سبقه من ملوك الحيرة باتخاذ الحيرة عاصمة لدولته ، فكان ﴿ أُولَ مِن آنخذ الحيرة منزلا من ماوك العرب ٥ (٢) . وقد حاول قصير بن سعد وزير جذيمة الانتقام من الزباء، فجدع أنفه وهرب إليها وشكا لها حاله فلاطفته وأكرمته، ولما تأكد من وتوقيها به طلب منها أن تسمح له بالسفر إلى المراق ليجلب ماله وأمتعته ، فأذنت له وأرسلت معه عيرا ، فسار قصير بما دفعت إليه حتى قدم العراق ، وهناك أخذ من بيت مال الحيرة ما يرضى الزباء التي فرحت به بعد عودته ، وتأكدت من إخلاصه لها ، فأرته ذلك النفق الذي مدته من مجلسها إلى حصن لها داخل مدينتها ، وعندئذ عول على الانتقام منها ، فخرج في تجارة له ، ولما علم عمر و ابن عدى بأمر تلك التجارة ، خرج إليه مع ألغي فارس على ألف بمير في الجوالق ، وتقدم قصير يسبق الإبل حتى دخلت المدينة . ولما رأت الزباء الإبل أنشدت تقول: ما للجمال مشما وثيداً أجندلا محملن أم حديداً

CL Huart: Histoire de Arabes Vol. 1, p. 63.

Brockelman: History of the Islamic Peoples, p. 8. (v)

<sup>(</sup>٣) حرة الأسفهائي : تاريح سي ملوك الأرض ص ٩٧ .

أم صَرَفانا تارزا شديدا أم الرجال قبضا قمودا ولما توسطت الإبل المدينة أنيخت ، ودل قصير عمرا على باب النفق ، خرج الرجال من الفرائر وصاحوا بأهل المدينة وأعملوا فيهم السلاح ، وقام عمرو بن عدى على رأس النفق . ولما أقبلت الزباء تريد النفق الدخله ، أبصرت عرا فعرفت غرضه ، فمصت خاتمها وكان فيه سم ، وقالت : « بيدى لا بيد عرو » ، وتلقاها عمرو بن عدى فجللها بالسيف ، وأصاب كثير من أهل المدينة وعاد إلى المراق (۱) بعد أن خرب المدينة وتركها قاعا صفصفا (۲) :

و بعد موت عمر و بن عدى ، تولى أبنه أصرؤ القيس الأول إمارة الحيرة ، وأمه ماوية بنت عمر و أخت كعب بن عمر الأزدى (۱۳) ، وكانت الأحوال السياسية في فارس ملائمة له لمد سلطانه وتوسيع ملكه .

ذلك أنه بعد أن توفى الملك بهرام الثانى سنة ٢٨٧ م لم يحكم خليفته بهرام الثالث أكثر من أربعة أشهر ، و بعد وفاته قام البزاع على العرش بين ابنيه : نرسس Nerses وهرمزدز معرمزدز من مسرح المنافسة تماما . وفي عام ٢٩٦م بعد حوالى ثلاث سنوات من ارتقاء نرسس العرش، قام بغزو أرمينيا وطرد ملكها تيريداتيس Tiridates صنيعة روما ، الذى التجأ بدوره إلى الإمبراطور دقلايابوس وكان في أوج قوته وطلب حمايته ، فأمر جالريوس قد غزا الولاية الرومانية بالجزيرة ، فقابله جالريوس في سهولها الشام . وكان نرسس قد غزا الولاية الرومانية بالجزيرة ، فقابله جالريوس في سهولها

<sup>(</sup>١) العابري: تاريخ الأمم والملوك ص ٧٦٦ .

<sup>(</sup>٢) على ابراهم حسن: نساء لهن في الناريخ الإسلامي نصيب ص ١٨ -- ٧٠ .

<sup>(</sup>٣) حزة الأصفهاني : تاريخ سبي ملوك الأرس ص ١٠٠ .

<sup>(</sup>٤) وهذه الفترة كانتالإمبراطورية الرومانية يحكمها لمبراطوران ، يخضع لهما قيصران ، أحدها جالريوس المذكور .

الواسعة ، واشتبك الجيشان في واقعتين كبيرتين لم تكن لها نتائج حاسمة ، ولكن في الواقمة الثالثة تقرر مصير الجيش الروماني حيث هُزم هريمة منكرة وفركل من تيريداتيس وجالريوس بأن سبحا في مياه الفرات ونجيا من القتل . وفي شتاء المام التالي أرسل الإمبراطور دقله يأنوس ، القيصر جالر نوس على رأس فرقة حربية من إقليم إليريا Illyria لكي ينازل الفرس ويسترد سمعته الحربية ، وقد استفاد جالريوس من هزيمته السابقة وتجنب نزال الفرس في السهولة الواسعة ، واستطاع أن يخترق مناطق أرمينيا الجبلية ويفاجيء المسكر الفارسي ليلا، ولم يكن نرسس ينتظر تلك الجرأة من الجيش الروماني ، ففر من المعركة بعد أن أصيب بجرح بالغ ، ولكن جِيشه كان قد أبيد عن آخره ، ووقعت أسرته و بعض النبلاء أسرى فى يد الجيش الرومانى ، وكانت شروط الصلح التي عقدت بين الطرفين شديدة الوطأة على الفرس ، فقد نصت على بتر عدة أقاليم من فارس و إلحاقها بممتلكات روما(١) . ولقد انتهى هذا النزاع مع روما والذى أثاره نرسس نفسه ، بمأساة قضت على عرشه ، فقد تنازل عن الحسكم سنة ٣٠١ م ، بعد أن شاهد هذا التقدم المظيم الذى أحرزته قواته فى الدولة مما مجز عنه أسلافه (٢٠) .

استفل امرؤ القيس الأول هذا الموقف في فارس: فوالى الساسانيين حتى حفظ عرشه، وفي الوقت نفسه خضع لنفوذ الرومان، فإن النقوش التي وجدت على قبرة في النمارة (٣) تدل على أنه كان خاضماً لنفوذ الرومان حوالى سنة ١٣٢٨ م (٤). كا أنه أخضع قبيلتي أسد ونزار، وهزم مذحج، ولما بلغ هذا الشأو البعيد، عظم

Sykes: History of Persia, Vol. 1. 441 - 442. (1)

Sykes: History of Persia. Vol. 1. p. 443.

<sup>(</sup>٣) مدينة تقم في الجنوب الشرقي من دمشق .

Brockelmann: History of the Islamic Peoples, p. 8. (1)

أمره وقويت شوكته على قبائل المرب حتى استعمل بنيه عليهم وأنابهم عنه لدى الفرس والروم (١) .

تولى مملكة الحيرة بعد امرىء القيس ابنه عمرو، ويمرف باسم « عمرو الثانى »، وأمه هند بنت كعب بن عمرو<sup>(۲)</sup>، وقيل إن أمه أخت أهلبة بن عمرو من ملوك غسان وتعرف بمارية البرية<sup>(۳)</sup>. ولم يتناول المؤرخون حكم هذا الملك وسياسته فى شؤون بلاده بشىء من الإفاضة .

وخلفه على الحيرة ، أوس بن قلام ، ولم يكن من سلالة اللخميين ، بل قيل إنه من العاليق من بنى عمرو بن عمليق (،) ، وقد أقامه سابور ذو الأكتاف ملكا على الحيرة بمدأن رأى تنازع أولاد همرو بن امرى ، القيس على ملك أبيهم بعد موته . عمل أوس بن قلام على استباب الأمن والضرب على أيدى أولاد عمرو الثانى حتى طرده من الحيرة ، غير أنهم تر بصوا به فى النهاية وقتلوه بعد أن حكم خس سنوات .

وانتقل الحكم إلى امرىء القيس الثانى ، وهو محرق الأول ، وقيل إنه ملك إحدى وعشر بن سنة وثلاثة أشهر (٥) .

وتولى مملكة الحيرة بعد وفاة المرىء القيس الثانى ابنه النمان الأول ، ويقال له ابن الشقيقة ، لأن أمه شقيقة ابنة أبى ربيعة بن ذهل من شيبان (٢) . وكان النمان من أشد ملوك الحيرة نسكاية في الأعداء . ولقد غزا الشام عدة مرات

<sup>(</sup>١) جورجي زيدان: تاريخ الآداب العربية ج١ س ٢٨.

<sup>(</sup>٣) حَرْةُ الْأَصْفَهَانِي : تاريخ سنى ملوك الأَرْضِ مِن ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) المسمودى : مروج الذهب ج٢ س ٢٣ .

<sup>(</sup>٤) الطبرى: تاريخ الأمم والماوك ص ٥٠ ٨

<sup>(</sup>٥) حمزة الأصفياني س ١٠١.

<sup>(</sup>٦) الطبرى من ٥٠٠ ، حزه الأصفهائي من ١٠١ .

<sup>(</sup> م -- ه التاريخ الإسلامي المام )

وأكثر المصائب في أهلها ، وكانت له كتيتان يقال لهما دو سر » (۱) وهي لتنوخ والأخرى «الشهباء» وهي للفرس ، وكانتا أيضاً تسميان «القبيلتين» (۲) ، فكان يغزو بهما من لم يدن له من العرب . وكان للنعان الأول مقام رفيع في الاد فارس ونفوذ عظيم في قصر الأكاسرة ، فطلب منه يزدجرد أن يتعهد بتربية ابنه بهرام في الحيرة ، لأنه لم يعش له ولد قبله (۲) قامتثل النعان لمشيئة يزدجرد ، واختار له «أربع نسوة ذوات أجسام صحيحة ، وأنساب صريحة ، وأذهان ذكية وآداب مرضية ، إثنتات منهن من بنات أشراف العرب ، واثنتان من وآداب مرضية ، إثنتات منهن من بنات أشراف العرب ، واثنتان من المربية الخالصة ، وكان ذلك سبباً في كراهية الفرس له بعد موت أبيه يزدجرد ، واشتهر النمان بن امرىء القيس بأنه باني الخورنق (۵) والسدير (۲) ، وكانت واشتهر النمان بن امرىء القيس بأنه باني الخورنق (۵) والسدير (۲) ، وكانت لها شهرة عظيمة في تاريخ الحيرة و يطلق عليهما معاً امم الخورنق . وذهب بعض المؤرخين إلى القول باعتناق النمان النصرانية ، و إن كانت الدلائل لا تشير المؤرخين إلى القول باعتناق النمان النصرانية ، و إن كانت الدلائل لا تشير

<sup>(</sup>١) كانت أحسن كـ: ثب النمان وأشدها بطشاً ونكاية ، وسميت « دوسر » اشتقاتا من الدسر وهو الطمن بالثقل ، لثقل وطأتها ، . الألوسى: بلوغ الأرب ح٢ص١٩١، طبع بفداد .

<sup>(</sup>٣) الأصفهاني: الأغاني ج٢ ص ١٤٦.

<sup>(</sup>۳) الطبري س ۱ ه ۸ .

<sup>(</sup>٤) الفردوسي: الشاهنامة ج ٢ ص ٥ ٧ من الترجمة العربية للبنداري ونشر الدكتور عزام .

<sup>(</sup>ه) الخورنق : قصر بظاهر الحبرة ، اختلف في بانيه . قال الهبثم بن عدى إن بانيه هو المنمان بن امرىء القيس ، وقال ابن السكلي إن الذي أمر بينائه بهرام جور بن يزدجرد . معجم البلدان : مادة خورنق .

<sup>(</sup>٦) السدير : قصر قريب من الحورنق ، اختلف العلماء في أصل اسمه . قال الأصمعي : إن السدير كله فارسية بمعني [ ثلاث قباب متداخلة ] ، وقبل إنما سمى السدير بذلك لـكثرة مواده وشجره ، من قولهم [ إني لأرى سدير نحل ] أي سواده وكثرته . ياقوت : معجم الملدان . مادة « سدير » .

إلى تنصره ، بلى إلى عطفه على رعاياه المسيحين و إطلاقه الحرية الدينية لهم ، دون أن يكون قد تنصر بالفعل .

خلف النمان على عرش الحيرة ، ابنه المنذر الأول ، وأمه هند بنت زيد مناه بن زيد بن عرو الفساني (۱) ، وقد تدخل المنذر في النزاع الذي حدث في فارس عقب موت يزدجرد الأول ، إذ أنه أيد اختيار بهرام جور الذي عارض رجال الدين في فارس في توليته (۲) خوفا من بمالأته للعرب المثقف بثقافتهم ، ولحكن المنذر أمده بالجند حتى تمكن من استرداد ملك أبيه . وقد امتد اضطهاد النصارى الذي بدأه يزدجرد الأول خلال الأعوام الأخيرة من حكمه إلى عهد بهرام جور محمية ونشاط ، و بلغ من قسوته أن عبر عدد كبير من النصارى حدود الدولة الفارسية ، ووضعوا أنفسهم تحت الحاية الرومانية ، فأغضب هذا العمل بهرام جور وطلب منهم أن يخصعوا لحكمه ، ولما قو بل طلبه بالرفض شبت نيران الحرب . ولقد كان الرومان هم البادئون بالعدوان ، فسارت قواتهم إلى الجزيرة تحت قيادة أردار يوس Aradaburius ، واستطاع هذا القائد أن يهزم الجيش الفارسي هزيمة منكرة (۲) ، بيد أن المنذر انحاز إلى جانب الفرس و برهن على أنه تابع مخلص ، فكابد سنة ٤٢١ م شر هزيمة (١٠) خقت بحيشه العربي .

انتقل الملك بعد وفاة المنذر إلى النمان الثانى ، وذكره الطبرى عند كلامه عن بهرام جور ، فقال « ثم دعا بهرام بالنمان بن المنذر ، وأمره أن يؤذن العرب بإحضار خيلهم من الذكور والإناث على أنسابها ، فأذن النمان للعرب بذلك » (٥٠).

<sup>(</sup>١) حَرَةُ الأَصْفَهَائِي : تاريخ سنى ملوكُ الأَرضُ ص ٣٠٣ .

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 41. (7)

Sykes: History of Persia, Vol. 1. pp. 461 - 466. (\*)

Sedillot: Histoire Generale des Arabes, tome, 1. p. 33. (1)

<sup>(</sup> ٥ ) الطبرى : تاريخ الأمم والماوك ص ٥٦ ٨ .

وقد خلفه على الحيره أخوه الأسود بن المنذر ، وأمه هر ابنة النمان من بنى الهيجانة ابنة عمرو بن أبى ربيعة من لخم (۱) ، وقد كان للأسود كتيبة شديدة البأس يقال لها « الملجأ » يُظن أنه استخدمها في حرو به مع الفساسنة عرب الشام ، كما قيل إن الفرس أسرت الأسود بن المنذر (۲) عشرين سنة (۹) .

ملك بعد الأسود بن المنذر ، أخوه المنذر بن الندر بن النعمان وأمه هر (۱) ، وكانت مدة حكمه سبع سنوات في زمن قباذ بن فيروز (۱) .

انتقل الملك بعد المنذر الثاني بن المنذر الأول إلى النعان الثالث بن الأسود، وقد ذكر كوسان دى برسفال « إن أبا الفداء ومعظم مؤرخى العرب قد أغفلوا ذكر هذا الملك » (٦) ، مع أن الطبرى (٧) وابن الأثير (٨) وحمزة الأصفهاني (٩) قد ذكر وا النعان الثالث من ملوك الحيرة .

كان من شروط الصلح التي عقدت بين الملك يزدجرد الثانى والإمبراطور تيودوسيوس الثانى المالة Theodosuis II عام ٤٤٢ م ما يُلزم روما بدفع مبلغ من المال سنو با للدولة الفارسية ، ولكن الدولة الرومانية لم تدفع المبلغ طوال سنى السلام بين الدولتين . ولما جاء قباذ شعر بحاجته الشديدة إلى المال ، فطلب من الإمبراطور أستاسAnastasiasأن يني بما تعهد به تيودوسيوس عام ٤٤٢م ، ولم يكن طبيعيا أن يرضخ أنستاس لمشيئته قباذ على الفور ، فاندلعت نيران الحرب

<sup>(</sup>١) الطبرى : تاريخ الأمم والملوك س ٨٨٢ . حزة الأصفهاني س ١٠٤ .

CL. Huart: Histoire des Arabes, Vol. 1, p 66 (v)

<sup>(</sup>٣) الطيرى: نفس المصدر س ٨٨٢ -

<sup>(</sup>٤) الطبري: نفس المصدر ص ٩٠٠.

<sup>(</sup>٥) حزة الأصفهاني : تاريخ سنى ملوك الأرض ص ١٠٤٠

Caussin de Perceval: Histoire des Arabes Vol. 2. p .67.(7)

<sup>(</sup>٧) الطبرى: نفس المصدر ص ٩٠٠٠

<sup>(</sup>٨) ابن الأثير: الكامل ج ١ ص٧٧٨

<sup>(</sup>٩) حَزْةُ الْأَصْفَهَانِي : تَارِيخُ سَنَّى مَاوِكُ الْأَرْضِ صَ ١٠٤٠

بين الدولتين ، وكاد أنستاس أن يجلو عن العراق بأسره سنة ٥٠٠ م (١) ، ولـكن الحرب ظلت سجالا بين الدولتين حتى انتهت سنة ٥٠٥ م (٢) . واشترك النعان في تلك الحرب وأرسل عدة حملات حربية إلى سورية على الفرات ، وأقلق الرومان وحلفاءهم العرب (١) وأبلى بلاء حسناً في تلك الحروب ، وكان عليه أن يدفع غزو قبائل العرب الوسطى التي تعرف باسم القبائل البكرية الذي بدأ رئيسها الحارث بن عروسيداً للحيرة في فترة من تاريخها . ولما توفى النعان ، عين قباذ خليفة له ، رجلا دخيلا ليس من آل نصر ، هو أبو يعفر علقمة .

تولى الحكم بعد أبى يعفر علقمة ، امرؤ القيس الثالث () ، الذى يقترن اسمه بقتاله ربيعة بن نزار فى البحرين ونجد قبل بلوغه العرش واختطف منهم ماء السماء التى تزوجها () وأنجب منها ابنه المنذر أشهر ماوك الحيرة ، واسم ماء السماء : ماوية بنت عوف بن جشم بن هلال بن ربيعة ، وغلب ماء السماء على اسمها لجملها وحسنها ()

كانت روما فى أثناء حرب قباذ مع الهون قد تقدمت نحو التخوم الفارسية وأنشأت حصناً قويا فى مدينة دارا ، فأرسل قباذ سفارة إلى روما لتحتج لدى الإمبراطور أنستاس على نقض شروط الصلح التى أبرمت بين الدولتين عام ٥٠٥م، ولحكن الإمبراطور لم يصغ إلى تلك الاعتراضات وسار فى سياسته المدائية حتى مات سنة ١٨٥م ، وخلفه حسين الأول ، فتابع سياسة سلفه وعقد محالفة

Sedillot: Histoire Générale des Arabes, tome, 1. p. 33 (1)

Sykes: History of Persia, Vol. 1. p. 219.

Caussin de Perceval: Histoire des Arabes, Vol. 2. p. 68.(r)

<sup>(</sup>٤) حرة الأصفهاني: تاريخ سني ملوك الأرض ص ١٠٤

Caussin de Perceval: Histoire des Arabes, Vol. 2. p 73.(•)

<sup>(</sup>٦) حزه الأصفهاني س ٢٠٥.

<sup>(</sup>٧) لويس شيخو: النصرائية وآدامها ج ١ س ٨٨.

ضد فارس مع أحد ملوك الهون ، وقبل خضوع أمير لزقا لنفوذه ، ومع ذلك لم تعلن الحرب بين الدولتين إلا عام ٥٢٦م عندما غزت روما أرمينيا الفارسية (١٠) وكان قائد تلك الحلة بليزريوس الذائع الصيت ، ولكنها مع ذلك فشلت فشلا ذريعاً ، كما أخفق الرومان في فتح الجزيرة أيضاً ، وفي عام ٥٢٨م عاود الرومان الكرة تحت قيادة بليزاريوس ، فلم يلاقوا غير الفشل .

ولقد أيقن الإمبراطور جستنيان خليفة جستين أن القوات الحربية الموضوعة تحت تصرف القائد بليزاريوس ضعيفة للغاية ، لذلك أنع عليه بلقب وقائد الشرق وقام بتجنيد قوة حربية بلغ عدد رجالها خمسة وعشرين ألفاً . وكان قائد الفرس في ذلك الوقت يقال له و فيروز مهر ان Mihran فتقدم صوب دارا واستولى على عدة مدن هامة ، وقبل أن يلتحم الجيشان جرت بعض المراسلات بين القائدين لم تؤد إلى نتيجة ما ، وختم فيروز مهر ان آخر رسائله طالباً أن يعد له الطعام داخل أسوار دارا (٢٠) ، ولكن الخيالة الرومانية استطاعت بعد قتال رهيب أن تشطر الجيش الفارسي شطرين وأن تنزل به خسائر فادحة .

وفى أرمينية أيضاً هزمت القوات الرومانية جيش قباذ فى معركتين فاصلتين حتى قال المؤرخ سايكس ﴿ إِن عام ٢٩٠ م كان شؤما على الملك قباذ الذى بلغ من الكبر عتيا ، حتى عجز عن إدارة جيوشه بنفسه ، ولكنه كان فى الوقت نفسه عاما ذا اعتبار بالنسبة للمنذر ملك الحيرة ، ذلك الملك العربى الشديد البأس الذى جال فى سورية حتى أنطاكية والذى أثار الرعب فى الأقطار المسيحية بذبحه أربعائة راهبة قرباناً للنجم فينوس » (٣) .

وحوالى عام ٤٨٠ م امتد نفوذ قبيلة كندة (١) التي يظهر أن أمراءها كانوا

Sykes: History of Persia, Vol. 1. p. 480-481.

Sykes: History of Persia. Vol. 1, p. 481.

Sykes: History of Persia, Vol. 1. p. 482.

<sup>(</sup>٤) كندة : من بني كهلان وبلادهم العمن وكان لها ملك بالحجاز والعمن . قال الأصفهاني :

« قال أبو عبيدة : حدثني أبو عمرو بن العلاء أن العرب كانت تعد البيونات المشهورة بالكبر=

يخضعون لتبابعة اليمن ، وشمل نفوذها جزءاً كبيراً من وسط بلاد العرب وشمالها ، وكان حجر آكل المرارهو الححرك الأول في بسط النفوذ ، ولكن مالبث أن تفكك عند مامات حجر ، والتأم الشمل مرة أخرى على يدحفيده الحارث ابن عرو . وفي ذلك الحين كانت تعاليم مَزْ ذك الاشتراكية قد اتسع نطاق دعوتها وتغلغلت بين العامة في فارس ، وانتهى الأمر أن اعتنقها الملك قباذ نقسه (۱) ، الذي دعا المنذر إلى الدخول معه في ذلك فأبي ، بينا أجاب الحارث ابن عمرو الدعوة عند ماوجهها إليه قباذ (۲) . وقد أقصى للنذر عن مملكته زمنا ما ، وليس من البعيد أن يكون إقصاء المنذر عن مملكته راجعاً إلى عدائه للتعاليم المزدكية ، ولكنه مالبث أن عاد إليه بعد فترة قصيرة .

ولما تولى كسرى أبو شروان عرش فارس ، قتل كثيرين من أتباع مزدك ، وطلب الحارث بن عمرو ، فحرج من الأنبار هاربا في هجائنه وماله ومر بالتُّوية (٢) وتبعه المنذر بالخيل من تفلب و بهراء و إباد ، فلحق بأرض كَلْب ، فنجا وانتهبوا ماله وهجائنه ، وأخذت بنو تفلب ثمانية وأربعين نفسا من بنى آكل المرار ، فقدم بهم على المنذر فضرب رقابهم محفر الأملاك في ديار بني مَرينا العباديين (١) بين دير هند والكوفة ، وفيهم يقول امرؤ القيس :

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 42, (۱) وتمالم مزدك مبسوطة ف .

Browne: Literary History of Persia. Vol. 1, pp. 168—172. ( الأصفهاني: الأغاني ج ٩ ص ٧٩ ( طبع دار ١١ كتب ) .

<sup>(</sup>٣) الثوبة : موضع قريب من الكوفة ، وقيل بالكموفة .

<sup>(</sup>٤) من أشراف أهل الحيره النصاري ، وكانوا ينتسبون إلى لخم .

ملوك من بنى حُجْر بن عمرو يساقون المَشِية يُقْتلونا فلو فى يوم معركة أصيبوا ولكن فى ديار بنى مرينا ولم تفسل جماجهم بفسل ولكن فى الدماء مُرمَلَينا (١)

أقام الحارث بعد تُذ بأرض كلب ، وقيل إنه قتل هناك (٢) بعد أن فرق ولده في قبائل العرب : فملك ابنه على بنى أسد وغطفان ، وملك ابنه شرحبيل على بكر بن وائل بأسرها و بنى حنظلة بن مالك بن زيد مناه بن تميم والرباب ، وملك ابنه معد بن يكرب على بنى تغلب ، والنمر بن قاسط وسعد بن زيد مناة وطوائف من بنى دارم بن حنظلة والصنائع وهم بنو رمية ، وملك ابنه عبد الله على عبد القيس ، وملك ابنه سلمة على قيس (٢).

ولقد ظل المنذر بن ماء السماء يتحين الفرص للانتقام من أولاد الحارث، وسنحت له الفرصة عند ما تحزبت القبائل. ووقعت الحرب بين شرحبيل وأصحابه وسلمة وأصحابه ، فقتل شرحبيل في يوم المكلاب الأول (،) ، والتجأ سلمة إلى بني تفلب فلم يقبلوه بينهم ، فلجأ إلى بكر بن واثل فأجاروه ورضوا به ملكا عليهم ، فبعث إليهم المنذر يدعوهم إلى طاعته ، فأبوا ذلك فسار إليهم المنذر بجيشه واقتتلوا قتالا شديداً بجبل أوارة ، وأسر يزيد بن شرحبيل بعد أن هزمت بكر ، وقد عرفت هذه الواقعة عند العرب بيوم أوارة الأول (،)

وقام المنذر بن ماء السماء حليف الفرس بدور هام في سبيل إخضاع روما. ذلك أن كسرى أنو شروان الذي طبقت شهرته الآفاق ، كان يرغب عند ارتقائه

<sup>(</sup>١) ملطخين .

<sup>(</sup>٢) الأصفياني: الأغاني ج ٩ ص ٨٠ -- ٨١ .

<sup>(</sup>٣) الأصفهاني : نفس المصدر وآلجزء من ٨١ -- ٨٢ .

<sup>(</sup>٤) السكلاب: اسم ماء بين السكوفة والبصرة ، وقيل ماء بين جبلة وشمام . وكان المرب يومان مشهوران بيوم السكلاب : أما الأول فهو ما قتل فيه شرحبيل بن الحارث ، والثانى كان يبن سعد والرباب وبين بنى الحارث بن كعب وقبائل العين وقتل فيه عبد يغوث الحاربي .

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير: الكلامل ج ١ ص ٣٢٨.

العرش فى عقد الصلح مع روما ، حتى يشعر بالطمأنينة الـكافية داخل مملكته ، ويستطيع بذلك أن يصمد أمام الحملات الأجنبية ، وكانت هذه الرغبة متبادلة بين العاهلين الروماني والفارسي (1) ، فإن جستنيان من ناحيته كان يود أن يأمن الجبهة الشرقية كى يتجه صوب الغرب ، ورضى بأن تكون المعاهدة فى صالحالدولة الفارسية . لذلك وضع العاهلان حداً للحرب التى اشتعلت بين الدولتين ثلاثين عاما واتفقا على عدة شروط أهمها : أن روما حليفة فارس إلى الأبد (٢) ، وكان من نتيجة هذا الاتفاق أن تمكن جستنيان من أن يغزو إفريقية الشمالية ويقضى على الوندال والقوط الشرقيين بإيطاليا . إلا أن أنباء هذا النصر الذى أحرزهالروم قد ساء كسرى أنو شروان ، فأوعز إلى عامله المنذر بن ماء السماء أن يغزو سورية ، وقامت الحرب بينه و بين الحارث بن جبلة أمير غسان ، الذى انتصر له الروم بينا انتصر الفرس للمنذر . ولم تكن عاصمة سوريا من المناعة بحيث يعجز أنو شروان عن فتحها ، وما لبثت أن سقطت فى يده وراح يعمل فى مبانيها بمعوله ولم يسلم من ذلك إلا ما افتدى بالمال (٣) .

ونسبت للمنذر بن ماء السماء حرب «يوم عين أباغ » (\*) ، وكانت بينه و بين الحارث بن جبلة النسانى ، وقيل إن المنذر قتل في هذه الواقعة مع ابنين له .

اختلف المؤرخون فى الـكلام عن المنذر وعما إذا كان وثنيا أم نصرانيا . فقال شيخو إنه كان نصرانيا (٥) ، وقد ذكر للتدليل على ذلك أن ساو يرس البطر يرك السرياني أراد أن يجتذب إلى بدعته ملك الحيرة ، فأرسل إليه أسقفين

Sykes: History of Persia, Vol. 1. p. 487.

Op. Cit. p. 487.

Op. Cit. p. 488.

<sup>(</sup>٤) عين أناغ ليست بمين ماء وإنما هو واد وراء الأنبار على طريق الفرات إلى الشام . معجم البلدان ، مادة : عين أناغ .

<sup>(</sup>٥) شيخو : النصرانية وآدابها ج ١ ص ٩٠ .

ليقنماه بأن في المسيح طبيعة واحدة ، فسمع الملك كلامهما ساكتاً ثم فض كتاباً كان في يده فبدت الكابة على وجهه عند قراءته ، فسأله الأسقفان : ما الأمر ؟ فقال : قد بلغني كاتب هذه الرسالة أن رئيس الملائكة قد توفى ، فهذا الخبر قد أمعضني جداً . فضحك الأسقفان وقالا الملك : كيف يمكن أن يموت ملاك لاجسد له ، فهذا كذاب محض . فأردف الملك وقال لهما : وكيف أنها تزعمان أن المسيح وهو ذو طبيعة إلهية مفردة قد مات ؟ ألبس هذا أعظم كذبا وضلالا ؟ ثم رد الأسقفين خائبين (١) . وهذه الشهادة التاريخية هي مثل من الأمثلة المديدة التي نرى فيها اختلاط التعاليم المسيحية بالفلسفة اليونانية ، وتوضح مدى الصعوبة التي كان يلاقيها العرب في فهمها ، وهي في الوقت نفسه محاولة من المحاولات التي كان يلاقيها العرب في فهمها ، وهي في الوقت نفسه محاولة من المحاولات التي كان يلاقيها العرب في فهمها ، وهي في الوقت نفسه محاولة من المحاولات التي كان وثنيا .

وقد ذكر بعض مؤرخى العرب \_ فى سبيل التدليل على وثنية المنذر \_ أنه كان يقتل بعض أسراه ويقدمهم قربانا للنجم فينوس ، وأيدهم فى ذلك بعض المؤرخين الأوربيين بمن يعتد برواياتهم . يقول سايكس : إن المنذر قد ذبح أربعائة راهبة قربانا للسيار فينوس (٢) . وأنكر نيكلسون نصرانية المنذر بل نصرانية ملوك الحيرة ، سوى النعان الثالث ، قال : كان اللخميون بعكس غالبية رعيتهم عريقين فى الوثنية (٦) ، بينا قال شيخو : إن النصرانية عمت ملوك الحيرة وأهلها العرب ، حتى أن المسلمين لما فتحوا مملكة المناذرة وجدوها مملكة نصرانية فى دينها وآدابها وعاداتها (١) .

خلف المنذر على مملـكة الحيرة ابنه عمرو الثالث ويمرف باسم « مضرًّط

<sup>(</sup>١) شيخو: الصرائية وآدامها حـ١ ص ٠٩٠

Sykes: History of Persia, Vol. 1. p. 482.

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 49. (7)

<sup>(</sup>٤) شيخو: نفس المصدر والجزء س ٩٣٠

الحجارة (۱) ، واشتهر باسم أمه هند ابنة الحارس بن عمرو بن حجر آكل المرار (۲) التي تمرف عند المؤرخين باسم هند الكبرى (۱) . ويقال إن عمرو ابن هند أراد أن ينتقم من غسان بعد قتل أبيه المنذر ، فدعا بني تغلب إلى الطلب بثأره من غسان ، ولكنهم امتنعوا ، فغضب عمرو بن هند وجمع جموعاً كثيرة من العرب غزا بها بني تغلب وقتل منهم عدداً كبيراً .

وحكم عمرو بن هند ، ونسبت إليه الحرب المعروفة بيوم أوارة الثانى (٢) ، وسببها أن أسعد بن المنذر أخا عمرو بن هند كان مستودعاً في بني تميم فقتل فيهم خطأ ، فحلف عمرو ليقتلن به مائة من بني تميم وأغار عليهم في بلادهم بأوارة ، فظفر منهم بتسعة وتسعين رجلا ، أوقد لهم ناراً وألقاهم فيها ، فمر رجل من البراجم (٥) وشم رائحة حريق القتلي فظنه قُتار الشواء ومال إليه ، فلما رآه عمرو قال : ممن أنت ؟ قال : رجل من البراجم ، فقال عمرو : إن الشقي واقد البراجم ، وأمر به فألقي في النار (٢) .

کان عمرو بن هند – حسب روایهٔ شیخو – علی النصرانیهٔ (۲۰) ، مستدلا علی ذلک بما رواه أبو عبید البکری (۸) و یاقوت الحموی (۹) فی وصف دبر هند السکبری أم عمرو وابنهٔ الحارث بن عمرو بن حجر . فقد ذکر البکری أنه : کان فی صدر دیر هند مکتوب ، بنت هذه البیعة هند بنت الحارث بن عمرو

<sup>(</sup>١) ﴿ رُهُ الْأَصْفَهَاتَى : تاريخ سنى ملوك الأرض والأنبياء ص ٢٠٩ .

<sup>(</sup>٢) الطارى: بماريخ الأمم والملوك ص ٩٠٠.

<sup>(</sup>٣) ياقوت : معجم البلدان . مادة دير هند الكبرى ، ج ٤ ص ١٨٣ - ١٨٠ .

<sup>(</sup>٤) أوارة : اسم ماء أو جبل لبتي تمم .

<sup>(</sup>ه) البراجم: خمسة رجال من بني تميم : قيس وعمر وغالب وكلفة والظلم . بنو حنظلة ابن مالك بن زيد مناة بن تميم ، اجتمعوا وقالوا : نحن كبراجم الكف فغلب عليهم .

<sup>(</sup>٦) ياقوت . معجم البلدان ، ماده : أوارة .

<sup>(</sup>٧) شيخو: النصرانية وآدامها ص ٩١.

<sup>(</sup>٨) البكري : معجم ما استعجم ج ٧ س ٦٠٦ نشر الأستاذ مصطفى السقا .

<sup>(</sup>٩) ياقوت : انفس المصدر ، مادة : دير هنه .

ابن حجر ، الملكة بنت الأملاك ، وأم الملك عمرو بن المنذر ، أمّة المسيح وأم عبده وابنة عبده فى زمن افرائيم الأسقف ، فالإله الذى بنت له هذا الدير يغفر خطيئها ويترحم عليها وحلى ولدها ، ويقبل بها ويقومها إلى أمانة الحق ويكون الإله معها ومع ولدها الدهر الداهر » . على أن الحيرة كانت وقتئذ تموج بالمبشرين الداعين للمسيحية ، وليس ببعيد أن تكون هند قد لبت دعوتهم واعتنقت النصرانية ، ثم عملت جاهدة لجذب انبها إلى دينها فكتبت على دارها ما كتبت.

ولقد بلغ عمرو بن هند منتهى العجب بعظمته وسطوته على قبائل العرب ، فأهانت أمه أم الشاعر عمرو بن كلثوم فى مأدبة أقامها بظاهر الحيرة للشاعر وأمه ورهطه ، فاستشاط الشاعر غضباً وقتل عمرو بن هند فى عقر داره بالحيرة .

تولى الحسكم بعد عمرو بن هند . أخوه قابوس بن المنذر ، وفيه يقول الأصفهاني « إنه لم يملك و إنما سموه ملكا لأن أباه وأخاه كانا ملكين » (١) . وكان قابوس بن المنذر ضعيفاً لا يصلح لأعباء الحسكم حتى سموه « فتنة العرس » ، فلا عجب أن تتطاول عليه الأيدى و يقتله رجل من يشكر .

و بعد قتل قابوس استولى على حكم الحيرة رجل دخيل ، ليس من سلالة اللخميين يقال له السهرب ، ولكنه لم يستمر في الحكم طويلا .

وعاد النفوذ إلى اللخميين باعتلاء المنذر الرابع بن المنذر أريكة الحسكم في الحيرة .
وقد تضار بت روايات المؤرخين حول شخصيتي المنذر بن ماء السماء وابنه المنذر الرابع ، فلم يفرقوا بين هاتين الشخصيتين ، و إنما نسبوا إلى كل منهما بعض أعمال الآخر .
بعد موت المنذر الرابع ، تولى الحيرة النمان بن المنذر الذي يكنى بأبي قابوس ، وهو آخر ملك لخى للحيرة ، وقد نشأ في أسرة نصرانية في الحيرة قامت بتربيته وتعليمه ، وكان كبيرها زيد بن حماد أبا الشاعر عدى بن زياد ، واستطاع بتربيته وتعليمه ، وكان كبيرها زيد بن حماد أبا الشاعر عدى بن زياد ، واستطاع

<sup>(</sup>١) حزه الأصفهاني : تاريخ سني ملوك الأرض والأنبياء ص١١٠.

زيد بواسطة دهقان يدعى فاروخ ماهان Farrukh Mahan أن يجتذب عطف کسری أنو شروان بأن صار کاتب دیوانه (۱) . ولما اشتد ساعد عدی أرسله أبوه مم ابن الدهقان ليتلقى العلوم والمعارف ، فأجاد الفارسية كما أتقن العربية وقرض الشعر وتعلم ركوب الخيل ، بما حببه إلى أنو شروان فقربه إليه واتخذه كانباً له ومترجماً في ديوانه . وكان أنو شروان يبعث به إلى القسطنطينية في بعض السفارات الخاصة نظراً لحبه له و إعجابه بذكائه وذلاقة لسانه . وكان عدى يزور المدائن بين فترة وأخرى ليشرف على أعمال التحرير، فرأى بمض زياراته للحيرة هندا ابنة النمان فقدرها وذلك في خميس الفصح بعد الشَّمَابين<sup>(٢)</sup> بثلاثة أيام<sup>(۴)</sup>. وكانت تبلغ من العمر وقتئذ إحدى عشرة سنة ويقال إن عديا خطبها إلى النعان فأجابه وزوجه منها(٤) . غيرأن بعض المؤرخين يرى أن هنداً التي تزوجها عدى ليست ابنة النعان ، و إنما هي امرأة بدوية وأن زواج عدى من هند ابنة الملك النعان قد بني بعضها على مارد في قول الشاعر أن صلة عدى بالبيت المالك صلة زواج أَجْلَ نُعْمَى رَبُّهَا أُوَّالُـكُمْ ودُنوِّى كَان منها واصْطهَارى(°) وجاء ذكر بيت هند في قول الشاعر:

عرِّجا بي على ديار الهند ليس إنْ عُجْتُمَا المَعليَّ كبيراً (٢٠).

Nicholson: Literary History-of the Arabs, p. 45. (١) خيس العهد: هو أحد أعياد النصارى وهو قبل الفصح يثلاثة أيام، والشعانين من أهيادهم أيضا ويقم قبل الفصح بسبعة أيام.

<sup>(</sup>٣) الأصفياني: الأغاني ج ٢ ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٤) راجع قصة زواج عدى من هندابنة النعان ، في الأصفهاني : نفس الصدر والجزء س ١٣٩ — ١٣٩ ( طبع دار الكتب المصرية ) .

<sup>(</sup>٥) الأسفهاني : نفس المصدر والجزء ص ١٣٣٠ .

<sup>(</sup>٦) الأصفهاني : نفس المصدر والجزء ص ١٧٨ . راجم حاشية (١) من كتاب Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 48.

وقد أعان عدى ، النمان على بلوغ الملك ، وهو الذي غضب عليه بمد أن كاد له أتباع الأسود بن المنذر ، فألقاه في السجن ردحا طويلا ثم قتله في النهاية ، وكان لمدى غلام يدعى زيدا ، أشار كسرى أبرويز بأن يخلف أباه في إدارة التحرير العربي في ديوان الملك ، وما لبث أن أخذ زيد يترقب الفرص للأُخذ بثأر أبيه بإثارة مكامن الحقد في قلب كسرى على النعان ، وذلك بأن ذكر الكسرى أبرويز، محاسن نساء آل المنذر ووصفهن له ، فكتب إلى النعمان يأمره بأن يبعث إليه بأخته ولما قرأ النعان كتابه قال لزيد بن عدى رسول كسرى: يا زيد أما لكسرى في مَهاَ السوادكفاية حتى يتخطى إلى العربيات؟ فقال زيد: ﴿ إِنَّمَا أَرَادُ الْمُلْكُ إكرامك أبيت اللمن بصهرك، ولوعلم أن هذا يشق عليك لما فعله، وسأحسن ذلك عنده (۱) . غير أن زيداً لم يف بوعده وكاد له كذلك . ولما بلغ النعمان غضب كسرىعليه أخذ سلاحه وماله ونزل على بني شيبان ببلدة ذي قار ، فلقيه هاني. سُ مسعود الشيباني فأروعه أهله وماله ، ثم ذهب إلى كسرى ليطلعه على حقيقة الحال ، غير أن كسرى زج به في السجن وولي مكانه إياس بن قبيصة الطائي وهو ليس من البيت المالك ، وما لبث كسرى أن طالب هانيء بن مسعود بودائمه قامتنع ، وكان ذلك سبب يوم ذى قار (٢) المشهور بين قبيلة بكر من بين الفرس ومن انضم إليهم من العرب من جمة أخرى ، وفيه دارت الدائرة على الفرس في ذلك اليوم وصانت قبيلة بكر استقلالها في البحرين (٢٠٠). ومع أن القوات التي اشتركت في يوم ذي قار كانت صغيرة العدد نسبياً ، فقد عد العرب هذا النصر فاتحة عهد جديد ، كما أن قبائل الصحراء التي كانت حتى ذلك الوقت تستظل بلواء الإمبراطورية الساسانية، ويكبح جماحها ملوك الحيرة الأقوياء،

 <sup>(</sup>١) المسعودى: مروج الذهب ج ٢ ص ٢٥ --- ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) ذو قار : واد متاخم لسواد المراق على طريق الفرات إلى الشام .

Sedillot: Histoire Generale des Arabes, tome 1. p. 35. (7)

قد وثقت فى قدرتها على الوقوف موقفا عدائيا ، و بدأت تظهر الكراهية والاحتقار لهذا الشبح الذى لم تعد تخشى بطشه والذى زال نفوذه منذ عدة سنوات حتى وطئوه بأفدامهم فى النهاية (١) .

وقد كان لوقمة ذى قار نتأنج خطيرة ، فقد حدثت عندما بدأ مجمد عليه السلام في الدعوة لرسالته ، ولو أن النصر الذى كان حليف العرب في هذه الواقعة انتقل إلى جانب الفرس ، لسكانت متاعب المجاهدين من العرب في فتح العراق عظيمة للغاية (٢). وكان لهذه الموقعة فصل كبير على الإسلام ، ورنة فرح تجاوبت أصداؤها في الجزيرة العربية ، ويتمثل لنا ذلك الفرح في قول مجمد عليه السلام عندما سمع بهذا النصر الذي أحرزته قبيلة بكر : هذا أول يوم انتصف فيه العرب على المعجم .

وقد أصبحت الحيرة بعد تلك الموقعة مرزبة فارسية يدير شؤونها نائب لكسرى من الفرس، غير أن المناذرة ما لبثوا أن استعادوا سلطتهم على الحيرة، فولى حكمها المنذر بن النعمان بن المنذر وظل واليا عليها حتى دخلها الإسلام.

### ۲ – مملکة ندمر:

خضع عرب بادية الشام لتيارات السياسة العالمية قبل إخواسهم عرب الجزيرة بزمن طويل . فمنذ عهد الملك الآشـورى تجلائفا لاسر Tiglath Fileser بزمن طويل . فمنذ عهد الملك الآشـورى تجلائفا لاسر ٧٤٥ ق . م) كان للمرب هناك مملـكة عاصمتها الجوف . وكانت مقاليد أمورها بيد ملـكات كن يتعاقبن على العرش ، ولـكنهن كن يخضعن لملـكة آشور حتى عهد إسرحدون Esarhaddon ( ٣٠٠ - ٦٦٩ ق . م )(٣٠).

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 70 (1)

Sykes: History of Persia, Vol. 1. p. 522. (7)

Brockelmann: History of the Islamic Peoples, p. 6. (\*)

وفي عهد الآخيمنيين Achaemenians المتأخرين نشأت دولة الأنباط، واحترف أهلها التجارة قبل ميلاد المسيح بزمن طويل، كما سيطروا خلال الحقبة الهيلينية على تجارة القوافل بين جنوب بلاد العرب وشمالها. وكان الأنباط يتكلمون اللغة العربية ، وورد في أحد نقوشهم أنهم كانوا يستعملون اللغة الآرامية في الكتابة (۱). ويرى أنوليتمان أن النبطية لهجة آرامية اختلط بها صيغ وكمات عربية ، لأن الناس الذين كتبوها كانوا من العرب العاربة ، وأخذوا لفتهم المكتوبة وخطهم المكتوب من الآرام (۲). وذكر بركمان أن لغة الأنباط الرسمية كانت اللغة الآرامية حتى في عهد الآخيمنيين ، وهي نفس اللغة التي وجدت منقوشة على قبورهم المنحوتة في الصخر (۱).

وكان للأنباط مركز محترم بين الدول الهيلينية التي أعارتهم ألقاب موظفيهم وزعمائهم العسكريين. ولما ظهر الرومان فوق المسرح العالمي لم يتعرض أباطرتهم أول الأمر لاستقلال الأنباط ، إلا أنهم قضوا على هذا الاستقلال وضموا على هذا الاستقلال وضموا على عند المربراطورية الرومانية حيث عرفت عندهم باسم « الولاية العربية » .

هكذا دالت دولة الأنباط وتحولت إلى ولاية صغيرة تابعة للحكم الرومانى . واستطاع أذينة بنالسميدع وهو شيخ عشيرة عربى ، أن ينشىء دوله عربية مستقلة في سورية الشرقية ، أطلق عليها مملكة تدمر . واختلف المؤرخون في عوامل تسمية هذه المملكة باسم «تدمر» : يقول الهمداني « إنما سميت تدمر بتدمر بنت حسان بن أذينة (٤) . وقيل إن تدمر تخفيف « تدمرتا » بالآرامية ومعناها

Nicholson: Literary History of the Arabs راجع مقدمة كتاب (١)

<sup>(</sup>٢) أنوليمان : لهجمات عربية شمالية قبل الإسلام . يحت مستخرج من يجمع اللغة العربية اللمكي سنة ١٩٣٦ .

Brockelman: Op. cit.

<sup>(</sup>٣)

<sup>(</sup>٤) الهمداني: الإكليل ج ٨ س ١٣١ -

« الأمجوبة والمعجزة » لأنها كانت أمجوبة مدن الأرض كلها ، وذهب الأب أنستاس الكرملي إلى أن أصل الكلمة مأخوذ من « التمر » وكذا في الآرامية فيكون معناه « مدينة النخّل » أو « مدينة التمر » لكثرته فيها يومئذ فإن لفظ بلميرا Palmyra يعنى النخلة فتكون هذه اللفظة منقول الكلمة الشرقية (١).

وكانت تدم أسعد حظاً من دولة الأنباط، إذ كانت السيادة فيها للعرب، على الرغم من أن الآراميين المتأثرين بالحضارة الإغريقية كانوا يؤلفون غالبية سكانها (٢) ولقد ساعد أذينة ، قاليران في أثناء حربه مع كسرى سابور الأول ، واستطاع أن يطرد المغير من سورية و يقتني أثره حتى أبواب المدائن عاصمة فارس سنة ٢٦٥م، فأنعم عليه الإمبرار جاليانوس Gallienus بلقب أغسطس Augustus (٢) واعترف به قسيا على المشرق Co-emperor of the Orient).

واستطاعت دولة تدمر أن تسيطر على شؤون التجارة كاسيطر عليها الأنباط ، وعززت مركزها الافتصادى بمد نشاطها التجارى إلى كثير من البلدان النائية مثل روما وداشيا و بلاد الغال وأسبانيا . وتدل الآثار التي خلفتها تدمر على الدور الهام الذى قامت به خلال ذلك العصر وتشير إلى عظيم اهتامها بمرافق الحياة الاقتصادية بها ، حتى عدها بعض المؤرخين مستودعاً كبيراً لتجارة الشرق ، وذكروا أن آل أذينة كانوا معاصرين لأمراء الحيرة والأنبار الأولين (٥٠) .

واعتلت زنو بيا عرش تدمر بعدوفاة زوجها أذينة ، فإن حكمه لم يطل ، وسرعان ما اغتيل في عامه التالي لما أحرزه من النصر العظيم على الفرس ، وكانت زوجته

 <sup>(</sup>١) الأب أنستاس مارى الحرملي وحقق الجزء الثامن من كتاب الإكليل للهمداني .
 راجم تعليقاته على تسمية مدمر في هذا الصدد ج ص ١٣٢ .

Brockelmann: History of the Islamic Peoples, p. 7. (v)

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 33 (Y

Brockelmann: History of the Islamic Peoples, p. 7. (1)

Sedillot: Histoire Generale des Arabs, Vol 1. p. 31. (ه) (م) التاريخ الإسلامي العام)

زنو بياللمروفة عندمؤرخى المرب باسم الزباء خير خلفله ، وتربعت على عرش تدمر سنة ٢٦٧ م واتبعت سياسة الحياد بين الإمبراطورية الفارسية وروما ، بينما كانت تسعى لتشييد إمبراطورية شرقية كبيرة . غير أن نجاحها في هذا المشروع لم يكن أعظم من نجاح كليو باترة التي حاولت مثل هذه المحاولة (١) . وظلت زنو بيا تصرف شؤون تدمر حتى سنة ٢٧٧ م عندما خرب الإمبراطور أورليانوس Aurelianus مدينة تدمر (٢) واقتاد ملكة الشرق أسيرة أمام عربته في شوارع روما عام ٢٧٤ م وفوض الرومان أمور حكومة العرب في سورية بعد سقوط زنو بيا ، إلى أمراء من التنوخيين ثم إلى السليحيين الذين أزالت قبيلة غسان ملكهم عام ٢٩٠ م (٢) .

#### ۳ – مملسكة غساله : ر

انتهى عهد الدول العربية المستقلة فى الشمال بقضاء أورايانوس على تدمر . ولما كانت سوريا تؤلف منطقة الحدود الشرقية فى الإمبراطورية الرومانية ، كان على قياصرة الرومان أن يهتموا بهذه المنطقة و يعطوها من عنايتهم النصيب الأوفر . ولذلك أغدقوا الأموال على بعض القبائل العربية هناك ، حتى استطاعوا اتخاذهم صنائع لهم على تخوم البادية ، يستعينون بهم فى صد غارات البدو الذين كانوا يغزون المناطق المتحضرة و ينهبونها .

وكانت قبيلة قضاعة أول من قدم الشام من العرب في صحبة مليكم مالك ابن فهم بن تيم الله (١٠) ، وقيل إن الرومان قد ملّـكوا القضاعيين على من ببلاد الشام من العرب بعد أن دخلوا في النصرانية وأصبحوا صنائعهم ، ولم يلبث أن

Nicholson: Literary History of the Arabs, pp. 33-43. (1)

<sup>(</sup>٢) كان تحريب تدمر في عهد أورايا نوس عام ٢٧٢ م . راجع :

Gustave, Le Bon: La Civilisation des Arabes, 65.

Sedillot: Histoire Generale des Arabes, Vol 1. p. 31. (\*)

<sup>(</sup>٤) تاریخ الینقوبی ج ۱ س ۲۹۷ .

انتقل الملك إلى بنى سليح بن حاوان بن همران بن لحاف بن قضاعة ، الذين استمروا على ذلك زمانا حتى تفرقت الأزد من بلاد اليمن على أثر انكسار سد مأرب ، فسار بطن منهم إلى الشام ونزلوا أرض البلقاء وأقاموا على ماء هناك يقال له غسان فسموا غسان (1).

ولما نزلت غسان فی جوار سلیم فرضوا علیهم الأتاوة ، وظل الفسانیون یؤدونها لهم حتی وقعت الحرب بینهم ، وانتصرت غسان علی سلیح وانفردت بالسلطان دونها . یقول الأصفهانی « إن أول من ملك من غسان ، جفنة (۲) بن عمرو مزیقیا بن عامر ماءالساه ... وكان الذی مله كه علی عرب الشام مله كا یقال له نسطورس ، فلما ملك جفنة قتل ماوك قصاعة من سلیخ الذین كانوا یدعون الضجاعة ، ودانت له قضاعة ومن بالشام من الروم و بنی جلّق والقریة وعدة مصانم (۲) .

وكان الحارث بن جبلة أول أمراء بنى جفنة وأعظمهم شأنا بلا منازع ، وقد اختاره الإمبراطور جستنيان حوالى عام ٢٩٠ م ليـكون مجانبه ضد المنذر بن ماء السماء ملك الحيرة (١) . ولقد رفع الإمبراطور جستنيان الحارس إلى مرتبة الملوك و بسط سياد ته على كثير من قبائل العرب بالشام حتى يقيم خصما قويا فى وجه المنذر بن السماء ملك الحيرة . و يستبعد أن يـكون الحارث أو أحد خلفائه قد حمل رسمياً لقب «ملك» ، لأن هذا اللقب كان خاصا بالقيصر وحده ، كاأن الوثائق التى تمثل لغة الحسكومة الرسمية أطلقت على الحارث وخلفائه لقب بطريق Patricius أو رئيس قبيلة المحامده)

<sup>(</sup>١) حَزَةَ الْأَصْفَهَانَى : ثَارِيخُ سَنَى مَلُوكَ الْأَرْضُ وَالْأَنْبِيَاءُ مِنْ ١١٤ — ١١٥ .

<sup>(</sup>۲) حَزَةَ الأَصْفَهَانَى : نَفُسَ المُصَدَرَ مِنْ ١١٥ -- ١١٦ . 🗥

 <sup>(</sup>٣) كان يطلق أحيانا على جفنة مؤسس البيت الغسانى ، « معلبة » .

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 51 (t)

<sup>(•)</sup> نولدكة : أمراء غسان ص ١٤ ، ترجمة الدكتور بندلى جوزى والدكتور قسطنطير .

وكان تاريخ غسان مضطرباً أشد الاضطراب وتميز بعدم الاستقرار إذا ماقيس بتاريخ الحيرة، إذ أن هناك اختلافاً كبيراً في عدد ملوك هذه الدولة فضلا عن مدة حكمها . يقول نيكاسون « من الصعب الاعتماد على الأخبار العربية الخاصة بدولة الفساسنة لما فيها من اضطراب ، ولأنه قل أن يجد الباحث مادة يؤلف من شتاتها صورة تاريخية تقريبية يمكن أن تضاف إلى تلك المعلومات المبعثرة في كتب المؤلفين البيزنطيين » (۱) . وسبب هذا الاضطرب في أقوال مؤرخي العرب هو عدم استقرار حياة الفساسنة الذين لم يكن لمم ملك ثابت ، حتى أنهم اتخذوا أ كثر من عاصمة .

وحالف الروم الغساسنة محالفة الند للند ضد الفرس والعرب المغيرين على طراف مملسكتهم ، واشترطوا أن يمدهم الروم بثلاثين أو أربعين ألفاً إذا حاربهم العرب ، وأن يمدوا الروم بعشرين ألف مقاتل إذا تحاربوا مع الفرس (٢٠) .

وفى أواخر القرن السادس الميلادى ، نشبت الحرب بين الحارث و بين المنذر أمير الحيرة على البادية الواقعة جنوبى تدمر . فقد ادعى أمير الحيرة أن القبائل العربية النازلة فى تلك الأراضى خاضعة لسلطته ، فنازعه الأمير الغسانى ، ومن شم نشبت الحرب بينهما . وانتصر كسرى ملك القرس لأمير الحيرة فى هذه الحرب ، ويقال إنه أوعز إليه بالتوغل فى سورية ، فامتثل المنذر لحذا الأمر وجال فى سورية حتى أنطا كية (٢) . ورأى جستنيان نفسه مضطراً لأن يكل أمر الدفاع عن هذه الأفاليم إلى الحارث بن جبلة الفسانى (٤) .

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 5. (1)

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم حسن : تاريخ الإسلام ج ١ س ٤٩٠٠

Sykes: History of Persia, Vol. 1, p. 482. (r)

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 43. (1)

وفى سنة ٤١، م حارب الحارث بن جبلة فى العراق إلى جانب الروم تحت قيادة بليزاريوس وعبر نهر دجلة على رأس جيشه ، ثم عاد فارتد إلى مركزه السابق ، ولم تؤد حملته إلى نتيجة تذكر . ولم يمض على هذه الغزوة زمن طويل حتى عاد الأميران العربيان إلى القتال حول سنة ٤٤٥ م ، ووقع فى هذه الحرب أحد أبناء الحارث فى يد المنذر ، فقدمه ذبيحة للعزى . وقد استمر القتال بين الأميرين العربيين حتى أحرز الحارث بن جبلة انتصاراً حاسماً فى معركة بالقرب من قنسرين سنة ٤٥٥ م . ومع أن الحارث خسر فى هذه المعركة أحد أبنائه فقد من قنسرين سنة ٤٥٥ م . ومع أن الحارث خسر فى هذه المعركة أحد أبنائه فقد من الجانب الآخر المنذر ملك الحيرة نفسه (١) .

وكان الحارث مسيحياً يمقو بيا ، وقد دافع عن مذهبه محماسة وتوفيق عظيمين ، في وقت كان التملق بأهداب هذا المذهب مجازفة خطيرة . كا أنه كان لا يدخر وسعاً في الدفاع عن أصحاب الطبيعة الواحدة وتحريرهم من الاضطهاد الذي كان يقع عليهم ، وقد تمكن الحارث من تعيين يمقوب البرادعي ، مؤسس الكنيسة السورية القائلة بالطبيعة الواحدة ، أسقفا في المقاطمات السورية المربية ، فتوطدت بذلك دعائم الكنيسة اليمقو بية بعد أن كانت مهددة بالخطر (٢٠) . وفي أخريات أيام الحارث زار القسطنطينية ليتفق مع السلطة الحاكمة عمن يخلفه من أخريات أيام الحارث زار القسطنطينية ليتفق مع السلطة الحاكمة عمن يخلفه من أبنائه ، واستطاع أن مجتذب إليه عطف الكثيرين ، كا توك أثراً كبيراً في نفوس أهلها وخاصة جاستنيان ابن أخي الإمبراطور جستين Justinus (٣٠) .

الذين كانوا قد أغاروا على سورية بعد وفأة الحارث ، وانتصر على ملكهم قابوس علم ٥٧٠ م ، ولم يمض على هذا النصر الذي أحرزه المنذر بن الحارث مدة طويلة

نولدكة : أمراء غمان س ١٨ .

<sup>(</sup>٢) نولدكة: نيس المصدر م ٢١ .

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 52. (\*)

حتى كانت العلاقة بين مملكة الفساسنة والروم قد ساءت إلى حد بعيد . ولم يكن الإمبراطور جستين راضياً كل الرضى عن الأمير العربى ، ورفض إمداده بالمال ، وأوهز إلى البطريق مرقيانوس أن يحتال عليه ويقتله . ولكن المنذر أحس بهذه المؤامرة ، فشق عصا الطاعة على الروم وظل ثائراً عليهم مدة ثلاث سنوات ، فانتهز عرب الحيرة هذه الفرصة وأغاروا على سورية ، وعانوا فيها ما شاءوا حتى اضطرالروم إلى استرضاء الأمير العربى ليقف فى وجه هؤلاء الغزاة و يُثبت أقدام الرومان فى سورية ، منطقة الحدود الشرقية فى الإمبراطورية الرومانية .

ولقد وصل المنذر إلى القسطنطينية ، حيث استقبل هناك بكل مظاهر التبجيل والاحترام وأطلق عليه بعض الكتاب الغربيين لقب : المنذر ملك الشرقيين (١) . غير أن المنذر لم يتمتع طويلا بهذا المركز الذى وصل إليه ، إذ سرعان ماقبضت عليه الحكومة البيزنطية ، وأرسلته أسيراً إلى القسطنطينية . ويرجع السبب في سخط الدولة الرومانية عليه إلى فشل بعض حملاتها في غزوة إحدى ولايات الفرس ، فعزت الحكومة البيزنطية هذا الفشل إلى المنذر واتهمته بتواطئه مع العدو .

ولم يكتف الروم بنني المنذر فحسب ، بل عمدوا إلى قطع الإعانة السنوية التي كانوا يقدمونها لأسرته من آل جفنة . ولذلك سخط على الإمبراطور الروماني أبناؤه الأربعة ، وشقوا عصا الطاعة على دولته ، وأخذوا يشنون الفارات على أراضيها تحت قيادة أخيهم الأكبر النعان . ولكنهم لم يجنوا من وراء اتباع تلك السياسة شيئاً يذكر ، فسرعان ما تمكن القائد البيزنطى الذي أرسله الإمبراطور ضد هؤلاء الثائرين من القبض على النعان وأرسله أسيراً إلى العاصمة كا أرسل أبوه من قبل . ومنذ ذلك الوقت حتى الفتح الفارسي لفلسطين عام ٢١٤م،

<sup>(</sup>١) نولدكة : أمراء غسان ص ٢٦ .

<sup>(</sup>٣) نولدكة : نفس المصدر س ٣١.



همت الفوضى أرجاء مملكة الفساسنة ، وصارت القبائل المختلفة تنتخب رؤساءها الدين كانوا غالباً فى بعض الأحيان من آل جفنة ، ولكن الأسرة الحاكمة كانت فى حقيقة الأمر قد اندثرت تماماً (۱) . غير أن الروم ما لبثوا أن انتصروا على الفرس واستردوا بلاد الشام منهم . وفى ذلك يقول بركان : إن أباطرة الروم عند ما انتصروا على الفرس تركوا حكم البلاد (سوريا) إلى أهلها(۲) .

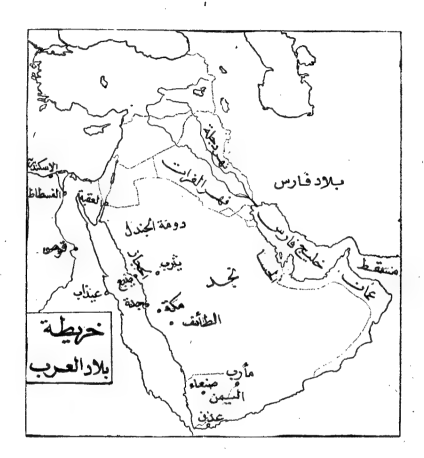
وكان جبلة بن الأيهم هو آخر ملوك غسان ، ويقال إنه أسلم في عهد همر ابن الخطاب على أثر انتصار العرب في اليرموك سنة ١٣ ه ( ١٣٦٦ م ) ، غير أنه مالبث أن تحول إلى النصرانية وعاد إلى جانب الروم . و يرجع سبب ارتداده إلى النصرانية ، أن أحد العامة وطيء ذيل إزاره بيما كان يطوف بالكعبة ، فما كان من جبلة إلا أن لطمه لعلمة شديدة حتى هشم أنفه ، فشكاه إلى عمر بن الخطاب فأمر أن يضربه كا ضربه جبلة ، فمز عليه ذلك واحتال على الهرب مع خسمائة رجل من قومه ، وذهبوا إلى ملك الروم حيث تنهروا عن آخرهم .

واستطاع الفساسنة أن ينشئوا حضارة أعظم من حضارة اللخمبين ، وذلك لتأثرهم بالثقافة الهيلينية ، بيما تمكنت الطبيعة البدوية أن تسم اللخمبين بميسمها وتؤثر فيهم أعظم التأثير<sup>(۱)</sup> .

Niccolson: Leiterary History of the Arabs, p. 52. (1)

Brokelmann: History of the Islamic Peoples, p. 7. (7)

Nicholson: Op. cit, p. 54.



# مدن الحجاز

#### : : : - 1

تأسست مكة حول منتصف القرن الخامس الميلادى ، وتقع فى قلب الحجاز فى منخفض من الأرض تحيط به بعض التلال . ويمقد وادى مكة من الشال إلى الجنوب ، وتقع معظم المدينة فيا يشبه الحوض ، ويبلغ عرضه نصف ميل وطوله حوالى ميلين (1) ، وكانت لانخفاضها عرضة لمياه السيول التى تنحدر من التلال حولها ، ومن هنا نرى أن تاريخ مكة تكثر فيه أخبار السيول . ومناخها حار ، ولهذا كان يلجأ إليها جماعات كثيرة من أهل الحجاز فيتخذونها مشتى لهم بعد أن يكون بعضهم قد قضى صيفه فى الطائف :

### تشتو بمحكة نعمة ومصيفها بالطائف(٢)

وكانت مرافق الحياة في وادى مكة الضيق \_ وادى الفور \_ شاقة للفاية ، لتمرضه للفح السموم وخلوه من الماء ومن الهواء اللطيف ومن الشجر ، ونعته القرآن السكريم بأنه « غير ذى زرع » حتى ضجر بعض كبار مكة من مناخها وقالوا ماقاله صفوان بن أمية وزملاؤه من رجال مجلس الشورى القرشي « ليس لنا بها مقام » ، هذا على الرغم من أنهم كانوا يتمتمون بالراحة الطويلة مدة الصيف في قصورهم البهجة في الطائف (٣) وجبل السراة . قال ياقوت الحموى يصف مكة : مكة مدينة في واد ، والجبال مشرفة من جميع النواحي محيطة حول الحرم ، وليس مكة مالا جار ، ومياهما من السماء ، وليست لهم آبار يشر بون منها ، وأطيبها عكة مالا جار ، ومياهما من السماء ، وليست لهم آبار يشر بون منها ، وأطيبها

Rutter: Holy Cities of Arabia, p. 115.

 <sup>(</sup>٣) وصف مجد بن عبد الله النميرى زينب بنت يوسف أخت الحجاج بالنعمة والرفاهية ،
 فعال هذا الشعر .

Lammens: Taif à la Veille de l'Hégire, Chap. Ill p. 5 (v)

بئر زمزم ، وليس مجميع مكة شجر مثمر إلا شجر البادية (١) .

ومكة هي بيت الله الحرام ، ويقال مكة اسم المدينة و بكة اسم البيت . قال زيد بن أسلم : بكة الكعبة والمسجد ، ومكة ذو طوى وهو بطن الوادى ، ولها عدة أسماء : فهي أم القرى كما سماها الله تعالى في قوله ( لتنذر أم القرى ومن حولها )، وهي البلد الأمين في قوله تعالى أيضاً (والتين والزيتون وطور سينين وهذا البلد الأمين).

كان العالقة أول من سكن مكة ، ولما أنزل إبراهيم ولده إسماعيل مكة مع أمه هاجر ، كان موضع البيت رَبُّوة هراء فأمر إبراهيم هاجر أن تتخذ عليه مسكناً لما : ثم أنبع الله لهما زمزم ، فتفرق العالقة وجرهم فى البلاد ومن هناك من بقايا عاد . وذهب بنو كركر وهم من العالقة إلى مكة واستأذنوا هاجر فى النزول بها ، فأذنت لمم . ولما عالمت جرهم الثانية بنزول بنى كركر الوادى وما هم فيه من الحصب بادروا نحو مكة ، ونزلوها واستوطنوها مع إسماعيل ومن تقدمهم من العالقة ، وتسكلم إسماعيل العربية خلاف لفة أبيه (٢) .

وقد زار إبراهيم مكة مرتين ، وفي المرة الثانية أمره الله تعالى ببناء البيت ، وساعده في بنائه ابنه إسماعيل ، (و إذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت و إسماعيل ) و بينما كانا منهمكين في هملهما هذا جاءها جبريل وأوصاها بأداء فريضة الحج ، ويؤكد مؤرخو العرب أن الله تعالى قد أمر آدم بإعادة بناء الكعبة في وادى مكة الذي كانت الملائكة قد شادتها فيه قبل خلق الإنسان (٢) ، وحيما طغى الطوفان وطوى في لجته كل ما على الأرض ، ورفعت الكعبة إلى السماء ، حتى إذا غاض الماء ، أعاد بناءها في مكانها السابق ، إسماعيل وإبراهيم (١٠).

<sup>(</sup>١) ياقوت : محجم الىلدان

<sup>(</sup>٢) المسعودي : مروج الذهب جـ ١ ص ٣٥٨ .

Rutter: Holy Cities of Arabia, p. 117. (\*)

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 63 (5

ولقد اختلف للؤرخون فى أمر الملك على الحجاز بين جرهم و بين إسماعيل: فقيل الملك كان فى جرهم ومفاتيح السكمية وسدانتها فى يد ولد إسماعيل ، كما قيل إن قيدار بن إسماعيل توجته أخواله من جرهم وعقدوا له الملك بالحجاز (١٠) وقام بأمر البيت بعد إسماعيل ابنه نابت وهو أكبر أولاده ، ثم قام من بعده أناس من جرهم ، لغلبتهم على ولد إسماعيل ، ويظن أن ولايتهم قد استمرت حتى سنة ٢٠٧م (٢٠).

ولما طالت ولاية جرهم نالوا من الحرم مالم يكونوا ينالون واستخفوا بحرمته ، وكما عدا سفيه منهم على منكر ، وجد من أشرافهم من يمنعه و مدفع عنه (٣) . و بعد تفرق سبأ على أثر سيل العرم ، خرج عمرو بن عامر الذى يقال له مزيقياء ابن ماء السماء ، هو وقومه من اليمن وساروا من بلد إلى بلد حتى قارب مكة ، فأبت جرهم أن تسمح لهم بالإقامة فى مكة ، وقالت : لا واقله ما نحب أن تنزلوا معنا فتصيقوا علينا مراتعنا ومواردنا ، فارحلوا عنا حيث أحبتم ، فلا حاجة لنا معنا فتصيقوا علينا مراتعنا ومواردنا ، فارحلوا عنا حيث أحبتم ، وانتهى الأمر بهزيمة جرهم (٤) . و بقى ثعلبة بن عمرو بن عامر بمكة وما حولها حتى أصابتهم الحي ، فدعوا طريفة الكاهنة وأخبروها ما حل بهم ، فدعتهم إلى التفرق فى أرجاء الجزيرة العربية ، وعندئذ افترقوا من مكة : وتوجهت فرقة إلى عمان وهم أزد عمان ، الجزيرة العربية بن عمرو بن عامر نحو الشام فنزلت الأوس والخزرج ابنا حارثة وسار ثعلبة بن عمرو بن عامر نحو بن عامر فولى أمر مكة وحجابة الكعبة .

<sup>(</sup>١) صبح الأعشى : ج ٤ ص ٢٦١ .

Sedillot: Histoire Générale des Arabes, tome, pp. 41-42 (1)

<sup>(</sup>٣) الأزرق : أخبار مكة وما جاء فيها من آثار ج ١ ص ٤٦ ( طبعة مكة ) .

<sup>(</sup>٤) الأزرقي : أخبار مكه ج ١ س ٨ .

<sup>(</sup>٥) هم قوم ربيعة بن حارثة بن عمرو ، الذين سموا خراعة لا نجزاعهم .

وكان سبب تولية خزاعة أمر البيت أنه « لما ثارت الحرب بين إياد ومضر ابنى نزار وكانت على إياد ، قلعت الحجر الأسود ودفنته فى بعض المواضع ، فرأت ذلك امرأة من خزاعة فأخبرت قومها ، فاشترطوا على مضر أنهم إن ردوا الحجر جعلوا ولاية البيت فيهم فَوَقُوا لهم بذلك ، ووليت خزاعة أمر البيت » (1) . وكان أول من وليه منهم عمرو بن لحى ، فعلت مكانته بين العرب حتى أصبح قوله دينا متبعاً لا يخالف . وكان عمرو أول من غير دين إبراهيم و بدله حين خرج إلى الشام ورأى قوما يعبدون الأصنام ، فأعطوه منها صنا نصبه على الكعبة . ولما أكثر عمرو بن لحى من نصب الأصنام حول الكعبة ، غلب على العرب عبادتها ، وانمحت الحنيفية منهم ، وفي ذلك قال سحنة بن خلف الجرهمي :

ياعرو ، إنك قد أحدثت آلمة شتى بمكة حول البيت أنصابا وكان البيت ربُّ واحد أبدا فقد جملت له فى الناس أربابا لتعرفن بأن الله فى مهل سيصطنى دونكم البيت حجابا .

استمرت خزاعة على ولاية البيت نحوا من ثلثمائة سنة وكان آخرهم خليل ابن حبشية بن سلول الذى زوج ابنته حبى من قصى بن كلاب . ولما حضرت خليلا الوفاة جمل ولاية البيت الحرام لقصى وأسلم إليه المفتاح ، فاستولى قصى ابن كلاب على أمر مكة والبيت الحرام من يد خزاعة ، وأجلاهم عنها بما كان له من العصبية ، فرحلت خزاعة ونزلت فى بطن مر (٢٠) ، ويقال إن قصيا كان فى زمن بهرام جور بن يزدجرد (٢٠) .

أما قبيلة قريش فكانت وقتئذ متفرقة في بني كنانة . ويقول لامنس

<sup>(</sup>١) المسعودي : مروج الذهب ج ١ س ٣٦٦ .

<sup>(</sup>۲) وادی فاطمة .

<sup>(</sup>٣) أبو هلال الحسن المسكرى: الأوائل ص ١٣ ، مخطوط بدار الكتب المصرية ، محفوظ تحت رقم ٧٨٧ تاريخ .

إن قريشاً كانت ﴿ قبل أن ترتقى إلى مركزها الحالى (') ترود حول منطقة الحرم فتؤجر دوابها وتسير فى خدمة القوافل هادية محافظة ، هذا إذا لم ترابط متسترة فى غورى تهامة منتظرة مرور القوافل فتهجم عليها وتنهبها ، وطال عهدها بحياة التشرد ومرن أربابها على الاحتيال والنهب ، حتى أهاب بهم قصى وأخرجهم عن نطاق الفوضى والاضطراب ، وأدخلهم قلب مكة فأقامهم فيها أسياداً » (<sup>7)</sup> .

واختلف المؤرخون فى تسمية قريش بهذا الاسم . قال ابن هشام : النضر هو قريش فن كان من ولده فهو قرشى ومن لم يكن من ولده فليس بقرشى ، وقيل إن فهر بن مالك هو قريش ، وأوضح الأكثرون من نسابة العرب أنه النضر بن كنانة (٢).

أما اشتقاق قريش فقيل من التقرش بمعنى التجمع بعد التفرق ، وذلك عندما كانت قريش متفرقة فى بنى كنانة فجمعهم قصى بن كلاب من كل أوب ، فسموا قريشا وسمى قصى مجماً (\*) ، قال حذافة بن غانم بن عامر القرشى (°) :

قصى أبوكم كان يدعى مجمعاً به جمع الله القبائل من فهر وقيل سميت قريش من التقرش وهو التكسب والتجارة . قال هشام بن الكبي : «كان النضر بن كنانة يسمى قريشاً لأنه كان يقرش عن خلة الناس وحاجتهم ، فيسدها بماله — والتقريش هو التفتيش — وكان بنوه يقرشون أهل

<sup>(</sup>١) أَى قبل أَن تصبح سبده مَكَ وحاملة زعامتها .

Lammens: Les Ahabies et l'Organisation Militairy de la (v)
Mecque au Siécle de L'Hegire, Journal Asiatique
Onzieme Série, tome VIII. 1916 pp. 525-282.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير القرشي : البداية والنهاية ج ٧ ص ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن عبد ربه: العقد الفريد ج ٣ س ٣١٢ . .

<sup>( • )</sup> البلاذري : أنساب الأشراف ج ١ ص ٢١ ، النسخة الشمسية المحفوظة بدار الكتب المصرية رقم ١٠٠٣ تاريخ .

الموسم عن الحاجة ، فيرفدونهم بما يبلغهم بلادهم ، فسموا بذلك قريشاً » (1) . وقيل أيضًا إنما سميت قريشاً بداية في البحر تسمى « القرش » ، فشبه بنو النصر ابن كنانة لأنها أعظم دواب البحر قوة .

كذلك عرفت قبيلة قريش في الجاهلية بعدة أسماء ، منها : العالمية ، قال أبو هلال العسكرى • كانت قريش تسمى في الجاهلية « العالمية » ، الفضلهم وعلمهم (٢٠) ، قال الفضل بن عباس بن عتبة :

ألسنا أهل مكة عالميا وأدركنا السالام بها رطابا ويقول ابن عبد ربه: كانت قريش تسمى آل الله وجيران الله وسكان الله (٣).

وفى ذلك يقول عبد المطلب بن هاشم :

نحن آل الله فى ذمته لم تزل فيها على عَهْد قَدُم إن للبيت لربًا مانهاً مَنْ يُرد فيه بإثم يخـــترم ومن أشهر الأسماء التى لُقبت بها قريش فى الجاهلية وعرفت بها لفظ «السخينة» (١) ، وظل هذا الاسم يلازمها حتى فى العهد الإسلامى ، قال كعب بن مالك :

جاءت سخينة كى تفالب ربه\_ا فليفابن مفالب الف\_لاب وقال خداش بن زهير:

ياشدة ماشددنا غير كاذبة على سخينة لولا الليل والحرم

<sup>(</sup>١) ابن كثر: البداية والنهاية حـ ٢ ص ٢٠١ .

<sup>(</sup>٣) أبو هلال العسكرى : الأوائل ص ٧٤ ، محطوط بدار الـكتب رقم ٣٧٧٣ تاريخ .

<sup>(</sup>٣) ابن عبد ربه: العقد الفريد ج ٣ ص٣١٣٠.

 <sup>(</sup>٤) السخينة: نوع من الطعام بتخذ من الدقيق ويؤكل في شدة الدهر وغلاء السمر ،
 وكانت قريش تأكله فعيبت به وهجت حتى لقبت بالسخينة .

<sup>(</sup>٥) ابن هشام: السيرة أص٤٠٧.

سخينة حتى يعرف الناس بها قديمًا ولم تعرف بمجد ولا كرم فيا ضيعة الدنيا وضيعة أهلها إذا ولى الملك التنابلة القدم و بعد أن جمع قصى بن كلاب قريشًا من سهول مكة ، وأسكنها منطقة الحرم أصبح سيد قريش وشريفها ، واجتمع له مالم يجتمع لغيره من المناصب ، فكان بيده الحجابة والسقاية والرفادة والندوة واللواء والقيادة (٢).

١ - الحجابة هي سدانة الكعبة ، فلا يفتح بابها إلا هو ، كما أنه يلي أمر خدمتها .

٢ - والسقاية هي إسقاء الحجيج الماء العذب ، وكان عزيزاً بمكة يجلب إليها .

والرفادة هي إطعام الحجاج ، حيث تمد لهم الأسمطة في أيام الحج ، وتستمر حتى تنقضي .

والندوة هي نادى قريش ومجمع الملأ والسراة فيها ، وكانت ملاصقة المسجد الحرام ، فسيحة وسيعة ، وفيها كانت قريش تقضى شئونها العامة .

إ — فلا تزوج امرأة إلا في دار الندوة .

ولا يعقد لواه إذا خرجت قريش للحرب إلا في دار الندوة.

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة : الشعر والشعراء ص ١٩٠ ، طبعة DeGoerge

<sup>(</sup>۲) عبد الحميد العبادى : دار الندوة . إحدى موضوعات كتاب « صور من التاريخ الإسلامي ، العصر العربي » س ٦ — ١٢ .

ولا يعذر غلام ولأ تُدرع جارية إلا فيها . وكان الفرض من ذلك
 و مجرد إحصاء وتسجيل للبالفين من قريش ، الذكور والإناث(١) .

ومن دار الندوة ترحل قوافل قريش المتجارة ، وفي فنائها تحط هذه القوافل حمولتها إذا رجمت .

ه — وتعتبر دار الندوة دار مشورة قريش ، فيها يجتمع بنوها للتشاور في أمورها ، ولم يكن يدخلها للمشورة من غير بنى قصى إلا من بلغ أربعين سنة ، في حين كان يدخلها بنو قصى وحلفاؤهم جميعا ، وقد أصبحت دار الندوة بعد بنى عبد الدار إلى حكيم بن حزام بن خويلد بن أسد فباعها في الإسلام بمائة ألف دره (٢) .

واللواء هي راية يلوونها على رمح ، وينصبونها علامة للمسكر إذا توجهوا إلى محاربة عدو ، فيجتمعون تحتها ويقاتلون عندها .

٦ - والقيادة هي تولى إمارة الجيش إذا خرجوا إلى حرب .

ولقد جمل قصى مكة أرباعاً وزعها بين قومه ، وأبقى لكل فريق منهم منازلم التى استقروا عليها . وكان لقصى عدة أبناء ، من أشهرهم عبد الدار وعبد مناف . فأجع قصى على أن يقسم أمور مكة الستة ، التى فيها الذكر والشرف والمز ، بين ابنيه : فأعطى عبد الدار السدانة وهى الحبجابة ودار الندوة واللواء ، وأعطى عبد مناف السقاية والرفادة والقيادة (") ، و بقيت قريش على ذلك زمانا . ثم أن عبد مناف رأى فى نفسه وولده ، وهم : عبد شمس وهاشم والمطلب ونوفل ، من النباهة والفضل مادلهم على أنهم أحق من عبد الدار بالأمر ، فأجموا

<sup>(</sup>١) السهيلي : الروض الأنف ج ١ ص ٨٨ .

 <sup>(</sup>۲) أبو التقا عمد بهاء الدين: تاريخ مكة المشرقة من ٤٩. مخطوط محفوظ بدار الـكتب
 المصرية ، تحت رقم ١٥٧٠ تاريخ .

<sup>(</sup>٣) ياقوت : ممجم البلدان .

أمرهم على أخذ ما بأيديهم من الوظائف ، وهموا بالقتال فتفرقت قريش إلى فريقين تمال فريق منهم إلى بنى عبد مناف بن قصى ، أما الفريق الآخر فقد رأى أن لا ينزع من بنى عبد الدار ما أسنده قصى إليهم . فمشى الأكابر بينهم ودعوا إلى الصلح ، على أن تظل السقاية والرفادة لعبد مناف ، وأن تكون الحجابة واللواء والندوة لبنى عبد الدار ، وتعاقدوا على ذلك حلفا مؤكدا . فأخرجت بنوعبد مناف ومن تابعهم من قريش ، وهم : بنو الحارث بن فهر وأسد بن عبد المُوزى وزُهرة ابن كلاب وتيم بن مُرة ، جفنة مماوه قيبا أيديهم ومسحوا بها الكمية توكيدا على أنفسهم فسموا المطيبين . وأخرجت بنو عبد الدار ومن تابعهم وهم مخزوم بن يقظة وجمع وسهم وعدى بن كمب ، جفنة مماوه دماً وغسوا فيها أيديهم ومسحوا بها وهم أيديهم ومسحوا بها الكعبة ، فسموا الأحلاف « ولعقة الدم » (١) .

ووزعت الوظائف التي اختص مها بنو عبد مناف بين هاشم وأخيه عبد شمس: أما هاشم فكانت إليه الرفادة (٢) مع السقاية لأنه كان موسرا ، فإذا ماحضر موسم الحج قام في قريش وقال : « يامعشر قريش ، إنكم جيران الله وأهل بيته و إنكم يأتيكم في هذا الموسم زوار الله ، يعظمون حرمة بيته ، وهم صيف الله ، وأحق الضيف بالكرامة ضيفه ، وقد خصكم الله بذلك وأكرمكم به ، حفظه منكم وأفضل ما حفظ جار من جاره : فأكرموا ضيفه وزواره ، فإنهم يأتون شمتاً غبرا من كل بلد على ضوامر (٣) كالقداح (١) وقد أزحفوا وتفلوا وقملوا وأرملوا (٥) ، فأقروهم وأغنوهم وأعينوهم » (٢) ، وكان هاشم يأمر محياض من

<sup>(</sup>١) ياقوت: معجم البلدان .

<sup>(</sup>٢) الرَّفَادة : منْ الرفدُ وهو الإعانة ، وقد يرفده رفداً أي أعطاه .

<sup>(</sup>٣) ضوامر : جمع ضامر وهو الجمل الذي هزل .

<sup>(</sup>٤) القداح : مفردها قدح وهي السهام .

<sup>(</sup>٥) أزحف الرجل إذا أُهيّت إبله ، وتفل إذا ترك الطيب ، وقل أى كثر قمله ، وأرمل أى احتاج فيقال رجل أرمل أو امرأة أرملة أى بحتاجة .

<sup>(</sup>٦) الْمَقْرِيزِي : الدَّرَاعِ والتخاصم فيما بين أمية وهاشم س ٨ ، تاريخ اليعقوبي ج ١

أدم فتجعل فى موضَع زمزم ثم يستنى فيها من الآبار التى بمكة فيشرب الحاج، وما يزال يطعم حجاج البيت ويسقيهم حتى يتفرقوا لبلادهم!.

أما عبد شمس فإنه نظرا لسكثرة أسفاره وقلة إقامته بمكة ولأنه كان رجلا مقلا وله ولد كثير ، فقد تولى القيادة دون الرفادة ، وتولاها من بعده ابنه أمية ابن عبد شمس ثم حرب بن أمية ، فقاد الناس يوم عكاظ وغيره . ثم قاد أبو سفيان ابن حرب قريشا بعد أبيه حتى كان يوم بدر ، فقاد الناس عتبة بن ربيعة ابن عبد شمس ، فلما كان يوم أحد قاد الناس أبو سفيان بن حرب ، وقاد الناس يوم الأحزاب وكانت آخر واقعة لقريش حتى جاء الله تعالى بالإسلام (١) .

کان هاشم بن عبد مناف یسمی عمرا ، و إنما قیل له « هاشم » لهشمه الخبر لقومه بمد أن حدث جدب شدید فی مكة ، فخرج هاشم إلى الشام واشتری خبرا وأتی به إلى مكة ، وصار بهشمه لقومه ، فسمی هاشماً . ولقد حدثت منافرة (۲) بین هاشم بن عبد مناف و بین ابن أخیه أمیة بن عبد شمس ، وسبها أن أمیة كان ذا مال فتكلف أن یفعل كا فعل هاشم من إطعام قریش ، فعجز عن ذلك ، وشمت به ناس من قریش وعابوه ، فنافر هاشما علی خسین ناقة سود ذلك ، وشمت به ناس من قریش وعابوه ، فنافر هاشما علی خسین ناقة سود الحدق تنجر بمكة وعلی جلاء عشر سنین ، وجعلا بینهما الدكاهن الخراعی جد عمو بن الحق وكان منزله عُشفان ، وخرج مع أمیة أبو همهمة حبیب بن عامو ابن عمیرة ، فقال الدكاهن الخراعی : « والقمر الباهر ، والسكوكب الزاهر ، والغام ابن عمیرة ، فقال الدكاهن الخراعی : « والقمر الباهر ، والسكوكب الزاهر ، والغام الماطر ، وما بالجو من طائر ، وما اهتدی بعلم مسافر ، من منجد وغائر ، لقد سبق هاشم أمیة إلى الماثر » (۲) ، فأخذ هاشم الإبل فنحرها وأطعم لحها من حضر ،

 <sup>(</sup>١) أبو التقا عمد بهاء الدين: تاويخ مكذ المشرفة س ٥٥. مخطوط بدارالكتب المصرية رقم ١٥٧٠ تاريخ.

 <sup>(</sup>٣) المنافرة أى الحجاكة ، يقال: نافرت فلانا إلى فلان فنمزنى عليه أى غلبنى . وكانت المنافرة عند العرب أن يسأل الحصان الحسيم : أينا أعز نفرا وأكثر فخرا ؟

<sup>(</sup>٣) الإبشيهي : المستطرف في كل فنَ مستظرف ج ١ ص ١٠٠ .

وخرج أمية إلى الشام فأقام به عشر سنين ، فكان هذا أول عداوة وقمت بين بيت هاشم و بيت أمية (). ولما توفى هاشم خلفه أخوه المطلب فى إقامة الرفادة والسقاية وكان ذا شرف فى القوم وفضل ، وكانت قريش تسميه « الغيض » لسماحته وفضله (٢) . وقد خلف المطلب فى الرفادة والسقاية ابن أخيه « شيبة » ابن هاشم المشهور بعبد المطلب الذى لقب « بشيبة الحمد » لكثرة حمد الناس له ولأنه كان مفزع قريش فى النوائب وملجأهم فى الأمور ، فكان شريف قريش وسيدها كالا وفعالاً غير مدافع (٢) . ولما توفى عبد المطلب قام بالرفادة والسقاية العباس بن عبد المطلب ، ولم يزل يتولاها حتى دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة سنة ٨ ه فأبقاها فى يده .

أما بنو عبد الدار فقد اختصوا بالحجابة واللواء ورئاسة دار الندوة . ولم تزل الحجابة بيد عبد الدار حتى توفى ، بعد أن جعل الحجابة بعده إلى ابنه عثمان ابن عبدالدار ، ودار الندوة إلى ابنه عبدالدار بياون الحجابة دون ولا عبدالدار حتى كان فتحمكة ، فقبضهار سول الله من أيديهم وفتح يلون الحجابة دون ولا عبدالدار حتى كان فتحمكة ، فقبضهار سول الله من أيديهم وفتح الكعبة ودخلها ، ثم خرج رسول الله من الكعبة ومعه مفتاحها ، فقال له العباس بن عبد المطلب ﴿ بأبي أنت وأمي يا رسول الله ، أعطنا للحجابة مع السقاية » . فأنزل الله تعالى على نبيه ( إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها ) ، فدعا رسول الله عثمان بن طلحة ، ودفع إليه المفتاح وقال « خذوها يابني أبي طلحة بأمانة الله سبحانه ، وأعماوا فيها بالمعروف ، خالدة تالدة لا ينزعها من أيديكم إلا ظالم » (3) .

<sup>(</sup>١) المقريزى : النراع والتخاصم بين بني أمية وهاشم ص١٠.

<sup>(</sup>٧) ابن عشام : السيرة س ٨٨ .

<sup>(ُ</sup>٣) قَيْلَ إِنهُ سَمَى بَشَيْبَةً الْحَمْدِ لأَنهُ وَلَدُ وَفَى رأَسَهُ شَبِيَّةً ، أَوْ سَمَى بِذَلِكَ تَفَاؤُلاً بأَنْ يَبِلَغُ سَنَ الشَيْبِ .

<sup>. (</sup>٤) الأزرق : أخبار مكا وما جاء فيها من الآثار ج ١ ص ٦٣ ( مطبعة مكه ) .

أما اللواء فكان فى أيدى بنى عبداركلهم ، يليه منهم ذوو السن والشرف حتى كان يوم أحد فقتل عليه من قتل منهم .

## علاقة قريش بفيائل العرب في الحجاز:

قام القرشيون بعدة محاولات في سبيل السيطرة على قبائل العرب. وكان موقع مكة الجفر افي على الطريق التجارى بين حضرموت و بلاد الحجر العربية مما أعان كثيراً على ذلك. وكانت مكة مدينة تجارية عظيمة ، لأهلها رحلات تجارية شتوية وصيفية ، والقوافل تذهب إلى مختلف الجهات حاملة البضائع من قطر إلى آخر و بلغ عددها نحو ألفين وخمسائة جمل ، فيها مابين المائة والثلثائة رجل (١).

و بلغ امتداد تجارة قريش بين مختلف القبائل إلى هاشم بن عبد مناف . يقول أبو هلال المسكرى : كانت قريش تجاراً ، وكانت تجارتهم لا تعدو مكة وما حولها ، فحرج هاشم بن عبد مناف إلى الشام ، فنزل بقيمسرية ، وكان يذبح كل يوم شاة و يصنع جفنة ثريد و يدعو من حوله ، فكان من أنم الناس وأجلهم ، فذكر ذلك لقيصر فأحضره ، فقال له هاشم « أيها الأمير إن قومى تجار العرب ، فإن رأيت أن تكتب لى كتاباً تؤمنهم به فيقدمون عليك ماتستطرف من أمتعة فإن رأيت أن تكتب لى كتاباً تؤمنهم به فيقدمون عليك ماتستطرف من أمتعة الحجاز ، فيكون ذلك أرخص لسكم فكتب قيصر كتاب أمان لمن يقبل منهم . فخرج هاشم به فكلها مر بحى من العرب أخذ من أشرافهم الايلاف (الأمان) حتى قدم مكة » (٢).

ولا شك أن الحياة التجارية قد نمت ثروة المكيين ورفعت من شأن بلدهم

<sup>(</sup>١) لامنس: الموسوعة الإسلامية ، مادة Mecca.

<sup>(</sup>٢) أبوهلال المسكرى: الأوائل ص ١٥. غطوط بدار الكتب رقم٣٧٧ تاريخ.

فى نظر قبائل العرب ، حتى أن لامنس ذكر أن ثروة مكة تعادل ثروة تدمر (١) ، كا كان من وراء تبادل التجارة وانتشارها فى مكة ما عاد على أهلها بالأرباح الطائلة . ولم يكن حب أبناء الأشراف وأهل الشرف فيهم ، الفروسية ، بأقل من حبهم للتجارة التى كانوا يمارسونها منذ نعومة أظفارهم .

ولم يقتصر تجار مكة على الأرباح الطائلة التي درتها عليهم التجارة والأسفار ، بل عدوا إلى بيع الرقيق في بلدهم . وكانت مكة في ذلك مقصد الأثرياء وملتق التجار ، وظلت مكة سوقا للرقيق منذ القدم ، وظلت كذلك إلى عهد قريب ولقد شاهد رتر سوق العبيد في مكة ، فلاحظ أن أعمارهم تتراوح بين الثامنة والتاسعة إلى الخمسين من كلا الجنسين ، وكان الرجال يرتدون القمصان المكية القصيرة (٢٠) ، أما النساء في كن يلبسن الملاءات الواسعة التي تفعلي أجسامهن بما في ذلك أيديهن (٢٠) . وكانت هذه السوق تقام في موضع يسمى ﴿ الحرورة » ، يلى البيت الحرام (١٠) .

وبما ساعد على علو مكانة قريش بين قبائل المرب، عقدها حلف الفضول (٥٠). وسبب ذلك الحلف أن رجلا من زبيد قدم مكة بتجارة له، فاشتراها منه الماص

<sup>(</sup>١) لامنس: الموسوعة الإسلامية ، مادة Mecca.

<sup>(</sup>٢) مما يدل على أن معظم الرقبق كان من مكة .

Rutter: Holy Cities of Arabia, p. 134.

<sup>(</sup>٤) الخزورة ، بفتح الزاى وتشديد الواو ، هو موضع سوق مكة . البكرى : معجم ما استعجم ص ٤ ( نشر الأستاذ مصطفى السقا ) .

<sup>(•)</sup> اختلف المؤرخون في بيان الأسباب التي من أجلها أطلق أسم الفضول على ذلك الحلف. قيل سمى بذلك لأنهم تحالفوا أن لا يتركوا عند أحد فضلا بظلمه أحد إلا أخذوه منه ، وقيل سمى به تشبيها بحلف كان قديماً بمكة أيام جرهم على التناصف والأخذ للضميف من القوى والغريب من القاطن ، وسمى حلف الفضول لأنه قام به رجال من جرهم كلهم يسمى الفضل : الفضل بن فضالة ، فقيل حلف الفضول جماً لأسماء هؤلاء:

ابن وائل ، غبر أنه حبس ثمنها عنه ، فما كان من الزبيدى إلا أن استعدى عليه الأحلاف من قريش ، فلما عيل صبر الأحلاف من قريش ، فلما عيل صبر الزبيدى صعد أبى قبيش (۱) عند طلوع الشمس ، وقريش فى أنديتهم حول الكعبة ، فصاح الزبيدى بأعلى صوته :

يا آل فهر لمظلوم بضاعته ببطن مكة ناثى الدار والنفر إن الحرام (۲) لمن تمت حرامتُه ولاحرام لثوب (۳) الفاجر الفدر (۱)

فقال الزبير بن عبد المطلب: واجتمعت هاشم وزهرة وتيم فى دار عبد الله ابن جدعان، وتماهدوا ليكون يداً واحدة مع المظاوم على الظالم حتى يؤدى ماعليه. فسمى ذلك الحلف حلف الفضول، وقالوا: لقد دخل هؤلاء فى فصل من الأمر، ثم مشوا إلى الماص بن وائل فانتزعوا منه سلمة الزبيدى وردها إلىه (٥). وقال الزبير.

حلفت لنعقدن حلفًا عليهم وإن كنا حيمًا أهل دار نسميه الفضول إذا عقدنا يعز به الغريب لدى الجوار ويعلم من حوالى البيت أنا أباة الضيم نمنع كل عار (٢) وهناك أبيات أخرى لا تختلف عن سابقتها إلا في اللفظ:

<sup>(</sup>١) أبو قبيس أحد أخشى مكذ أى جبلاها ، وجاء في القاموس أن الأخشبين هما أبو قبيس والأحمر ، بينها يقول ابن بطوطة أن جبل قيقمان هو أحد الأخشبين . مهذب رحلة فابن بطوطة ج ١ ص ١١٦٠ .

<sup>(</sup>٢) الحرام: الاحترام.

<sup>(</sup>٣) لئوب: لشخص.

<sup>(</sup>٤) الغدر : الكثير الغدر .

<sup>(</sup>ه) الدكتور حسن أبراهيم والدكتور على أبراهيم : النظم الإسلامية ص٣٢٨ -- ٣٣٩

<sup>(</sup>٦) السهيلي: الروض الأنف ج ١٠ ص ٩١ .

عَالَ قُمَيَّ لَمُطَلَبُهِم بِهِ المَّدَه بِعِلَ مَكَةَ نَافَى الدار والنَّهُو وَأَشْمَتُ مُحْرِمٍ (١) لم تُقَضَ حُرْمَتُه بِين المقام وبين الْحِجْرِ والحَجَر (٢) أقائم مِن بنى سَهِم بذمَّهُمْ أَوْ ذَاهِبُ فِيضَلاَلِ مَالُ مُمْتَمِر (٣)

فأجابه العباس بن مِرْداس السُّلَمَى تقوله :

إِنْ كَانَ جَارِكَ لَمْ تَنَفَعَكَ ذِمِّتُهُ وَقَدْ شَرِبِتَ بِكَأْسِ الذَّلِ أَنْهَا اللهِ فَاتُ البيوتَ وَكَنْ مِنْ الْهَلْهَاصَدَ دَا ( ) لَا يَلْق ناديهم ( ) فَحُشاً ولا باساً وَمَنْ يَكُنْ بفناء البيتِ مُعْتَصِماً يَلْق ابن حَرب ( ) وَ يَلْق المرء عَبَّاساً قومَن يَكُنْ بفناء البيتِ مُعْتَصِماً يَلْق ابن حَرب ( ) وَ يَلْق المرء عَبَّاساً قومِي قريشُ بأخلاق مُسكَمَّلة بالمجدِ وَالحزمِ ما عاشا وَماساساً ( ) فوى قريشُ بأخلاق مُسكَمَّلة بالمجدِ وَالحزمِ ما عاشا وَماساساً ( ) ساق النحجِيج وهذا ياسِيرٌ فلج ( ) والمجلدُ يؤرث أخاساً وأسدساً وأسدساً

وقيل إن النبي صلى الله عليه وسلم قد شهد هذا الحلف، وقال : لقد شهدت

<sup>(</sup>١) الأشعت: مفير الرأس ، متلبد الشعر أو منتشره ، لقلة تعهده بالدهن ، وهو مايحري على المحرم فعله .

 <sup>(</sup>۲) المقام: مقام ابراهيم. والحجر « بالكسمر » مكان سيدنا إسماعيل بالحرم .
 والحجر « بالفتح » : الحجر الأسود المعروف في الكمية .

<sup>(</sup>٣) للمتمر : هو الذي يؤدي العمرة ، وهي أفعال مخصوصة تسمى بالحج الأصغر ، وأفعالها : الإحرام والطواف والسمى بين الصفا والمروة ، والفرق بينهما وبين الحج : أن الحج يكون في وقت معلوم من السنة ، والعمرة تكون للانسان في السنة كلها .

<sup>(</sup>٤) الصدد ﴿ مُحْرَكَ ﴾ : القصد .

<sup>(•)</sup> في الأحكام السلطانية : لا تلق تأديبهم .

<sup>(</sup>٦) هو أبو سفيان .

<sup>(</sup>٧) ورد هذا البيت في الأغاني ج ١٦ س ٩٠ هكذا :

قوى قريش وحلاق ذوابتها بالمحد والحزم ما حازا وما ساسا.

<sup>(</sup>A) الياسر: المقامر. والفالج: الغالب.

فى دار عبد الله بن جدعان حلفاً ما أحِب أن لى به حمْر النَّمَم لو أُدعَى به فى الإسلام لأَجبتُ (١) .

ولم تكن مكة مدينة تجارية فحسب ، بلكانت فوق ذلك مركزاً دينيا يؤمه في المواسم كثير من القبائل العربية . كا كان مكانها من الحرم يضمن لها على الغالب سلامة أرزاقها ، ويضعها بعيداً عن سطوة جيرانها من ذوى المطامع الجريئة التي كانت تدفعهم أحيانا إلى غزوة منطقة الحرم . ولا مراء أن موقع مكة كان يجلب إليها عدداً كبيراً من شذاذ القفر وخلعاء العرب خاصة أيام الحج ، وطالما فكر القرشيون في استخدام شجاعة الخلعاء وقوتهم (٢) في سبيل مصالحهم التجارية ، فكانوا يستخدمونهم للمحافظة على قوافلهم في رحلاتهم البعيدة (٢)، كانوا يرون في هؤلاء الشذاذ والخلعاء زبائن ذوى أموال لم يبذلوا الجهد الكثير في تحصيلها فينفقونها بسهولة في حوانيت مكة .

على أن أهل مكة لم يستطيعوا التغلب على جيرانهم القاطنين حول الحرم إلا بصعو به كبيرة ، فكثيراً ما قامت تلك القبائل الفقيرة الضاربة فى مرتفعات تهامة الحجدية ، بمختلف ضروب الاحتمال على الحياة ، مجميع الطرق المشروعة وغير المشروعة . ومن بين هذه القبائل الفقيرة التى امتازت بالخبث والدهاء وعدم التحرج ، مجد : قبيلتى بنى غفار المتصلة بجذع كنانة ، وقبيلة بنى أسلم التى تمثل فى قبيلة خزاعة ما يمثله بنو غفار فى قبيلة كنانة . وكانت قبيلتا غفار وأسلم شر سكان أهل تهامة .

<sup>(</sup>١) ابن هشام: السيرة ج١ ص ٨٦.

 <sup>(</sup>۲) من أهم صفات الحليع: الجرأة والإقدام دون مبالاة بالموت. وخير ما يمثل لنا ذلك قول عباس بن مرداس :

أَمَانَلُ فِي السَّكَتَيْسِةِ لَا أَبَالِي ۚ أَفْيِهَا كَانَ حَتَى أَمْ سُواهَا .

<sup>(</sup> ابن الأثبر : أسد الفابة ج٣ س ١١٣ ) .

Lammens: Bereceau de L'Islam, Vol. 1 p. 334. (r)

واشتهر الففاريون بالتلصص ونهب المسافرين حتى الحجاج فسموا « سر" اق الحجيج » ، وكثيراً ما أفسدوا على تجار مكة آمالهم ومساعهم فنهبوا تجارتهم وعرقلوا سير قوافلهم حتى أنهم كانوا يقتلون من يستفردونه من أهلها . حدثنا ابن هشام « أن ابنا لحفص بن الأخيف أحد بنى هصيص بن عامر لؤى ، خرج يبتغى ضالة له ، وكان غلاماً وضيئاً نظيفاً ، فر بعامر بن يزيد بن عبد مناه (۱) وهو سيد بنى بكر ، فرآه فأعجبه . قال : من أنت ياغلام ؟ قال : أناابن لحفص بن الأخيف القرشى . فلما ولى الفلام ، قال عامر بن يزيد : يابنى بكر ! أما لكم في قريش من القرشى . فلما ولى الفلام ، قال عامر بن يزيد : يابنى بكر ! أما لكم في قريش من كرم . قالوا : بلى والله أن لها منهم لدماء ، قال : ما كان رجل ليقتل في هذاالفلام برجله إلا كان قد استوفى دَمّه ، فتبعه رجل من بنى بكر فقتله بدم كان له في قريش (۲)

وقد ظل البراد مثالاً أعلى للخلعاء الغفاريين ، وكان يقوم بمغامراته خفية ، ثم ينشرها في أنحاء الجزيرة العربية بكل ما تقتضيه شروط التمثيل المسرحى من زهو وافتخار ، حتى ضج القرشيون من أعماله ، فاستحلفه بنو أمية وجعلوه حليفاً لهم وأنزلوه مكة . بيد أنه لم يفارق ماشب عليه من أعمال النهب والسلب ، فعاد القرشيون إلى التذمر منه ، فترك المدينة دون أن يترك حلف الأمويين ، ثم علقت الأسطورة بمغامراته وما اتصف به من جرأة وحيلة و بطش ، فولدت منها آثار أضيفت فيا بعد إلى الآثار الأدبية المختصة باللصوص (٢).

كانت غفار شوكة فى حلق قريش ، لماكان لمنزلها من موقع جفرافى بين مكة والشام ، فإن أبا ذر الغفارى لما أسلم بين يدى الرسول أتى المسجد فشهر إسلامه بأعلى صوته ، فقام القوم إليه فضر بوه حتى أضجموه ، وأتى العباس فأكب عليه، وقال : ويلكم ألستم تعلمون أنه من غفار وأنه فى طريق تجارتكم إلى الشام (،).

<sup>(</sup>١) كثيرا ما دعيت غفار ﴿ بِكُر بِن عبد مناة ﴾ حتى عرفت قبيلتهم بهذا الإسم .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام: السيرة س ٤٣١.

Lammens: Les Ahabies et l'Organisation Militaire de (v) la Mecque. Journal Asiatique, 1916.

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير: أسلم الغابة في معرفة الصحابة ج٣ ص ١٨٧ .

لذلك عمل القرشيون على جذب الغفاريين إلى حلفهم ، حتى يأمنوا شرهم حرصا على مصلحة أهل مكة التجارية والسياسية ، وذلك لما عرف عن الغفاريين من الميل إلى السلب والنهب<sup>(1)</sup> .

وقد فكر سادة البطحاء (٢) وأسياد مكة في استخدام بدو تهامة ، سواء كانوا ينتمون إلى كنانة أو إلى خراغة ، للدفاع عن منافعهم السياسية والتجارية ، فحكان القرشيون بختارون منهم عدداً من المسكر المأجور في جيشهم المسمى « الأحابيش » . وكما عَرف أولو الأمر في مكة شجاعة الغفاريين وغيرهم من بدو تهامة ، فإنهم قدروا كذلك جرأة ذؤ بان (٢) العرب وفتاً كهم الذين خلعتهم قبائلهم وتبرأت من جرائر أعمالم ، فكانوا يلحقونهم بهم في نطاقهم ، ليبذلوا نفوسهم في سبيل مصالحهم . وتاريخ مكة إبان العصر الجاهلي مفعم بذكر فتكات البراد وأبي الطمحان (٤) والحرث بن ظالم الذين كانوا يلقون الرعب في أنحاء الجزيرة العربية في سبيل مصالح الأمويين والمخزوميين والهاشميين . وتدلنا النصوص الجزيرة العربية في سبيل مصالح الأمويين والمخزوميين والهاشميين . وتدلنا النصوص العربية التاريخية على أن القوة العسكرية التي استأجرتها مكة للمحافظة على الأمن الداخلي والدفاع عن منافعها التجارية ، كانت عبارة عن أحياء من عرب تهامة وأخرى كانت تنزل ظاهر مكة .

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : أسمد الغابة في ممرفة الصحابة جـ٣ س ١٩٠

<sup>(</sup>٣) كانت قريش فريقين : فريقا ببطحاء مكة فكانت بيوتهم حول بئر زمزم وقرف ساحة الكمبة فمرفوا ،قريش البطاح ، والبطاح جم بطحاء وهي الأرض ذات الحصى ، وكانت قريش البطاح عشرة أبطن : ماشم وأمية ونوفل وعبد الدار وأسد وتيم ومخزوم وعدى وجمح وسهم ، أما الفريق الآخر فهم فريق الظواهر لأنهم استقروا بظواهر مكة ، ابن عبد ريه : المقد الفريد ج ٣ س ٣١٣ .

<sup>(</sup>۳) الواقدى : تاريخه (Kremer) ص ۵۰ ، الطبرى ج ۲ س ۱٤۳۸ . وقد سمى هؤلاء اللصوس ذؤبانا لأنهم يشبهون الذئاب .

<sup>(</sup>٤) كان شاعراً خلعته قبيلته فالتحق بخدمة الفرشيين ، ويقال إنه كات للزبير بن عبد المطلب الهاشمي .

وقد كثر الجدل بين المؤرخين حول كلة «الأحابيش» والمقصود بها . يقول ابن هشام في « السيرة » عن ابن اسحق : « الأحابيش بنو الحارث بن عبد مناة ابن كنانة ، والهون بن خزيمة بن مدركة ، و بنو المصطلق من خزاعة تحالفوا جيماً فسموا الأحابيش لأنهم تحالفوا بواد يقال له الأحبش بأسفل مكة » (۱) . لذلك قيل عن الأحابيش « إنهم حلفاء قريش السياسيون » .

غيرأن لامنس ذكر أن القول بأن وصف الأحابيش بأنهم حلفاء قريش هو ماورد في السيرة ليس إلا (٢) ، وأن أهمال البطولة المنسو بة لعلى أبي طالب وحزة موضع شك، وأن قبيلة قريش الحضرية قد اهتمت شديد الاهتمام بأن تؤيد شهرتها فتحمى نفسها بمدد من الأقوال والوصايا منسو بة إلى الرسول ، وأن البدو كانوا يرون في قريش تجاراً لا هم لهم إلا جمع المال والإكثار من الأرباح وهم ماعدا ذلك جبناء لا يجرأون على تسيير قوافلهم إلا إذا دفعوا لبعض سادة القفر مبلغاً من المال في سبيل خفارة تلك القوافل (٢) ، وأن النظرية التي ترمى إلى إقرار السيادة القرشية في سبيل خفارة تلك القوافل (٣) ، وأن النظرية التي ترمى إلى خالد بن الوليد المخزومي في العصر الجاهلي لا تستند إلى أساس ، وأن مانسب إلى خالد بن الوليد المخزومي وعربن العاص السهمي وغيرها من كبار القرشيين – قادة الفتوح العربية – وعر بن العاص السهمي وغيرها من كبار القرشيين – قادة الفتوح العربية وتدبير لا يتغق وما ذكر من ميل قريش عن الحرب والكفاح إلى التجارة وتدبير الأموال وما يتبع ذلك من تأصل الحذر والخوف الدافعين إلى الجبن (١٠) ، وأن

<sup>(</sup>١) ابن هشام : السيرة ج ١ ص ٧٤٠ .

Lammens: Les Ahabies et l'Organisation Militaire de la (v)
Mecque. Journal Asiatique, 1916. pp. 425-482.

Fatima : Berceau de l' Islam, Vol. 1. راجع كتاب (٣) pp. 233—433.

<sup>(</sup>٤) وقد بين المرحوم الدكتور زكى محمد حسن في دراسات في مناهيج البعث والمراجع في التاريخ الإسلامي ( مجلة كلية الآداب مايو سنة ١٩٤٠ س ١٧٧ — ١٧٨ ) رأيه في الأب لامنس ، فقال : كان الأب لامانس من أشد المتعصبين على الإسسلام ، وهو بعد ذلك من المعجبين ببني أمية ، لأن الدولة التي أقاموها كانت تعنى بمظاهر الملك وبالعصبية العربية أكثر من عنايتها بالدين وشئونه ولأنها قامت في الشام وتأثرت بالمدنيات الفديمة التي قامت في ربوعه . =

القرشيين قد لجأوا في الجاهلية إلى مأجورى الأحابيش في الدفاع عنهم والمحاربة دونهم ، واعتمد لامنس في ذلك على ماجاء في الأغاني من قول الشاعر :

فضحتم قريشاً بالفرار وأنتم تمدون سودانا عظام المناكب فأما الفتال ، لا قتسال لديكم ولكن سيرا في عراض المواكب واستدل من ذلك على قدم عادة استنجار الأحابيش ، وأنها ليست من الطرق التي لجأ إليها القرشيون في عصر قريب من الهجرة ، وأنها عاطفة متأصلة في القرشيين منذ فجر تاريخهم . ورأى لامنس أن وصف السودان بعظم المناكب إنما يطلمنا على أنهم من أبناء حام ، فيحول بذلك بيننا و بين ما قد يتوهمه البعض ، إذينفون وجود السودان . ويفسرون الأحابيش بالعرب المسودة وجوههم بثأثير شمس الحجاز أو المنسوبين إلى ما يتصوره اللغويون من وجود جبل اسمه الحبشي (۱) .

و يرى كليان هوارت « أن المرب كلهم \_ حضرا أو بدوا\_ كانوا يولدون رجال حرب، بمايناقض ماذهب إليه لامنس (٢). و يقول (المرحوم) الأستاذعبد الحميد

<sup>=</sup> وكان المستشرقون أنفسهم يعرفون في لامانس هذا الهيب ويأخذونه عليه ، ولكنه كان واسع الاطلاع ، وحسب الدارس نفهاً ومرانا في التاريخ الإسلاى أن يقرأ لامانس وأن يهضم ما يروقه من أبحاث وأن يبحث وينقب ايستطيع الرد على الجزء الباقي فيها وأن يراجع النصوس التي كان لامانس يبنى عليها أحكامه ليرى كيف كان يجحف في تفسير بعضها ويحمل بعضها الآخر مالا تحتمل . وقصارى القول أن قراءة لامانس ومنعلى شاكلته رياضة علمية ميدانها المكتب والمكتباتونقرع فيها الحجة بالحجة ويدفع النص الواحد بالنصوص الكثيرة، ثم قال (١٨٧٠) من بحثه المذكور «كتبلامانس كثيراً في تاريخ بني أمية ولكن ما كتبه يثوبه التعصب الديني أولا والتعصب لبني أمية بعد ذلك »

وقال (المرحوم) الدكتور زكى حسن في مجلة المقتطف \_ ديسمبر سنة ١٩٣٧ عن لامنس: « ومع أن هذا الراهب المؤرخ أخذ كثيراً من آرائه عن شيوخ المستشرقين فإنه انتحى ناحية ميزته عنهم وبالغ في التمصب على الإسلام حتى أفسد ذلك علمه في بعض النواحي وجعل المؤرخين وعلى رأسهم المستفرقون يشكون في أمانته العلمية ويتهمونه بركوب متن الشطط » .

Lammens: Les Ahabies et l'Organisation Militaire (1) de la Meque. Journal Asiatique, 1916.

Cl. Huart: Journal Asiatique, 1913, p. 216. (Y)

العبادى: إن المدلول التاريخي لـ كامة الأحباش متدس مع مدلولها الافوى ، غير أنه يجعل مناط التسمية تحالف هذه القبائل ومحالفتها قريشا بمكان مدين ، وهو أمر لايؤثر بحال في صحة النتيجة التي وصلنا إليها سهذه المقارنة ، وهي أن الأحابيش عرب . والحق إنا بإزاء قبيلة عربية آخذة في التـكون بواسطة الحلف الذي كان سبباً في تـكون كثير من القبائل العربية القديمة . ولولا مجيء الإسلام وحيلولته دون تمام المزج بين الأحياء المؤلفة للأحابيش لأصبحت هذه الأحياء قبيلة عربية صحيحة ، على نحو ما أصبحت البطون التي منها تألفت قبيلتاً تنوخ والرباب (۱۰) . وقال ابن هشام : أنه كان في معركة أحد « أحابيش وعبدان أهل مكة » (۲۰) .

ولا بدأن نفرق بين عبيد مكة وأحابيشها الذين كانوا يؤلفون القوة المسكرية المدافعة عن تلك الجهورية التجارية ، التي كثيراً ماتولى قيادتها الغفاريون لاشتهارهم بالجرأة والبطش وعدم احترامهم السكمية في بعض الأحيان (٢٠). كان عبيد مكة من الحبش من فلول جيش أبرهة ، أو بمن شرى بالمال خدمة أشراف مكة وتجارتها . وكان أقيال المين على الرغم مما تناقلوه أباً عن جد من التذكارات المؤلمة عن احتلال الحبش بلادهم يتحذون حرسهم من رجال الحبش . وكان أحباش مكة عبارة عن حلف من العرب قوامه أحياء من كنانة وخزيمة وخزاعة . يقول ابن عبد ربه ومن بني كنانة الأحابيش مثرو بن الحارث وهم بنو الحارث ابن عبد منه ابن عبد منه ومن بني كنانة ومنهم الحليس بن عمرو بن الحارث وهو رئيس الأحابيش بوم أحدى (٤).

روى الطبرى فى خبر الحديبية عن ابن اسحق ، أن النبى دعا خراس بن أمية الخراعى فبعثه إلى قريش بمكة وحمله على جمل له يقال الثملب ليبلغ أشرافهم عنه

<sup>(</sup>١) عبد الحميد المبادى (المرحوم): أحابيش قريش، هل كانوا عربا أو حبشا ؟

بحث مستخرج من مجلة كلية الآداب ، جامعة العاهرة ، مايو ١٩٣٣ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام : السيرة ص ٢٠ ه - ٢١ .

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير: أسد الفابة جـ٣ س ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) ابن عبه ربه : العقد الفريد ج ٣ ص ٣٤٠ .

ماجاء له . فعقروا به جمل رسول الله وأرادوا قتله فمنعته الأحاميش وعندئذ خلوا سبيله حتى أتى رسول الله (١) . وذلك يبين أن الأحابيش كانوا نداً لقريش في القوة والعدد وأن حلفهم معهم إنماكان يقوم علىالتناصر والتآزر . وروى الطبرى في خبر الحديببية أيضاً عن ابن إسحاق ﴿ أَن قريشاً بعثوا للرسول صلى الله عليه وسلم ، الحليس بن علقمة ، وكان يومثذ سيد الأحابيش وهو أحد بني الحارث بن عبد مناة بن كنانة ، فلما رآه رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : إن هذا من قوم يتألمون فابعثوا الْمَدَّكَ في وجهه حتى يراه ، فلما رأى الْمَدَّقَّى يسيل عليه من عرض الوادى في قلائده قد أكل أو باره من طول الحبس ، رجع إلى قريش ولم يصل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم إعظاماً لما رأى . فقال : يامعشر قريش ! إنى قد رأيت مالا يحل ، صد المدى في قلائده قد أكل أوباره من طول الحبس عن محله ، قالوا له أجلس فإيما أنت رجل أعرابي لا علم لك . . . فغضب الحليس ، وقال: يامعشر قريش! والله ماعلي هذا حالفناكم ولا على هذا عاقدناكم أن تصدّوا عن بيت الله من جاء معظماً له . والذى نفس الحليس بيده لتخلق بين محمد و بين ماجاء له أو لأنفرن بالأحابيش نفرة رجل واحد ، فقالوا له : مه ! كف عنا ماحليس حتى نأخذ لأنفسنا مانرضي به » (٢٠) .

ورغم مارواه الطبرى ، فقد وجد لامنس أن هناك «شبها غريباً بين لفظ الأحابيش واسم سكان حدود أريتريا الفربية» ووجد «أن لفويى العرب أخذت تولد الشروح والمشابهات المتنوعة للفظ الأحابيش ولا شيء بعد تلك المخيلة في سبيل الشرح والتعديل ، فكلما غرب اللفظ غرب شرحه ، و بعد استخراجه يسهل ذلك مافى أصول اللغة من مرونة وما في تصاريفها وصيغتها من لين وتنوع » (٢٠) . ثم

<sup>(</sup>۱) الطبرى: تاريخ الأمم والملوك ص ١٤١٨ .

<sup>(</sup>٢) الطبرى : نفس المصدر س ٢٥٤٢ .

Lammens: Les Ahabies et l'Organisation Militaire de (r) la Mecque. Journal Asiatique. 1916.

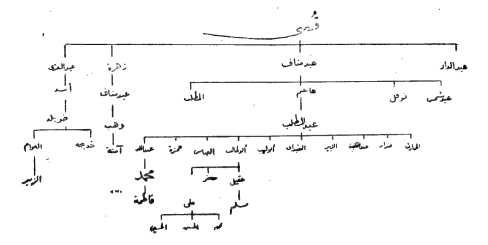
قال: إن يكن الأحابيش حلفاء قريش السياسيون ، فأى معنى محقر في اسمهم وكيف صارت اللفظة أحابيش ، من أقذع الشتائم وأقبح النموت كا براها في فر نابغة الهجاء حسان ، وهو من أعرف أبناء عصره بقيمة الألفاظ الهجائية ومواضع السباب ، إذ براه لا يتردد في استعالها عند ماأراد هجو بعض أعداء النبي من البدو فقال: أنتم أحابيش جمتم بلانسب . هذا السهم الدقيق المسدد لا يقع دون الهدف ، وبالتالي فلا يخلق بحسان إن يريشه إذا فهمنا الأحابيش مايقصد المحدثون أن يفهمونا إياه من كونهم حلفاء قريش السياسيين ، وهم لا يتعبون هذا التعب إلا في سبيل تخليص قريش من عار الالتجاء إلى عبدان أجانب عن المرب » .

ولم يرض مؤرخو العرب أن يخلط بين العبيد الحبشان وأحابيش قريش الذين يعتبرون بدواً من قبائل تهامة وقبائل جنوبى الحجاز من كنانة وخزاعة . يقول ابن قتيبة ﴿ إنهم عرب خُلص (١) كانت قريش تستدعيهم للاشتراك معها في الحروب ، ولكن الرسول صلى الله عليه وسلم عرف كيف يغل قوتهم ، بطريق السياسة وطريق العنف معا : فأما من حيث السياسة فقد اجتذبت إلى جانبه قبائل خزاعة وكنانة التي تنتمي إليها أحياء الأحابيش ، ولما كان صلح الحديبية أخذت خزاعة صراحة جانب الرسول ودخلت في عقده كا دخلت بكر بن عبد مناه خزاعة عد قريش ، وأما العنف فنتبينه في غزوة بني المصطلق ه (٢) .

هذه هي قبيلة قريش ، وهؤلاء هم الأحابيش حلفاء قريش السياسيون ، الذين كانت تستأجرهم قريش للدفاع عن قوافلها التجارية من بين بدو تهامه الضاربين بجوارها .

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة : الممارف س ٢٠٧ .

<sup>(</sup>٧) عبد الحميد العبادي ( المرحوم ) : أحابيش قريش ، هل كانوا عربا أو حبشا ؟



#### ٢ - بثرب:

هى إحدى مدن الحجاز المتحضرة ، وقد ورد ذكرها بهذه التسمية فى القرآن الكريم فى قوله تعالى ( و إذ قالت طائفة منهم يا أهل يثرب لامقام لكم فارجعوا ) ، على أنها عرفت بعد ذلك بالمدينة وظل هذا الاسم ملازما لها حتى الآن .

وتقع يثرب فوق هضبة بلاد المرب الوسطى ، وبذلك تختلف عن مكة التى تمتبر من مدن السهل الساحلى ويُحدَ موقعها تقريباً فى منتصف مجموعة من الجبال ترتفع نحوها على شكل حدوة الحصان تاركة جهتها المفتوحة فى جنوبها الشرق (١) . وأشهر هذه الجبال ، جبلا أحد وثور ويقعان فى الشمال .

وتمتاز معظم أراضى يثرب بسهولة التربة ، إلا أنها تنحدر نحو الشمال متفقة في ذلك مع الانحدار العام المهضبة الوسطى من الجزيرة العربية ، وتربتها في الجهة الجنوبية مشبعة بالمياه التي يندر وجود مثلها في سائر الحجاز ، وتظهر هذه المياه وتسكثر بعد نزول الأمطار وتحدر السيول ، وتغور بعض مياه الأمطار والسيول

Rutter: Holy Cities of Arabia, p. 512. (١) (م - ٨ التاريخ الإسلامي العام)

تحت الأرض وتستقر فى جوفها (١٠ . وكان لذلك أثره فى انتشار الزراعة التى تعتمد على مياه الآبار بها ، وهى من هذه الناحية تختلف عن مكة التى وصفت فى القرآن بأنها ( وادى غير ذى زرع ) .

ولقد كان هناك فى المدينة موضع خاص يسمى « العقيق » لا يبعد عنها بأكثر من ميلين أو ثلاثة من جهتها الجنوبية الفربية (٢). وكانت السيول الهابطة من الجبال حوله تنحدر إليه فتكثر به المياه التي تروى البساتين المنبثة هناك ، وتنعش نفوس الأعراب الذين يحلون بالمدينة بعد طول الترحال والتجول وتعقد حلقات الطرب فى ذلك الموضع الفريد ، فينشد الشعراء و يغنى المغنون تحت ظلال الأشجار والنخيل .

و « المدينة » (٣) ، بلدة زراعية تكثر بها الآبار والأشجار ، وتفوق مكة من حيث ثمارها ومنتجاتها ، ومناخها على ما فى صيفها من حر وشتائها من بود خير من مناخ مكه أيضا . ولذلك اختلف تاريخ المدينتين إبان العصر الجاهلي ، لأنهما تأثرتا بطبيعتهما الجفرافية أكثر من أى شيء آخر .

وكان أول من نزل المدينة بعد الطوفان ، قوم يقال لهم صَمْل وفالح ، فغزاهم داود عليه السلام حتى هلكوا<sup>(3)</sup> . وكان المالقة ينزلون غزة وعسقلان وساحل محر الروم وما بين مصر وفلسطين ، ثم سكنوا مكة والمدينة والحجاز كله . وكان ساكنو المدينة منهم بنوهف ، و بنوسعد ، و بنو الأزرق ، و بنو مطروق ، وكان ملك الحجار منهم رجل يقال له الأرقم ينزل ما بين تياء وفدك<sup>(0)</sup> .

<sup>(</sup>١) بول Buhl : الموسوعة الإسلامية ، مادة Buhl

<sup>(</sup>٧) لامنس: الموسوعة الإسلامية ، مادة Akik

<sup>(</sup>٣) يقال إن للمدينة تسمة وعشرين إسماً منها طيبه والمباركة والعاصمة . وروى في قول النبي صلى الله عليه وسلم « رب أدخلني مدخل صدق وأخرجي خرج صدق » قالوا المدينة ومكة.

<sup>(</sup>٤) أبو التقا محمد بهاء الدين: تاريخ مكة المشرقة س ٢١٦. مخطوط بدار الكتب المصرية رقم ٧١٠٠ تاريخ .

<sup>(</sup>٠) الأصفهاني : الأغالي ج ١٩ س ٩٤.

ولم يستمر العالقة طويلا في احتلال المدينة لأنهم كانوا أهل عزو بنى شديد، مما جمل موسى بن عمران يرسل إليهم بعض جنوده ليقتلوهم . ويقول السمهودى عن هذه الغزوة اليهودية : «كانت العاليق قد انتشروا في البلاد فسكنوا مكة والمدينة والحجاز كله ، وعتوا عتوا كبيراً ، فلما أظهر الله تعالى موسى على فرعون ووطى الشام ، وأهلك من بها بعث إليهم جندا من بنى إسرائيل للحجاز ، وأمرهم أن لا يستبقوا منهم أحدا بلغ الحلم ، فقدموا ، فأظهرهم الله ، فقتلوهم . وأصابوا ابن ملكهم الأرقم ، وكان أحسن الناس وجها فلم يقتلوه وأخذوه معهم وأصابوا ابن ملكهم الأرقم ، وكان أحسن الناس وجها فلم يقتلوه وأخذوه معهم إلى موسى الذي كان قد توفى قبل عودتهم ، فلم يسمح لهم اليهود بالإقامة بالشام لأنهم خالفوا أمر نبيهم ، فرجعوا إلى الحجاز وأقاموا به ونزل جمهورهم بيثرب » (١).

كان هذا هو أول سكنى اليهود فى يثرب ، فانتشروا فى نواحى المدينة كلها المالية فاتخذوا بها الآطام والأموال والمزارع . و بعد أن تغلب الرومان على بين إسرائيل فى الشام ، تشقت اليهود فى أنحاء متفرقة حول فلسطين فى القرنين الأول والثانى الميلاديين . وكانت جزيرة العرب من أنسب البقاع للاعتصام بها من ظلم الرومان ، وذلك لبعدها عن سطوة النسر الرومانى ، ولصعو بة سير الكتائب الرومانية المنظمة فيها إذا ما فكر الرومان فى مطاردة اليهود ، وعلى ذلك فقد استوعبت بلاد العرب الشمالية عددا كبيراً من هؤلاء اليهود المصطهدين ، ونزل معظمهم فى يثرب لسهولة الحياة بها . وقد عدد لنا الأصفهانى أحد عشر اسما من أسماء قبائل بنى اسرائيل الذين سكنوا المدينة حتى نزلما الأوس والخزرج وهم : بنو عكرمة ، و بنو ثعلبة ، و بنو مجمر ، و بنو زغورا ، و بنو قينقاع . و بنو النصيص (٢) .

<sup>(</sup>١) السمهودى : خلاصة الوفا َ بِأُخبار دار المصطفى ص ١٠٩ .

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني : الأغاني ج ١٩٠ س ١٩٠ .

ولقد اختلط اليهود بالمرب المقيمين في يثرب وأشهرهم: بنو الحرمان ، و بنو مرثد ، و بنو معاوية ، و بنو الشغلية . و بلغ من اختلاطهم بهم أن تكاموا اللغة العربية ، ولكنها كانت عربية مشو بة بالرطانة العبرية ، كا أنهم تأثروا بنظم العرب الاجتماعية فعاشوا معيشتهم القبلية . ولقد أدخل اليهود إلى بلاد العرب أنواعا جديدة من الأشجار ، وطرقاً للحراسة والزراعة بالآلات ، كا اشتغل اليهود بالتجارة وعنوا بها عناية كبيرة حتى صار لبعضهم فيها شهرة عظيمة وصيت بعيد بالتجارة وعنوا بها عناية كبيرة حتى صار لبعضهم فيها شهرة عظيمة وصيت بعيد كأبى رافع الخيبرى ، واشتغلوا بصناعة الأسلحة كالسيوف والدروع وسأتر الآلات الحديدية المعروفة وقتذاك (۱) . واشتهر بنو قينقاع بصناعة الصياغة حتى كان لمم في يثرب حى خاص يعرف محى بنى قينقاع (۱) .

ظل اليهود مقيمين في يثرب مع من بها من العرب حتى حدث سيل العرم في مأرب ونزح إليهم من بلاد الين الأوس والخزرج . ولقد اختافت روايات المؤرخين في سبب هجرة الأوس والخزرج إلى المدينة ، كما تضاربت بشأنه أقوال المحدثين : فابن هشام يذكر أن عمرو بن عام رأى جرذاً يحفر في سد مأرب ، فعلم أنه لابقاء للسد بعد ذلك وعزم على الهجرة ، فاختلق سبباً للرحيل بأن أوعز إلى أصغر أولاده أن يلطمه عندما يغلظ له في القول ، وعندما حدث ذلك قال : أقيم ببلد لطم وجمى فيه أصغر ولدى ، ولهذا باع عمرو أملاكه وخرج من اليمن ، و بعد رحيله قالت الأزد : لا نتخلف عن عمرو بن عامر فباعوا أموالهم وخرجوا معه ، فساروا حتى نزلوا بلاد عك مجتازين يرتادون البلدان ، فحاربتهم عك فكانت حربهم سجالا ، ثم ارتحلوا عنهم فتفرقوا في البلدان : فنزل آل جفنة بن عمر بن عامر الشام ، ونزلت الأوس والخزرج يثرب ، ونزلت خزاعة مراً ، ونزلت أزد عان (السراة السراة السراة ونزلت أذد عان (السمهودى فيرى أن عمر و بنعامر قد توفى السراة السراة و نزلت أذد عان (الله السمهودى فيرى أن عمر و بنعامر قد توفى

<sup>(</sup>١) إسرائيل ولفنسون: تاريخ اليهود في بلاد العرب ص ١٧.

<sup>(</sup>٢) ولفنسون : نفس المصدر س ١٩ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام : السيرة ص ٨ .

قبل سيل العرم وصارت الرئاسة إلى أخيه حمران بن عامر ، وقد أنذرته طريفة السكاهنة أن ماء غامرا سيغمر البلاد و يحولها إلى خراب بلقع . ولما سألها عن موعده أخبرته بأن ذلك سيكون عندما يرى جرذا يحفر سدالمرم ، ولما رأى عمران أن الجرذ تحفر في السد أيقن أن الأمر قد وقع وأن الخراب حل على مأرب ، فاحتال مع بنى أخيه على الهنجرة (١) . و يرى الأصفهاني أن الهجرة إنما حدثت بعد حدوث السيل الذي خرب السد (٢) .

ولما طال الزمن على هذا السد وأهمله الماوك، تصدعت جوانبه ، ولم يعد يحتمل تدفق السيول ، ففاضت مياهه على ماحوله من القرى والمزارع . و يظهر أن السيل قد حدث وأهل البلاد مقيمون بها ، كا يستدل من قوله تعالى فى سورة سبأ (لقد كان لسبأ فى مسكنهم آية جنتان عن يمين وشمال ، كلوا من رزق ربكم واشكرواله بلدة طيبة وربغفور ، فأعرضوا فأرسلنا عليهم سيل العرم ، و بدلناهم بمنتين ذواتى أكل خط وأثل وشىء من سدر قليل ) . وكان من أثر بمنتيم جنتين ذواتى أكل خط وأثل وشىء من بدر قليل ) . وكان من أثر ذلك الحادث الذى لا يتطرق الشك فى حدوثه (٢) أن هاجر عدد كبير من بلادالين إلى الجهات الشمالية والشرقية من جزيرة العرب: فنزل آل جفنة الشام ، ونزلت الأوس خزاعة مراً (١٠) ، ونزلت أزد السراة السراة ، ونزلت أزد همان ، ونزلت الأوس خزاج يثرب .

نزل الأوس والخزرج على اليهود فى المدينة ، فأقاموا معهم وعاشوا بجوارهم ، وكانت علاقتهم بهم أول الأمر علاقة ود وصفاء ، حتى أثرى الأوس والخزرج

<sup>(</sup>١) السمهودي : خلاصة الوفا ص ١١٢.

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني: الأغاني ج ١٩ س ٥ ٩ .

O'Leary de Lacy: Arabia before Muhammed, p. 89. (٣)
(٤) يقول ابن هشام « خزاعة بنو حارثة بن عمرو بن عامر ، وإنما سميت خزاعة لأنهم تخزعوا من ولد عمرو بن عامر حين أقبلوا من العمن يريدون الشام فنزلوا بمر الظهران وأقاءوا مها » . السعرة ص ٩ ه .

لاشتفالهم مع اليهود بالتجارة والزراعة وسائر مرافق الحياة الاقتصادية في المدينة . وفي ذلك يقول السمهودي : « وجد الأوس والخزرج الأموال والآطام بأيدى اليهود والعدة والقوة معهم ، فمكثوا ماشاء الله ، ثم سألوهم أن يمقدوا بينهم جواراً وحلفاً يأمن به بعضهم من بعض ، و يمتنعون به ممن سواهم . فتحالفوا وتعاملوا وظلوا كذلك زماناً طويلا ، وأثرت الأوس والخزرج وصار لهم مال وعدة ، فخافت وُركيظة والنضير (۱) أن يغلبوهم على دورهم فتنمروا لهم حتى قطموا الحلف » (۲) .

وظل الأوس والخزرج أهل عز ومنعة فى بلاده ، حتى وقعت بينهما حروب طويلة اشتركت فيها بعض القبائل العربية ، ومن هذه الحروب : يوم الصفينة وهو أول يوم جرت الحرب فيه ، ويوم السرارة ، ويوم وفاق بنى خطمة ، ويوم حاطب ويوم حضير السكتائب ، ويوم أطم بنى سالم ، ويوم البقيع ، ويوم بعاث ، ويوم مضرس ومعبس ، ويوم الدار ، ويوم بعاث الآخر ، ويوم فجار الأنصار (٢٠٠٠). وأدت الحروب التى وقعت بين الأوس والخزرج بسبب مابينهما من دماء وثارات وأدت الحروب التى وقعت بين الأوس والخزرج بسبب مابينهما من دماء وثارات الى جعل الحياة فى المدينة مضطربة أشد الاضطراب . وكان النصر فى أول الأمر حليف الخزرج على الأوس ، حتى اضطرت الأوس حوالى السنة العاشرة قبل المجرة أن تسعى لمحالفة قريش على الخزرج . على أن قريشاً كانت أحرص من أن المجرة أن تسعى لمحالفة قريش على الخزرج . على أن قريشاً كانت أحرص من أن تزج بنفسها فى حرب لا تعود عليها بفائدة . لذلك أبت أن تتورط فى ذلك الحلف وردت رسل الأوس خائبين .

عادت الأوس تلتمس الحلف من يهود يثرب الذين كانوا قد وقفوا في تلك الحرب موقف الحياد، واستطاعت أن تعقد حلفاً مع بني قريظة والنضير، فلما

<sup>(</sup>١) كان يقال لبنى قريظة وبنى النضير خاصة من اليهود ، السكاهنان ، نسبوا بذلك إلى جدهم الذي يقال له السكاهن . الأغانى جـ ١٩ ص ٥٩ .

<sup>(</sup>٢) خلاصة الوفا س ١١٥ .

<sup>(</sup>٣) اليعقوبي : تاريخه ج ٢ س ٢٧ .

بلغ أمر الحلف الخزرج ، أرسلت إلى اليهود تحذرهم عاقبة هذا الحلف ، غير أن اليهود أخبروا الخزرج أنهم لا يرغبون في الحرب ، وعند ثذ طلبت منهم الخزرج رهنا أربعين غلاما من غلمانهم ليضمن حيادهم ، فامتثل اليهود لأمرهم وسلموا لهم الضمان المطلوب . وما لبثت الخزرج أن خيرتهم بين الجلاء عن يثرب والنزول لهم عن أرضهم أو قتل غلمانهم . وقد اعتزم اليهود الجلاء فعلا عن المدينة ، بعد أن رأوا أن الخزرج قد لجت في طغيانها ، إلا أن كعب بن أسد القرظي علهم على العدول عن موقفهم وطلب منهم محالفة الأوس صراحة ، فما كان من الخزرج إلا أن قتلوا الفلمان وعقدوا حلفاً مع قبيلة بني قينقاع اليهودية .

وهكذا انقسمت يثرب إلى معسكرين كبيرين ، انحازت القبائل البهودية إلى منهما . ولم يلبث أن التتى أولاد قيلة (١) ببعاث ، قبيل الهجرة بنحو خمس سنين ، وانتهى الأمر فيه بانتصار الأوس على الخزرج بعد أن قتل من الفريقين عدد كبير من أشرافهما . وتصافح الأوس والخزرج بعد بعاث ، واتفقا على إقامة حكومة فى يثرب ، ممثلة فى شخص عبد الله بن أبى الخزرجى وهموا بنتو يجه فعلا ، وأقبلوا ينظمون له الخرز \_ شارة الملك عندهم \_ ولكن حدث مالم يكن يدور مخلدهم ، إذ بينما كانوا يتأهبون لهذا الحدث المكبير ، هاجر رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى يثرب ، فدان له أهلها بالطاعة والولاء ، وعدلوا عن تولية عبدالله بن أبى الخزرجى ، ولذلك ظل معارضاً للنبى فى نزاعه مع قريش وسمى هو وأتباعه ، فى القرآن الكريم ، باسم « المنافقين » .

<sup>(</sup>١) هم الأوس والخزرج. وأمهما قيلة بنت كاهل بن عذرة بن سعد. وقال ابن الحكلبي : قيلة بنت الأرقم بن عمرو .

#### ٣ - الطائف:

تقع الطائف في الجنوب الشرق من مكة على نحو خسة وسبعين ميلا ، وترتفع عن سطح البحر نحو خسة آلاف وأربعائة قدم (۱) ، وتمتاز بخصو بة تربتها وجودة مناخها ، وثمارها لا تختلف عن ثمار الشام حتى قيل إنها كانت قرية بالشام نقلت إلى الحجاز . ويقول بركهارت (۲) عن الطائف : ﴿ إنها أجل بقعة في الحجاز وأبهج موضع شاهدته في طريقي إلى الحجاز بعد رحيلي من لبنان (١) ، ولاغرو فقد أعجب بالطائف كل من زارها وقضى بعض أيامه بين ربوعها . يقول رتر فقد أعجب بالطائف كل من زارها وقضى بعض أيامه بين ربوعها . يقول رتر في الجزيرة العربية ، فقد كانت أشجار الخوخ واللوز محملة بأزهارها المتفتحة ، وما أعجب أن تجد جال الربيع في هذه البقعة من جزيرة العرب الحرقة الجدبة، حتى وما أعجب أن تجد جال الربيع في هذه البقعة من جزيرة العرب الحرقة الجدبة، حتى قلت لرفيقي أن ما يزعمه أهل مكة عن الطائف بأنها كانت فردوساً من رياض الشام ، حل على أجنحة الملائكة إلى الحجاز ، حقيقة واقعة (٥) .

وكان من أثر ارتفاع الطائف عن سطح البحر وكثرة المزارع والنخيل بها، أن اتخذها أشراف مكة مصيفاً لمم ، حيث كانوا يتمتعون بالراحة مدة الصيف في قصورهم التي أنشأوها هناك (٢٠) ، وكانت حاصلاتها تشمل المسل والبطيخ والموز والتين والعنبوالزيتون والسفرجل (٧) ، ويقول ياقوت ﴿ إنها ذات مزارع ونخل وأعناب وموز وساير الفواكه ، و بها مياه جارية وأودية تنصب منها إلى تبالة . . . وفي أكنافها كروم على جوانب ذلك الجبل ، فيها من العنب العذب

<sup>(</sup>١) الموسوعة الإسلامية ، مادة Taif

<sup>(</sup>٢) ياقوت: ممجم البلدان ، مادة الطائف .

 <sup>(</sup>۳) ولد جون لویس برکهارت السویسری عام ۱۷۸٤ ، وسافر إلى الحجاز عام ۱۸۱۶
 حیث جال بین ربوعه ، ثم رجع إلى القاهرة حیث توفی عام ۱۸۱٦ و نشیر کتابه المسمی
 د أسفار فی الجزیرة العربیة » فی لندن عام ۱۸۲۹ .

Burckhardt: Travels in Arabia, p. 65. (§)

Rutter: Holy Cities of Arabia, p. 331-332. (e)

Lammens: Taif â la Veille de l'Hegire, p. 45. (1)

<sup>. (</sup>٧) ابن بطوطة : تحفة النظار ج١ ص ٣٠٤ -- ٣٠٥ (طبعة باريس ١٨٩٣م) .

مالاً يوجد مثله في بلد من البلدان ، وأما زبيبها فيضرب بحسنه المثل ، وهي طيبة الهواء شامية ربما جمد فيها الماء في الشتاء ، وفواكه أهل مكة منها »(١).

وقد زاد موقع الطائف الطبيعي على طريق القوافل - الممتد من جنوب بلاد الحجر - من أهميتها كركز تجارى ، فضلاً عن كونها مدينة صناعية ، يقول الهمداني : « الطائف مدينة قديمة جاهلية وهي بلد الدباغ يدبغ بها الأهب الطائفة الممدوكة » (٢) ، واشتهرت ورود الطائف بالعطر الذي كان يمد أهل مكة بما محتاجون إليه من طيب ، أما خر الطائف فقد كان برغم كثرة الطلب عليه أقل ثمناً من النوع الذي كانوا مجلبونه من الشام والعراق .

كانت الطائف تسمى قديماً وجابوج بن عبد الحى ، أحد العالقة الذين نواها وهو أخ لأجاء الذى سمى به جبل طى و ( ) . وقد ذكر على بن عراق عن صاحب كتاب المطالع و أن وادى وج هو أرض الطائف جميمها ( ) . على أن هذا الاسم لم يذكر في القرآن الـكريم ، و إنما ورد بعض أحاديث العرب مثل قول خولة بنت حكم وإن آخر وطأة وطأها الله بوج » ، وقيل إن المراد بالقريتين في قوله تعالى ( لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم ) ، إنهما مكة والطائف ( ) .

كانت قبيلة ثقيف تقيم في الطائف ، ولقد أوضح البكرى سبب إطلاق م هذا الاسم عليها بقوله : ﴿ بعد أن افترق قسى (١٦) والنخع ، مضى قسى حتى

<sup>(</sup>١) ياقوت : معجم البلدان ، مادة الطائف .

<sup>(</sup>٢) الهمداني : صفحة جزيرة العرب س ١٢٠ ( طبع ليدن ).

<sup>(</sup>٣) ياقوت : معجم اليلدان ، مادة الطائف .

 <sup>(</sup>٤) على بن عراق: نشر اللطائف في قطر الطائف ص٨. مُخطوط بدار الـكتبالمصرية
 رقم ٣٣٣٣ تاريخ.

<sup>(</sup>ه) على بن عراق: نفس المصدّر س ٣ .

<sup>(</sup>٦) هو قسى بن منبه بن بكر بن هوزان .

أتى وادى القرى فنزل بعجوز يهودية كبيره لاولد لها ، فكان يعمل بالنهار ويأوى إليها بالليل ، فاتخذها أما واتخذته ابنا . فلما حضرتها الوفاة ، قالت له : يا هذا لا أحد لى غيرك وقد أردت أن أكرمك لإلطافك إياى ، فإذا أنت وادياً واريتنى فخد هذا الذهب وهذه القضبان من العنب ، فإذا أنت نزلت وادياً تقدر على الماء فيه فاغرسها فيه ، فإنك تنتفع بها ، وماتت . فأخذ الذهب والقضبان ثم خرج إلى وج وهو الطائف ، وهناك أمنه عامر بن الظرب العدواني سيد قيس وحكمها ، وزوجه ابنته زينب فولدت له عوفا وجشم ودارساً ، ثم هلكت زينب فزوجه ابنة له أخرى يقال لها آمنة ، فولدت له ناصر بن قسى والمسك بنت قسى ثم غرس قسى تلك القضبان بوادى وج فأنبثت ، فقال أهالي وج : قاتله الله ما أثقفه ، حين ثقف عامراً حتى أمنه وزوجه ، وأنبت تلك القضبان حتى أطعمت ، فسمى ثقيفاً يومثذ » (1)

وأقامت ثقيف مع عدوان بن عمرو بن قيس إلى جانب الطائف ، وتكائر نسلها حتى أشحت قبيلة كبيرة في العدد والمنعة ، وحدث أن نزلت عامر بن صعصعة ناحية من الطائف مجاورين لعدوان ، ثم استطاعوا أن يخرجوا عدوان من الطائف ويستولوا عليها . أما كيفية استيلاء ثقيف على الطائف جيمها ، فقد ذكر البكرى لاعرفت ثقيف فضل الطائف فقالوا لبني عامر : إن هذه بلاد غرس وزرع ، وقد رأينا كم اخترتم المراعى عليها فأضررتم بعارتها وأعمالها ونحن أبصر بعملها منكم فهل لسكم أن تجمعوا الزرع والضرع وتدفعوا بلادكم هذه إلينا ، فنثيرها حرثا فيل لسكم أن تجمعوا الزرع والضرع وتدفعوا بلادكم هذه إلينا ، فنثيرها حرثا ونغرسها أعنابا وأشجاراً . . . فإذا بلغت الزروع وأدركت الثمار شاطرناكم ، فحكان لسكم النصف بحقه كم في البلاد ولنا النصف بعملنا فيها . فدفعت بنو عامر فسكن لكم النصف بذلك الشرط ، فأحسنت ثقيف عمارتها ، فكانت بنو عامر الطائف إلى ثقيف بذلك الشرط ، فتأخذ نصف الثمار كلها كيلا وتأخذ ثقيف النصف الثانى ،

<sup>(</sup>١) الكرى: معجم ما استعجم ج١ ص ٦٥ - ٦٦ ، نشر الأستاذ مصطنى السقا.

وكانت عامر وثقيف تمنع الطائف ممن أرادهم فلبنوا بذلك زماناً من دهرهم، حتى كثرت ثقيف فحصنوا الطائف و بنوا عليها حائطا يطيف بها ، فسميت الطائف ، فلما قووا بكثرتهم وحصونهم امتنعوا من بنى عامر فقاتلتهم بنو عامر فلم تصل إليهم ولم يقدروا عليهم » (1).

وَهَكَذَا انتصرت ثقيف وتفردت بملك الطائف ، فضر بتهم العرب مثلا ، قال أبو طالب بن عبد المطلب :

منعنا أرضنا من كل حى كا امتنعت بطائفها تقيف أتاهم معشر كى يسلبوهم فحالت دون ذلكم السيوف (٢)

كانت الطائف من مدن الحجاز القوية حتى قرنت بمكة وأصبحت تدانيها في القوة والأهمية ، ولا غرو فقد ورد ذكرها في عدة أحاديث منسوبة للرسول صلى الله عليه وسلم ، تبين مقدار أهميتها وعظيم مكانتها . روى أحمد بن حاتم الموصلي أن الرسول رأى عبد الله بن عباس فقال : لو كان بمدى نبي مرسل لكان عبد الله بن عباس ، اللهم فقمه في الدين وانشر منه وعلمه التأويل وبارك فيه إنه سيدفن بالطائف ، فمن زاره بها فكأنما زار قبرى . وعن عبد الله بن عباد ابن جعفر ، قال : سممت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : أول من أشفع له يوم القيامة أهل المدينة وأهل مكة وأهل الطائف ".

وقال كنانة بن عبد ياليل بن عمرو يفخر بالطائف ويذكر فضلما :

كَأْنَ الله لم يؤثر علينا غداة تُجزَّأُ الأرض اقتساما عَرَفْنا سهمنا في الكف يهوى لدى وَجِّ وقد قسمَ السهاما

<sup>(</sup>۱) البكرى: معجم ما استعجم ج ۱ ص ۷۷ - ۷۸.

<sup>(</sup>٢) ياقوت : معجم البلدان ، مادة الطائف .

 <sup>(</sup>٣) على بن عراق : نشعر الاطائف في قطر الطائف ص ٢ مخطوط بدار الحتب المصرية ،
 رقم ١٢٣٣ تاريخ .

فلما أن أبان لنا اصطفينا سَنامَ الأرض إن لها سناما أسافلها منسازل كل حي وأعلاها لنا بلداً حراماً (١)

وصارت الطائف بعد الفتوحات الإسلامية تابعة لمكة ، وانحط شأن البلدين معا ، بينما اتسع نفوذ المدينة وصارت الزعامة إليها على مدن الحجاز (٢٠) واستمرت الطائف محافظة على مركزها القديم ، وعدت مصيفاً لأشراف العرب كاكانت في الجاهلية تماما ، وكانت زينب بنت يوسف أخت الحجاج تشتو بمكة وتصيف بالطائف . كا روى الأصفهاني : أن عائشة بنت طلحة لما تأيمت (٢٠) كانت تقيم بمكة سنة وبالمدينة سنة وتخرج إلى مال لها عظيم بالطائف وقصر كان لها هناك فتتنزه فيه وتجلس بالعشيات فيتناصل بين يديها الرماة (٤٠) .

وتدين الدولة العربية المطائف بما أحرجته لها من رجالات في الشؤون الإدارية والحربية ، منهم زياد بن أبية والمغيرة بن شعبة وها القائدان المحنكان في حيش معاية ، والحجاج بن يوسف الثقني عامل عبد الملك على العراق ، ومحمد ابن القاسم الذي تغلغل في قلب آسيا وضم هذه المناطق إلى حوزة الإسلام . وعلى أكتاف هؤلاء ، ازدهرت الدولة الأموية ، واستطاعت أن تقضى على كثير من العقبات التي قامت في وجهها .

<sup>(</sup>١) البكرى: معجم ما استعجم جر ١ ص ٧٨ ، نشير الأستاذ مصطفى السقا .

<sup>(</sup>٢) لامنس : الموسوعة الإسلامية ، مادة Taif .

<sup>(</sup>٣) تأيمت المرأة : مات عنها زوجها ولم تنزوج بعده .

<sup>(</sup>٤) الأصفهاني : الأغاني ج ٦ س ٢٠٣ — ٢٠٤ (طبعة دار الكتب) .

# -- تاريخ الجاهلية الديني

تعددت الديانات في بلاد العرب قبل الإسلام واختلفت اختلافاً متبايناً ، وتأثرت عادة بما جاورها من البلاد ، فقد ذكر اليعقوبي ﴿ أَن أَديان العرب كانت محتلفة بالحجاورات لأهل الملل والانتقال إلى البلدان والانتجاعات ﴾ (١) كا أخذ العرب عن الأمم التي اتصلوا بها كثيراً من آلهتها . وأثبتت الدلالات في بلاد العرب وجود ديانات سماوية كالمسيحية واليهودية ، وغير سملوية كالمجوسية والصابئة والوثنية التي كانت العامة والغالبة في شبه جزيرة العرب .

# ١- الديانة الوثنية

#### مظاهر الوثنية الجاهلية :

اختلفت مظاهر الوثنية في بلاد العرب قبل الإسلام باختلاف الأمكنة والبقاع: فهي عند البدوى الضارب في فيافي جزيرة العرب تمثل أول أشكال المعتقدات السامية وأبسطها وأكثرها سذاجة، ولكنها عند عرب الجنوب بما فيها من المظاهر الفلكية والهياكل المزخرفة والشعائر الدينية الخلابة وتقديم الذبائح والقرابين تمثل مرحلة من التطور راقية محدثة وهي مرحلة أدت إليها حالة الاستقرار والتحفير في المجتمع (٢).

وديانة البدوى — شأمها فى ذلك شأن غيرها من الديانات البدائية — مبنية على الإيمان بوجود أرواح فى الأشياء المادية ، بما يرى الإنسان حوله كالأشجار والرمال والحجارة ، أو بمما فى مظاهر الطبيعة كالرياح والأمطار والنجوم والشس والقمر ، فاعتقد البدوى أن لكل من هذه الأشياء روحاً تحركها ، وبالتدرج أصبحت القوى الطبيعية العليا آلهة ، أما القوى السفلى فأحيات إلى مراتب الجن والشياطين . ثم تكاملت صورة الألوهية فى مخيلة الجاهلى ، إلا أن

<sup>(</sup>۱) تاریخ الیعقوبی : ج۱ س ۲۱۱ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ العرب ص ١٣٣ .

المحسوسات الطبيعية كالأشجار والآبار والكهوف والحجارة بقيت مقدسة تعد وسائط يتقرب العابد منها إلى المعبود (١٠) .

نزع العرب في منطقة الحجاز وما يجاورها من أنحاء نجد إلى تكريم الحجارة المقدسة أو المؤلمة — على قول بعض المؤرخين — تكريماً لا يختص بقبيله دون أخرى ، ولا ينفرد به بلد دون آخر ، وهذا القرآن الكريم والشعر الجاهلي القديم شاهدان على انتشار الأصنام في أنحاء الجزيرة . ونسب بعضهم هذا الانتشار إلى شهرة المعبدين القرشيين : الصفا والمروة وكلاها من أسماء الحجارة (٢٠) ، حتى قيل إن ذلك أدى إلى إيهام الرواة وجماع الأحاديث النبوية بأن عبادة الحجارة كانت عامة في بلاد العرب . وأول مؤرخو العرب بوجه عام والعارفون بتاريخهم الديني على وجه الخصوص ، مثل هذين الاسمين : فقد ذكر ابن دريد « ربما سميت على وجه الخصوص ، مثل هذين الاسمين : فقد ذكر ابن دريد « ربما سميت الحجارة الرقاق البيض التي تبرق في الشمس مروا والمروة المعروفة بمكة » (٢٠) ، وقال في موضع آخر : الصفا الحجارة (٤) ، وذهب إلى أن الشخص من البدو وكان إذا وجد حجراً أخذه وعبده » (٥) .

وكانت الحجارة التي تكرمها القبائل مأخوذة في أصلها من الحرم المكى . وفي ذلك يقول ابن هشام عن ابن إسحق « ويزعمون أن أول ما كانت عبادة الحجارة في بني إسماعيل أنه لا يظمن منهم ظاعن من مكة حينا ضاقت عليهم والتمسوا الفسح في البلاد إلا حمل معه حجراً من حجارة الحرم تعظيما للحرم ، فيثما نزلوا وضعوه فطافوا به كطوافهم بالكعبة ، حتى سلخ ذلك بهم إلى أن كانوا يعبدون مااستحسنوا من الحجارة وأعجبهم » (٢) .

<sup>(</sup>١) فليب حتى : ناريخ العرب س ١٣٤ .

<sup>(</sup>٢) أبن دريد: الاشتقاق ص ٤٦. ابن الأثير: أسلد الغابة جـ٣ ص ٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) ابن دريد: نفس المصدر س ٤٧ .

<sup>(</sup>٤) ابن دريد: نفس المصدر س ٨ .

<sup>(</sup>٥) ابن درید: نفس المصدر س ٧٦ . السمهودی: وفاء الوفاء ج ٢ س ٣٧٣ .

<sup>(</sup>٦) ابن هشام : سيرة رسول الله ص ٥١ .

والحجارة المؤلمة نوعان: النوع الأول هو الحجارة المحمولة أو المنقولة ، والنوع الثانى هو الحجارة الثابتة التى لاتبزحزح من محالها كالمعابد الخاصة بالحجاز ولاسيا معبد مكة ، وفى كتب سير الرسول صلى الله عليه وسلم شواهد كثيرة على نقل هذه الحجارة المكرمة ، ومن ذلك شهادة ابن سعد بشأن الحجر الأسود فقد ذكر أنه لا ملح حج آدم وضع الحجر الأسود على أبى قبيس ، فكان يضىء لأهل مكه ليالى الظلم كما يضىء القمر ، فلما كان قبيل الإسلام بأربع سنين ... أنزلته قريش من أبى قبيس » (1) ، ويعلق الأب لا منس على شهادة ابن سمد بقوله « إن ما يهمنا من هذا الحادث هو أن المؤرخين إذا ما عرضوا لهذا الموضوع فى المصر ما يهمنا من هذا الحادث هو أن المؤرخين إذا ما عرضوا لهذا الموضوع فى المصر عن الحجازة المؤلمة أو تلك الأصنام التى تمثل المعبودات الجاهلية : الحجارة المحمولة أو المنقولة ، والحجارة الثابتة ، وهذه الحجارة الأخيرة كانت وحدها مركوزة الانتزحزح من محالها ، وقد تكون منها المعابد الخاصة بالحجارة ولا سيا معبد لاتتزحزح من محالها ، وقد تكون منها المعابد الخاصة بالحجارة ولا سيا معبد مكة (٢).

واشترك الصنم « مغوث » ، على ماورد فى بعض أساطير الأدب الجاهلى فى حروب العرب القبلية ، ، كما نرى العربى يستغيث ويستنصر هبل فى غزوة أحد . وأوضح الطبرى أن أبا سفيان كان فى هذه الغزوة ، يحمل اللات والعزى (٢٠) وكان أبو سفيان فى ذلك الوقت سيد مكة المطاع وقائد الناس (١٠) بل «رب تهامة» . وهكذا جمع أبو سفيان بين أعمال السيد المدنية والدينية التى اختص بها فى القبائل العربية السكرى من جمعوا بين صفة الرب أو السيد وصفة السكاهن (٥٠) ،

<sup>(</sup>١) ابن سمد: الطبقات المكرى - ١٠ص ١٢.

 <sup>(</sup>۲) لامنس: الحجارة المؤلهة وعبادتها عند العرب الجاهليين. بحث مستخرج من مجلة المشرق الكاثوليكية ، ۱۹۳۸.

<sup>(</sup>٣) الطبرى : تاريخ الرسبل والملوك ج ١ س ١٣٩٥ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام : سيرة رسول الله ص ٥٥٥ .

<sup>(</sup>٥) لِامنس: المصدر السابق.

ووجد فى حوزته فى آخر يوم بدر ، تلك الرموز الدينية ، أى الحجرين المقدسين ، وصاح مخاطبا أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم : ألا لنا المزى (۱) ولاعزى لهم (۲) وتشير أخبار الطائف فى الجاهلية إلى وجود اللات فى إحدى الممارك المهمة من حرب الفجار ، ونصب قبل الممركة خباء أو بيت ليتخذ محلا لآلهة الطائف أو و ربة الطائف » ، وكان مدار الخباء يمثل حد حرم منيع لا يمكن حرقه فيظل ملاذا آمنا للاجئين . ويشير الشاعر الجاهلي عبيد بن الأبرص إلى أن بنى جديلة تركوا معبودهم الخاص فى ساحة القتال ، فيقول :

وتبدلوا اليمبوب بعد إلاههم صنا فقرُّوا ياجديل وأعذبوا (٣) وكان العرب الجاهليون لا يقومون بغزوة مهمة إلا إذا اصطحبوا معهم: كاهنا يصل بينهم و بين إرادة الله ، وسادنا يخدم هيكل ذلك الإله ، و بعض المائفين والقائفين (٤) من المهرة في معرفة الغيب وتأويل الإشارات واطلاع القبيلة على حركات أعدائها . وكان هؤلاء الموهو بون يفيدون المحاربين بمعلوماتهم الطيبة ومقدرتهم السرية، قبل الرحيل وطول الطريق ولا سيا في أثناء المعركة . ولم يكن غريباً أن يجمع الشخص نفسه في أيام الجاهلية البعيدة بين رتبتي الكاهن والسيد، وكأن السكاهن يرأس الجيش المحارب فيقود الغزوة إلى حيث شاء ، ومن هؤلاء القواد الكهان : زهير بن جناب الكلبي وزهير بن جذيمة العبسي (٥) .

وليس فى بلادالمرب، ولاسيافى منطقة الحجاز ونجد طبقة «إكليريكية» خاصة،

<sup>(</sup>١) معنى « العزى » المقوية والقادرة ، وقد يكون هذا هو السبب في ذكرها هنا مفردة ، وهي تجمع عادة مع اللات بل تقدمها اللات في الإيمان .

<sup>(</sup>٢) ابن دريد: الأشتقاق ص ٣١٦. الطبرى: نفس المصدر آج، ١ ص ١٤١٨.

 <sup>(</sup>٣) ديوان عبيد بن الأبرس ، القصيدة ٢ بيت ٦ وجاء في شرحه ، اليعبوب : صنم .
 قال ابن كناسة ، أعذبوا : كفوا .

 <sup>(</sup>٤) يذكر ابن دريد في كتابه: الاشتقاق ص ٧٨٨ أن بني لهب كانوا أعيف العرب
 وأزجرهم الطير .

 <sup>(</sup>ه) لامنس: الحجارة المؤلمة وعبادتها عند العرب الجاهلين.

إنما يقوم مقامها طائفة العرافين والزاجرين والقائفين والسدنة ، ولم يكن لهذه الطائفة مايميزها أو يرفعها عن سائر الناس : فلا مسحة خاصة لها ولا رتبة ، ولا فرق في أساليب المعيشة بينهم وبين أبناء قبيلتهم ؛ لهم ما لها وعليهم ما عليها لا يتراجعون عن غزوة ولا يتأثمون من إهراق دم ، بل كان منهم من يقود الجيوش فينعت كثير الفارات » (١) ، ويمتعلى متن الصافنات فيجمع بين الكهانة والفروسية (٢) حتى كان اسم الفرس رفيق البطل في غزواته المشهورة يظل مقرونا باسمه : فعمرو بن الجعيد الملقب بالأفكل (٣) كان له جواد ذائع الصيت نادر الصفات اسمه هبود ينسب إليه فيقال «فارس هبود » (١) وقتل هذا الكاهن الغارس في إحدى الغزوات (٥) فقد عرف بالبطش واشتهر بالعسف مدة سيادة بني ربيعة (١) .

وقد يدعى الكاهن أحيانا « الحكم » وهى رتبة تستتبع عادة رتبة السيادة ، وتدعو الناس إلى استشارة صاحبها قبل القيام بأية غزوة أوغارة ، ولذا كان نفوذ هؤلاء الكمهان غير محدود ، ولأقوالهم و إشاراتهم الأثر البعيد ، وكان لابد لهذه الاستشارة في مكة من أن تكون قرب الكعبة أى على مقربة من المعبود الخاص بالقبيلة ، وكانوا لذلك إذا سافروا اهتموا بنقل « بيت إيل» أو « الحجر المؤله » .

Lammens: Le Berceau de L'Islam, Vol. 1. p. 251. (١) ق كتاب الاشتقاق لابن دريد س ٢٣٩ ذكر كاهن فارس و « الفارس » من مرادفات « السيد » في اللغة القدعة .

 <sup>(</sup>٣) راجع نقائض جرير والفرزدق طبعة Bevan س١٥٤ . والاشتقاق س١٩٧٠ ،
 والأفكل اسم لاصفة . راجع ابن السكيت : تهذيب الألفاظ ( طبعة شيخو ) س ١٨٣ ،
 وأسد الغابة لابن الأثير ج ٣ س ٢٦٣ .

<sup>(</sup>٤) كثيراً ما اشتهر الفارس بجواده فى العصر الجاهلى. الاشتقاق س ٨٥، ٨٦، ١١٦، وذلك أنالجواد حيوان ثمين عزيز لا يمكن من اقتنائه إلا الأغنياء المترفون، ولم يكن العربى يملك إلا جواداً واحدا. وإذا زاد فجوادين.

<sup>(</sup>٥) الأسفهاني: الأغاني ج ١٥ س ٧٥ - ٧٧.

 <sup>(</sup>٦) قال عنه ابن درید س ۱۹۷ « کان سید ربیمة وکان ذا بغی » .
 ( م \_ ۹ التاریخ الإسلامی العام ) .

وفي ساحة الوغى ، كان الجاهليون يعمدون إلى وضع جمل وقبة في صفوف المحاربين ، بقصد إهاجة حمية القوم في الدفاع عن القبة وللوت في سبيلها ، حتى كانوا يقسمون بأن لا يتراجعوا إلا إذا تحركت القبة ، وكثيرا ما كانالسيد يحلف عنهم هأن لايفر حتى تفرالقبة » (1). وتساءل الأبلامنس : لم هذه الحاسة في الدفاع عن القبة ، وهذه التضحيات في سبيلها ، ولم تر البكريين يوم ذي قار يستعيدون حميتهم وشجاعتهم أمام الجيوش الفارسية المنظمة لمجرد ظهور القبة ؟ ثم أجاب على ذلك : بأننا نشهد حفلة دينية تظهر رمزاً مقدساً ، فإن نصب القبة في ساحة الحرب دليل على أهمية المعركة وخطورة الحالة التي تتعلق بها سلامة القبيلة بل كيانها نفسه ، ولم تكن القبة لتنصب إلا في مثل هذه الخطوب ، لا في غزوة بسيطة أو غارة عادية أو ثأر فردى وإن تعلق بشخص السيد نفسه .

وهذه الصفة المقدسة كان المرب يولونها القبة والجمل الذي ترفع عليه ، لأنهما يحملان الحجر المؤله أو الشيء الرامز إلى الإله المعبود ، وأوضح الشاعر السكيت ابن زيد الذي كان « خبيرا بأيام العرب » أن القبائل أجمعت أمرها في الحرب أن لاتولى ظهرها الصنم مناة الوجود في الممركة فيقول السكيت بن زيد :

وقد آآت قبائل لاتولى مناة ظهورها متحرفينا<sup>(۲)</sup>.

على أن اللات والمزى – دون الآلهة الوثنية الأخرى ــ تؤلفان زوجاً يمثل وحده أفضل تمثيل لآلهة العرب المشركين جميعهم . يؤيد ذلك ، فضلا عن النصوص القديمة ، حديث ينسب إلى النبي صلى الله عليه وسلم أورده مسلم في صحيحه وفيه يقول « لاينقضى الليل والنهار حتى يعود الناس إلى عبادة اللات والمزى »(۲). وقد أراد الرسول عليه السلام أن يصور عودة الناس

<sup>(</sup>۱) الأصفياني : الأغاني ج ۲۰ س ۱۳۹ ، الطبري ج ۱ س ۱۰۲۸ .

 <sup>(</sup>۲) طالما أنهم « السكنيت » النظر هو وزملاؤه من الشعراء في منظومات الشعر الجاهلي،
 ولم يورد ابن هشام إلا هذا البيت الفرد من قصيدة السكنيت.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج ٢ ص ٥٠٤ .

إلى الشرك أو الوثنية قبل نهاية العالم ، فلم ير أفضل من أن يمثل هذا الشرك بعبادة اللات والعزى(١) . كذلك ليس ثمة من صدفة عارضة في ازدواج الآلمتين في موقعة أحد ، وذكر في بعض الأحيان الصنم مناة إلى جانب هاتين الآلمتين ، كا جاء في حديث الغرانيق الذي أورده المفسرون وكتاب السيرة وأخذ به جماعة من المستشرقين أن محمدا عليه السلام لما رأى من تجنب قريش إياه قرأ بعد أفرأيتم اللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى » ، « تلك الفرانيق العلا و إن شفاعتهن لترتجي <sup>(۲)</sup>» .

وكان للآلهة مقامات ثابتة ، حتى إذا ارتحلت القبيلة ، قامت بخدمة المقام وعبادة آلمة القبيلة التي تحل محلها ، وجرت العادة أن تزور القبيلة المرتحلة ، المقام مرتين في المام أيام الأعياد ، وفي هذه الزيارات كانت القبائل تكرم معبودها أو إلاهما بذبائح تتقرب بها إليه ، وتسمى هذه الذبائح ﴿ العتائر (٣) » . وكان لحم الصحية يظل متروكا للكواسر ووحوش القفر ، ولم يكن محرما على الحاضِرين أن ينالوا من هذا اللحم ، وهو ما حدث في الأضحية التي فدى بها عبد المطلب ابنه ، فبقيت على قول ابن هشام « لا يصد عنها إنسان ولا يمنع» (ع).

<sup>(</sup>١) في دمشق قطعة خزفية مكتشفة وفيها صورة جل يحمل الهبن في عمل الهودج وقرب سنام الجمل ثم على مؤخر عنقه وعلى الشخصين الإلهيين نفسيهما يحال للناظر أنه يرى شبه خيمة ابتدىء بتمثيلها أو شبه قبة على شكل نصف دائرة . وفي سورية قطعة أخرى زخرفية مكنشفة ومحفوظة في متحف اللوفر تمثل كذلك امرأتين على ظهر الجمل تنفخ أحدهما بالمزمار وتضرب الأخرى على الدف وعلى رأسيهما تنتصب خيمة نصف مستديرة أو قبة من جلد تحفظهما من وقع حرارة الشمس .Cumont : Etudes Syriennes, 265-273 ومند لامنس : أننا لوكنا نعرف الشيء الواضح عن الحالة الوثنية في بلاد الفساسنة ، لسكان من الممكن أن نرى اللات والعزى ممثلتين في هذه القطعة الدمشقية » .

 <sup>(</sup>٢) محمد حسين هيكل : ﴿ حياة محمد » ، حيث تجد نفصيلا عن قصة الفرانيق .

<sup>(</sup>٣) أورد ابن هشام في سيرة الرسول س ٩ ه ٦ هذا البيت :

كأنهم عتائر يوم عيــد تذبح وهي ليس لها نــكمير

<sup>(</sup>٤) ابن هشام : نسعرة رسول الله ص ٢٠٠ .

ولما كانت مكة قلب الجزيرة العربية النابض تعج داخل حرمها بالأصنام ، فقد اشتهرت إبان العصر الجاهلي بكثرة حفلاتها الدينية وخصوصا في أيام الأعياد ، فتردحم شوارعها الضيقة بالعابدين والمتفرجين ، وتسير موا كبها الدينية متتابعة لتطوف بحجارة الأحياء وفيها ترى جالا مترنحة حاملة القباب المتابلة الفاقعة الألوان يقودها زعماء القوم ويسير وراءها على الجال أيضا نساء قريش وقد حللن الشعور وضربن الدفوف والغرابيل (۱) وصحن بأصوات الفرح والحاسة ، إلى أن يصل الجميع إلى الكعبة ، حق أن القرشيين قد هجوا بأنهم والحاسة ، إلى أن يصل الجميع إلى الكعبة ، حق أن القرشيين قد هجوا بأنهم لا يحسنون إلا السير في هذه المواكب الدينية ، فقيل :

فأما القتال لا قتال لديكم ولكن سيراً في عراض المواكب وكانت الآلهة في نظر البدوى تهيمن على الأراضي الآهلة بالسكان ، كما كانت قوى أخرى أطلق عليها الجن والعفاريت تسيطر في اعتقاده أيضا على البرارى والقفار ولا تختلف عن الآلهة في طبيعتها بل في كنه علاقاتها بالإنسان ، على اعتبار أنها تخاصمه وتؤذيه حتى نسب إليها أهوال البادية (٢٠). وآفاتها وحيواناتها البرية المخيفة (٣٠). وقد قيل إن الشاعر الجاهلي تأبط شراً — وهو من نماذج الفروسية في الجاهلية — بات ليلة ظلمة وبرق ورعد فلقيه الغول ، فمازال بقاتلها إلى أن أصبح وهي تطلبه حتى قتلها وتأبطها وسار ، وفيها يقول . فلم أنفك متكثا عليها لانظر مصبحاً فإذا أتاني

<sup>(</sup>١) لا نسم عن هذه الآلات الموسيقية عند العرب ، إلا عند ما يتبع النساء الرجال الى ساحات الحرب ، ولولا الدين لما خرجت حرائر مكة في هذا المشهد تنشد على أنفام الموسيق تلك المقطوعات التي تسبت إلى الـكائنات في موقعة ذي قار وأيام بكر وتفلب .

<sup>(</sup>۲) إن الصورة التي تخيلها العربي الجاهلي للجن والعفاريت لم تصل في بشاعتها حداً يمكن أن يقارن بصورة الجن عند على العرب كاليونان والهند والفرس ، فإن صورة الجن عند هؤلاء رهيبة مخيفة ومبنية على مفالاة بعيدة عن القياس وتركيب أجسادها على خلاف المعهود وأعمالها خارقة العادات . فيليب حتى : تاريخ العرب ص ١٣٦ — ١٣٧٠ .

<sup>(</sup>٣) حتى: تاريخ العرب ص ١٣٦ – ١٣٧ . .

إذا عينان في رأس قبيح كرأس الهر مشقوق اللسان وساق محذج وشواة كلب وثوب من عباء أو شنان

وتجمع مظاهر الديانة الوثنية عند العرب، إلى جانب عبادة الأحجار والأشجار والآبار والكموف، عبادة النار كذلك، فقد كانوا يعمدون إلى حفر أخدود مربع في الأرض يملأ وقودا، ثم لا يدعون طماما ولا شرابا ولا عطرا ولا جوهرا إلاطرحوه فيها تقرباً إليها، وحرموا إلقاء النفوس فيها وإحراق الأبدان بها، ويرجع مؤرخو العرب عبادة النار في الجزيرة العربية إلى أسطورة فواها أنه « لم قتل قبيل أخاه هابيل وهرب من أبيه آدم إلى اليمن جاءه إبليس وقال له: إنما قبل قربان هابيل وأكلته النار لأنه كان يخدمها ويعبدها، فانصب أنت أيضا ناراً تكون إلى ولعقبك، فبني بيت نار» (١).

## ( [ ) الأصنام :

كان لكل قبيلة من قبائل العرب ، إله خاص تتعبد له ، ومن هذا كثرت الأصنام فى بلاد العرب ، حتى قيل إن عددها بلغ ٢٦٠ صما على مارواه ابن هشام ، وكانت فى الوقت نفسه تعترف بسلطة الإله الأكبر . ولم تكن الصلة بين القبيلة عند العرب و بين إلاهما و ثيقة كاكانت الصلة عند بنى إسرائيل مثلا بين يهوه (٢) وشعبه .

وكان الأساس في معتقدهم ، الذي جدل لسكل بئر أو صبحرة أو تل من الرمال إله خاص ، أن الله قد خلى لنفر من الآلهة بعض تصرفات مثل : شفاء المرضى ، والإتيان بالذرية والنسل ، وإبعاد الحجاعة وإقصاء الوباء ، ولم يكن من

<sup>(</sup>۱) الطبرى : تاريخ الأمم والملوك ج ۱ ص ۸۲ .

<sup>(</sup>٢) يهوه: أي الله ، باللغة المبرية.

اليسير الحصول على المنة السماوية إلا بعد وساطتهم وشفاعتهم (١).

اختلف المؤرخون في أصل عبادة الأصنام: فنهم من زعم بأنها محلية ، ومنهم من قال بأنها مجلوبة من الحارج. ويذكر مؤيدو الرأى القائل بأنها محلية أن أهل للوتى من العرب أرادوا إحياء ذكراهم ، فنحتوا صوراً من الحجر على شكلهم مثلهم ، وعبدوها بعد ذلك . يقول السهيلي عن البخارى عن ابن عباس «صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح ، في العرب بعد ، وهي أسماء قوم صالحين من قوم نوح ، فلما هلسكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن نصبوا في مجالسهم التي كانوا يجلسونها أنصابا وسموها بأسمهم فقعلوا فلم تعبد حتى إذا هلك أولئك و تنوسخ العلم عبدت » (٢).

على أن المرب لم ينحتوا الأمنام لجهلهم بالفنون الجميلة ، فالظاهر أن الأصنام المنحوتة مجاوبة من الخارج (٢) . و يؤكد ذلك ماذ كره مؤرخو العرب فى قصة عرو بن لحى . يقول ابن هشام أن عرو بن لحى خرج من مكة إلى الشام فى بعض أموره ، فلما قدم مآب من أرض البلقاء وبها يومئذ الماليق ... رآهم يعبدون الأصنام فقال لحم : ماهذه ؟ قالوا : نستسقى بها المطر ونستنصر بها على العدو ، فسألهم أن يعطوه منها فأجابوا طلبه » (٤) ، فقدم مكة بهبل ودعا الناس إلى عبادته و إلى مفارقة الحنيفية ، فأجابه الجهور وأكره من لم يجبه حتى تم له ما أراد (٥٠) . ويقول الأزرق : « أحضر عرو بن لحى هبل من هيت من أرض الجزيرة » (١٠) ما يبين أن الأصنام المنحوتة مجاوبة من الخارج .

<sup>(</sup>١) مولای مجد على : رسول الله ص ١٥ .

<sup>(</sup>٢) السميلي ؛ الروض الأنف ج ١ ص ٦٣ .

<sup>(</sup>٣) عبد المعبد خان: الأساطير العربية ص ١١٣.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام : السيرة ج ١ ص ١٠

<sup>(</sup>ه) أبو علال العسكرى: الأوائل س ٦٩ .

<sup>(</sup>٦) الأزرق : أخبار مكة ج ١ س ٦٨.

وهناك رأى يذهب إلى أن الأصل في عبادة الأصنام أن قوما من الأوائل اعتقدوا أن الكواكب تفعل أفعالا لاتجرى في النفع والضرِّ بجرى أفعال الإله ، على حسب ما يعتقده بعض أهل التنجيم فاتخذوا عبادتها دينا<sup>(1)</sup>. على أن نولدكه يذكر أنه مما لا نزاع فيه أن العرب عبدوا الشمس والنجوم الأخرى في عصر متأخر جداً ، أما الأوثان المتحدة غير النجوم فلا يمكن تفسيرها بأنها شكل من أشكال النجوم "

وكان العربى إذا سافر حمل معه حجرا ، وإذا أزمع العودة تركه ، وفى ذلك يقول ابن السكلبي . «كان الرجل إذا سافر فنزل منزلا أخذ أربعة أحجار فنظر إلى أحسنها فاتخذه رباً وجعل ثلاث أثافي لقدره ، وإذا ارتحل تركه ، فإذا نزل منزلا آخر فعل مثل ذلك ه (٢) ، وعلل سبب ذلك بأنهم كانوا يفعلونه تعظيما للحرم وصبابة بمكة . وقيل من ناحية أخرى إن عادة حمل الأحجار ، إنما هي بقية من ديانة الساميين الأولى وأن قدماء العرب إنما محملون الأحجار في أسفارهم لاعتقادهم أنها جزء من تربة تلك الواحة الخصبة التي يسكن الإله جذوع أشجارها ، يروى بمائه مدرها وأحجارها . وبما أن الحجر جزء من تلك التربة ، فغيه شيء من روح الإله ، ولذا كان العربي القديم يحمله معه في أسفاره تيمناً به وتفاؤلا ، حتى كان إذا وقع على بئر أو شجرة روى بمائها أو تغذى بشرها ، مم رفع عقيرته بالدعاء والتهليل بل كان حيثا حل يضع الحجر ويعلوف به دلالة على الشكر والحد والتعظيم والتوقير(٤) .

وعبد العرب الأحجار ، ولكنهم لم يعبدوا كل صنف من الحجر بل ما استحسنوه وما أعجبهم منها . وكانت معظم تلك الحجارة المختارة بيضاء

<sup>(</sup>١) المسكرى: الأوائل ص ٦٩ ، مخطوط بدار السكتب المصرية .

Ency. of Religion & Ethics -Arabs- (Y)

<sup>(</sup>٣) ابن السكلي : الأصنام ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٤) مجمد محمود جمعه : النظم الاجتماعية والسياسية ص ١٣٩ .

اللون ، ولها علاقة بالغنم والجل ولبنهما (۱): وتعددت أقوال المؤرخين في هذا الصدد: يقول ابن الكلبي ﴿ وَكَانَ لأهل كُلَ دَارَ فِي مَكَةَ صَنَم فِي دَارِهُم يعبدونه ، فإذا أراد أحدهم السفر كان آخر ما يصنع في منزله أن يتمسح به ، وإذا قدم مِن سفره كان أول ما يصنع إذا دخل منزله أن يتمسح به أيضاً (۲). ويقول أبو عنان النهدي (۵) ﴿ كَنَا فِي الجاهلية نعبد حجراً ونحمله معنا فإذا رأينا أحسن منه ألقيناه وعبدنا الثاني ، وإذا سقط الحجر عن البعير قلنا سقط إلهكم فالتمسوا حجراً ... ه (٤). ويقول ابن دريد صاحب الاشتقاق ﴿ كَانَ الرجل منهم إذا وجد حجراً أحسن من حجر أخذه وعبده (٥).

ولم يكن الوثن في تصور العرب رباً إلى القرن السادس قبل الميلاد ، لأن عرب الحجاز ونجد لم يكونوا متصلين بالوثنية المجاورة ، ولم يتأثروا بالوثنية المبابلية أو الرومانية أو اليمنية قبل ذلك القرن (٢٠). كا أن الأساطير التي نسجت حول النصب تدل صراحة على أن العربي لم يعبد الوثن معتقداً أنه خالقه أو خالق الكائنات لأنه تارة يستسقم عند الوثن ، وتارة أخرى يسبه و يشتمه ، ومرة ثالثة يأكله وقت الحجاعة (٧). وعلى ذلك ، لم تكن الوثنية الخارجية ، حتى القرن السادس قبل الميلاد ، قد دخلت بلاد العرب أو تأثر بها العرب أنفسهم ، أو إذ لم تكن هناك سوى الوثنية المحلية التي تنحصر في تقديس الأشياء التي استفاد بها العربي البدوى واستمرت وتطورت تحت تأثير الحضارة المجاورة (٨).

<sup>(</sup>١) الدكتور محمد عبد المعيد خان : الأساطير العربية ص ٩٧ .

<sup>(</sup>٢) ابنُ الكلي: الأصنام س ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) نهد: قبيلة من قضاعة .

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير: أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ٣ ص ٣٢٠٠

<sup>(</sup>٥) ابن دريد: الاشتقاق س-٨٦.

<sup>(1).</sup> محمد خان : الأساطير العربية ص ١٠٧ .

<sup>(</sup>٧) محمد خان : نفس المصدر والصفحة .

<sup>(</sup>٨) محمد خان : نفس المصدر س ١٠٦ .

تأثر العرب بوثنية الأمم المجاورة ، فالثابت أن مردوخ والزهرة عبدا في جزيرة العرب وأنهما من الأصنام البابلية وانتشرت عبادتهما في بلاد العرب جيماً (1) . وتأثر العرب كذلك بكلديا وآشور ، فقد كان من عادة العرب تقديم الليالي على الأيام ، كما قال البيروني في كتابه الآثار الباقية عن القرون الخالية «أن العرب فرضت أول مجموع اليوم والليلة نقطة المفارب على دائرة الأفق ، فصار اليوم عندهم بليلته من لدن غروب الشمس عن الأفق إلى غروبها من الفد ، وهذا يخالف نظرية الروم والفرس و يوافق نظرية المكلدان الذين كانوا يقدمون إله القمر على الشمس . كذلك قيل إن كلة « صنم » أصلها صُلم يقدمون إله القمر على الشمس . كذلك قيل إن كلة « صنم » أصلها صُلم المحالمان البادية العربية (٢) . وهنا نستعرض أهم الأصنام الجاهلية :

#### هېل :

كان هبل من أعظم أصنام قريش ، نصبه عمر و بن لحى على البثر الذى حفره إبراهيم عليه السلام فى بطن الكمبه ، وأمر الناس بعبادته ، فكان الرجل إذا قدم من سفر ، بدأ به على أهلة بعد طوافه بالبيت ، وحلق رأسه عنده (٦) وعنده فى الكعبه سبعة قداح ، كل قدح منها فيه كتاب ، وكان قربانه مائة بعير (١) وعبدته قريش واستقسمت عنده بالأزلام (٥) وكانوا إذا أرادوا أن يختنوا غلاما أو يزوجوا أحداً أو يدفنوا ميتاً أو شكوا فى نسب أحده ، ذهبوا به إلى هبل و بمائة درهم وجزور فأعطوها صاحب القداح الذى يضرب بها ثم قربوا صاحبهم

<sup>(</sup>١) محمد خان : الأساطير العربية ص ١٠٩٠

<sup>(</sup>٢) محد خان : نفس المصدر ص ١١٢٠

<sup>(</sup>٣) الأزرق : أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار ج ١ ص ٦٨ .

<sup>(</sup>٤) الأزرق: نفس المصدر والجزء ص ١٨ -:

<sup>(</sup>ه) الأزرق: نفس المصدر والجزء س ٦٧ .

الذى يريدون به مايريدون ، ثم قالوا . يا إلهنا ! ! هذا فلان أردنا به كذا وكذا فأخرج الحق فيه (١) ، وكانت له خزانة للقربان وله حاجب .

واختلف المؤرخون في سبب تسميته بهذا الإسم : يقول ياقوت ﴿ هُبُلُ أُطْنُهُ من الهابل وهو الكثير الشحم واللحمَ ومنه حديث عائشة : والنساء يومئذ لم يهبلن اللحم أى لم يسمن ، أو من الهبل والشكل يراد به أن من لم يطمه هبله أى شكله أو من الهبل والهبالة وهو الغنيمة أى يغتنم عبادته أو يغتنم من عبده (٢٠). وذهب جورحي زيدان إلى أن لفظ هبل لا اشتقاق له في المربية من معناه فهو غير مشتق من لفظ عربي ، ويقول إنه عبراني أو فينيتي ، أصله هبمل ومعني بعل ( السيد ) ، وزاد على ذلك فقال . إن الهاء في المبرى أداة التعريف مثل ﴿ الـ ﴾ العربية فبإضافة هذه الأداة إلى بعل يريد الأكبر، وقال: أما العين الزائدة فسهل إهالها بالتخفيف ثم ضياعها بالاستمال وخصوصا في لفظ بعل لأن الكلدانيين كانوا يلفظونه « بل » بإهال المين وهو اسم هذا الإله عندهم. وقيل إن هبل القرشي هو بعل الإسرائيلي ، وعلى ذلك إذا صح تعليل الأستاذ جورجي زيدان اللغوى فلا يبقى شك في أن هبل هو بعل . ويقولالله كتور محمد عبد المعيد خان « والذى قد يؤكد صحة هذا الرأى أن الله سبحانه وتعالى أورد في التنزيل : أتدعون بملا وتذرون أحسن الخالقين ، فقال الله سبحانه بعلا ولم يقل هبلا ، وفي هذا ما يدل على أنه كان يسمى بعلا عند بني إسرائيل » (٣) .

وتشير إقامة هبل على البئر السكائن فى بطن الكعبة إلى أنه كان ذا علاقة بالرزق والخصب فى عقيدة العرب أيضا ، كاكان اليهود يعتقدون أنه إله النعمة والسعادة . يقول محمد عبد المعيد خان : « لا أتردد أن أقول إن هبل

<sup>(</sup>١) الأزرق ، أخبار مكة ج ١ ص ٦٨ .

<sup>(</sup>٢) ياقوت : ممجم البلدان .

<sup>(</sup>٣) محمد خان : الأساطير العربية ص ١١٥ .

کان إله الخصب والرزق ومن ثم إله السعادة وشبه رب الأرباب فی عقیدة العرب (۱) . وهبل هو الإله الذی عناه عمرو بن لحی حیما قال: إن ربکم يتصف باللات لبرد الطائف و يشتو بالعزی لحر تهامة (۲) .

وهبل هو أعظم الأصنام التي كانت لقريش في جوف الكعبة وحولها ، وكان من عقيق أحر على صورة إنسان مكسور اليد اليمنى ، فجعلت له قريش يدا من ذهب ، وكان لإصلاح اليد المكسورة أثر خالد في العقلية العربية التي أخذت منذ ذلك الحين تقصور الإله في صورة إنسان حقيقى كا يظهر من الخرافة التي صورت العزى في صورة امرأة (٢) .

#### الملات والعزى :

واتخذ العرب فى الطائف معبود « اللآت » ، وهى أحدث من مناة وكانت صغرة مربعة بيضاء ، وسدنتها من ثقيف بنى عتاب بن مالك ، وكانت قريش تطوف بالكعبة وتقول : واللآت والعزى ، ومناة الثالثة الأخرى ، فإنهن الغرانيق العلى ، وإن شفاعتهن لترتجى (،) . وكان العرب يحلفون بها ، يقول أوس بن حجر :

و باللات والمزى ومن دان دينها و بالله إن الله منهن أكبر وانتشرت عبادة اللات بين العرب ، بدليل كثرة الأسماء المركبة من إسمها ، مثل تيم اللات وعمر و اللات وزيد اللات وغيرها (٥) واختلف المؤرخون في سبب تسميتها بهذا الاسم . يقول ياقوت : إن اللات كان رجلا من تقيف ، و يقول الأزرق : إن

<sup>(</sup>١) محمد خان : الأساطير العربية قبل الإسلام ص ١١٧ .

٧٤ س ٧٤ ص ٧٤ ٠

<sup>(</sup>٣) ابن الكلى: الأصنام س ٧٧ -

<sup>(</sup>٤) ابن الكلي: نفس المصدر ص ١٦ - ١٩٠.

<sup>(</sup>ه) لويس شيخو : النصرانية وآدابها بين عرب الجاهلية ج ١ ص ٨٤ .

رجلا بمن مضى كان يقعد على صخرة ثقيف يبيع السمن للحجاج إذا مروا فيلتُ سويقهم وكان ذا غنم فسميت صخرة اللات . فلما مات وفقده الناس قال لهم عمرو بن لحى : إن ربكم كان اللات فدخل فى جوف الصخرة (١٦) ، أما الأستاذ رشدى صالح ناشر ومحقق كتاب الأزرقى فيقول إنها كانت بالطائف فى موضع منارة مسجد الطائف اليسرى اليوم ، فلم تزل كذلك حتى أسلمت ثقيف فبعث رسول الله المفيرة ابن شعبة فهدمها وحرقها بالنار (٢٦) ، ويذهب محمد عبد المعيد خان إلى أن اللات كلة قديمة وردت فى الأدب البابلى الذى يرجع عصره إلى ثلاثة آلاف سنة تقريبا وهى إسم إله من آلمة البابليين الذين رأوا فيها تمثال فصل الصيف (٣).

واللات من الأصنام التي جاء بها عمرو بن لحى ، أخذها المرب من النبطيين الذين كانوا يعتبرونها إله الشمس ويلقبونها بربة البيت ، ونسب العرب إليها — كالبابليين — فصل الصيف وقالوا : ربكم يتصيف باللات لبرد الطائف .

أما الدُرَى فكانت من أعظم الأصنام عند قريش ، ختى إنهم كانوا يزورونها ويهدون لها وتتقربون عندها بالذبح ، وكان لها منحر ينحرون فيه هداياهم يقال له الغبغب ، وبها كانت العرب وقريش تسمى عبد العزى (٤) ، وكانت قريش تحفها بالإعظام . قال زيد بن عمرو بن نفيل ، وكان قد تأله في الجاهلية وترك عبادتها وعبادة غيرها من الأصنام :

تركت اللات والعزى جميعا كذلك يفعل الجلد الصبور فلا الغزى أدين ولا ابنتيها ولا صنمى بنى غنم أزور

<sup>(</sup>١) الأزرق : أخبار مكن وما جاء فنها من الآنار ج ١ ص ٨٤ .

<sup>(</sup>٢) الأزرق : نفس المصدر والجزء ص ٧٤ حاشية ه .

<sup>(</sup>٣) الأساطير العربية ص ١١٧ -- ١١٨ .

<sup>(</sup>٤) ابن الكلي: الأصنام س ١٨.

ولا هبلا أزور وكات ربا لنا في الدهر إذ حلى صغير (۱)
واختلفت المؤرخون في ماهية المزى : فذهب الأزرقي إلى أن العزى
كانت ثلاث شجرات سمرات في وادى نخلة ، وأن أول من دعا إلى عبادتها
عرو بن ربيعة والحارث بن كعب ، وأن قريشا و بني كنانة كانت كلما تعظم
المعزى مع خزاعة وجميع مضر ، وسدنتها بنو شيبان من بني سليم حلفاء
بني هاشم (۲) . أما ياقوت فيذكر أن العزى سمرة كانت في غطقان يعبدونها
وكانوا قد بنوا عليها بيتا وأقاموا لها سدنة ، وقال عن اشتقاق إسمها : والعزى
تأنيث الأعز مثل الكبرى تأنيث الأكبر ، والأعز بمعنى العزيزة ، والعزى
بمعنى العزيزة . يقول هرهم بن زيد الأوسى للمزى :

وللمزى أسماء كثيرة تختلف باختلاف الألسنة: فاليونان دعتها إفروديت، والكلدانيون بلتى ، وطيء عوزى ، مما يظهر لنا أن كلة المزى من لغة بنى طيء (1) . وقيل إن أحد ملوك الحيرة قد ضحى للمزى عددا من البتولات المسيحيات (0) ، ولعلهم كانوا يرون في سفك الدماء وسيلة لإخماد غضب الآلهة وللتقرب منهم وطلب رضاهم . وقد تطورت المزى عند العرب ، فقد مثلت فصل الشتاء كما مثلت اللات فصل الصيف ، ويظهر ذلك من قولم : إن ربكم يشتونالعزى لحر تهامة ، وصارت إلهة الخصب والرزق حيما قامت على ثلاث شجرات سمرات في وادى نخلة وصعدت إلى السماء في صورة إمرأة حسناء ،

<sup>(</sup>١) ابن السكلي: الأسنام ص ٢١ .

<sup>(</sup>٧) الأزرق : أُخبار مَكَ وما جاء فيها من الآثار ج ١ ص ٧٤ -- ٧٠ .

<sup>(</sup>٣) ياقوت : معجم البندان .

<sup>(</sup>٤) محمد عبد المعيف خان : الأساطير العربية ص ١٢٠ .

<sup>(</sup>٥) شيخو: النصرانية وآدابها بين عرب الجاهلية ج ١ س ١١.

وأصبحت نجم الصباح حيمًا ظهرت اللات في صورة الشمس ، وسميت الزهرة كا قال البلغي في قصة هاروت وماروت في كتابه : البدء والتاريخ (١) .

### أمسنام أخرى :

وعبد العرب عدة أصنام أخرى ، من بينها « مناة » وهي أقدم الأصنام عند العرب ، جاء بها عمرو بن لحى ، دخلت عبادتها بلاد الحجاز ولم تولد فيها ، وكانوا يسمون بها عبد مناة وزيد مناة ، وقيل إنها كانت صخرة لهذيل ، وكانت العرب جميعا تعظمها وتذبح حولها ويهدون لها ، وخاصة الأوس والخزرج ومن ينزل المدينة ومكة . وقيل إن مناة كانت للأزد وغسان ، محجونها ويعظمونها ، فإذا طافوا بالبيت وأفاضوا من عرفات وفرغوا من منى لم يحلقوا إلى عند مناة (٢).

وتمثل مناة عند العرب ، الموت لا الدهر ، لأن الدهر فى تصورهم ذكر ، ومناة أنثى ، ولمل هذا هو ما دعا العرب أن يستقسموا عند هبل وذى الخلصة ولم يستقسموا عند مناة ، بل حلفوا أمامها . يقول عبد العزى بن وديعة المزنى :

إنى حلفت يمين صدق برة بمناة عند محل آل الخزرج (٢٠)

ويؤكد صفة مناة ما قيل من أن سيفين وجدا عند مناة حيثها هدمت عام فتح مكة (٤٠) ، لأن السيف رمز العدالة والإنصاف عند أهل البادية (٥) ، وقيل إن مناة كانت إلهة القضاء والقدر التي تقابل إلهة الحظ المخلص عند الإغريق .

وكان لقريش أيضا صنم عرف باسم ﴿ وَدّ ﴾ ، وكان بدومة الجندل ، وسدانته في بني القرافصة بن الأحوص الكلبيين ، واشتقاق ود في اللغة

<sup>(</sup>١) محمد عبد المعيد خان : الأساطير العربية ص ١٣١ ·

<sup>(</sup>٢) الأزرق : أخبار مكة وما جاء فيها. من الآثار ح ١ ص ٢٣ .

<sup>(</sup>٣) أنن المكلى: الأصنام ص ١٣ – ١٤.

<sup>(</sup>٤) ابن الكلي: نفس المصدر ص ١٥.

<sup>(</sup>٥) محد عبد الميد خان : نفس المصدر ص ١٢٩ .

حياك وَد فإنا لا يحل لنــا لهو النساء و إن الدين قد عزما<sup>(٣)</sup>

وكان « يغوث » من أصنام المرب في الجاهلية ، وهو من غشتُ الرجل أغوتُه من الفوث أى أغثته ، وقيل إنه كان صنا لمذحج وأهل جرش وإنه كان على هيئة الأسد (3) ، وقيل أيضا إن يغوث مجلوب من مصر ، وعلل جرجى زيدان ذلك بقوله : « وقد وجدنا بين آلهة المصريين صنا على صورة أسد أو لبؤة يسمونه تفنوت ولا يخنى ما بين هذا اللفظ واللفظ يغوث من المشاكلة الصورية إذا اعتبرنا أن العرب كانوا يكتبون بلا نقط » . وقد وقعت حرب بين بعض قبائل اليمن لاقتناء ذلك الصنم ، من بينها واقعة رزَم بين بنى الحارث وحمدان ومعهم سدنة الصنم من جهة و بين مراد من جهة أخرى ، وإلى هذه الواقعة أشار الشاعر بقوله :

وسار بنا يغوث إلى مراد فناجزناهم حتى الصباح واتخذت خَيُوان « يعوق » ، وقيل إنه كان على صورة الفرس (٥) . واتخذت حمير « نسرا » وكان قبل ذلك من أصنام قوم نوح عليه السلام ، وكان على صورة النسر (٦) .

<sup>(</sup>١) ابن الكاي : الأصنام ص ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) محمد عبد المعيد خان: الأساطير العربية ص١٣١.

<sup>(</sup>٣) ياقوت : معجم البلدان .

<sup>(</sup>٤) الزمخشري : الـكشاف عن مغالق التنزيل ج ٢ ص ١٥٣٢ (طبع كلـكنا) .

<sup>(</sup>ه) الزمخمرى: نفس المصدر الجزء والصفحة.

<sup>(</sup>٦) ابن المكلى: نفس المصدر ص ١١.

وقد ذكر الله سبحانه وتعالى هذه الأصنام في كتابه المزيز حيث قال (وقالوا لا تذرن آلهتكم ولا تذرن ودًا ولا سُواعًا ولا يَمُوث و يَمُوق ونسْرًا) (١٠). وينفي صاحب كتاب النصرانية وآدابها ، أن هذه الأصنام قد عبدت في جزيرة العرب كود العرب ، فيقول ﴿ ولعل كثيراً من هذه الأصنام لم تعبد في جزيرة العرب كود وسواع و ينوث و يموق ونسر ، الذين يقال عنهم إنهم من آلهة قوم نوح ) (٢٠). وقد اقترن اسم نسر بالعزى في الأبيات الآتية التي أوردها ياقوت :

أما ودماء ماثرات تخالما على فتنة المزى أو النسر عندما وما قدس الرهبان في كل هيكل أبيل الأبيلين المسيح ابن مريما لقد ذاق منا عامر يوم لعلم حساماً إذا ماهز بالكف صمماً

وكانت قبائل هذيل هي أول من آنخذ «سواعا» للعبادة، وقيل إن موضع هذه القبائل إما في أرض ينبع، أو في رهاط من بطن نخلة، إذ أن قبائل هذيل و بني لحيان كانت تقيم في ضواحي مكة، ورهاط واد كبير تقع في غربيه قرية الحديبية (۲).

ومن أصنام العرب المعروفة ، إساف ونائلة كانا رجلا وامرأة فحسخا حجرين ، فأخرجا من جوف الكعبة وعليهما ثيابهما ، فجعل أحدها بلصق الكعبة والآخر عند زمزم وكان يطرح بينهما ما يهدى للكعبة وتشير قصة مسخ إساف ونائلة إلى تقديس العرب وتعظيمهم لمكة والبيت الحرام . وكان أهل الجاهلية يمرون بإساف ونائلة ويتمسحون بهما ، فإذا طاف أحدها بالبيت يبدأ بإساف فإذا فرغ من طوافه ختم بنائلة . ثم اتخذها قصى بعد ذلك

<sup>(</sup>١) سورة نوح ، آية ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) شيخو: النصرانية وآدابها ج١ ص ٦ .

<sup>(</sup>٣) الأزرق : أخبار مكا ج ١ ص ٧٨ حاشية ٧ .

ليذبح عندها عند موضع زمزم ، بدليل ماذكره صاحب و كتاب الأعلام ، عن نذر عبد المطلب حيث نذر عبد المطلب حيث قال : عيرعدى بن بوفل بن عبد مناف ، عبد المطلب قلة أولاده ، فقال له عبد المطلب : أو بالقلة الأولاد تعبرنى . . . ؟ فو الله التن أعطانى الله عشرة من الولد لأنحرت أحده عند الكعبة ، فلما كل له عشرة جمعهم ثم أخبره بنذره ، فقالوا له أوف بنذرك وافعلى ماشئت ، قال : ليأخذ كل واحد منكم قدحا فيكتب فيه اسمه ثم إيتونى به ، فقعلوا ودخلوا على هبل . . وضرب صاحب فيكتب فيه اسمه ثم إيتونى به ، فقعلوا ودخلوا على هبل . . وضرب صاحب القداح ، فرج السهم على عبد الله فأخذه عبد المطلب بيده وأخذ الشفرة ثم أقبل على إساف - وهو صنم كان على الصفا ليذبحه عنده (١).

ولإساف ونائلة ، يقول أبوطالب ، وهو يحلف بهما حين تحالفت قريش على بنى هاشم :

وأحضرت عندالبيت رهظى ومعشرى وأمسكت من أثوابه بالوصائل وحيث ينيخ الأشعرون ركابهم بمفضى السيول من إساف ونائل وقائل وقال بشر بن أبي خازم الأسدى في إساف :

عليه الطير مايدنون منه مقامات العوارك من إساف واختلفت الروايات في شأن صم « ذى الخلصة » فقيل: إنه بيت أصنام كان لهوس وخدم و مجيلة ومن كان ببلادهم من العرب بتبالة ، ثم أحرقه جرير ابن عبد الله السبخلي حين بعثه النبي صلى الله عليه وسلم (٢) ، وقيل إنه كان لعمرو بن لحى بن قمة نصبه بأسفل مكة حين نصب الأصنام في مواضع شتى ، لعمرو بن لحى بن قمة نصبه بأسفل مكة حين نصب الأصنام في مواضع شتى ، في من المنافق القلائد و يعلقون عليه بيض النعام و يذبحون عنده ، وكانوا يعنون بقسميتهم له بذلك الاسم أن عباده والطائفين به من الخلصة (٣) ، وقيل هو بقسميتهم له بذلك الاسم أن عباده والطائفين به من الخلصة (٣) ، وقيل هو

<sup>(</sup>١) الإعلام بأعلام بيت الله الحرام ص ٤٦. يخطوط بدار الكتبالمصريةرقم ٧٤ هـ تاريخ. (٢) ياقوت معجب الدان.

<sup>(</sup>٣) تاريخ مكة المشرفة . مخطوط بدار السكت المصرية رقم ١٥٧٠ ، تاريخ ورقة ٣٧ ( م ١٠ ـ التاريخ الإسلاى العام )

الكعبة اليمانية التي بناها أبرهة بن الصباح الحميري وكان فيه صنم يدعى الخلصة فهدم ، وقيل إن ذا الخلصة كان بيتا تعبده بجيلة وختمم والحارث بن كعب وَجَرْم وزُبيد والفَوْث بنُ مر بن أد و بنو هلال بن عامر وكانوا سدنته بين مكة واليمن بالمَبْلاء على أربع مراحل من مكة (۱)، وقيل إن ذا الخلصة كان صبا بتبالة كانت المرب جميها تعظمه وله ثلاثة أقداح : الآمر والناهي والمتربص (۲).

أما « رئام » فكان بيت نُسُك يُستنسك عنده ومحج إليه ، وينسب إلى رئام بن نهفان بن تبع بن زيد بن عرو بن همدان ، وعلى مقربة منه جبل « أقوى » من بلد همدان ، وعلى مقربة منه قصر المملكة . وأمام باب القصر حائط فيه بلاط ، قيها صور الشمس والهلال ، فإذا خرج الملك ورآها كفر لها بأن يضع راحته تحت ذقنه عن وجه يستره ثم يخر بذقنه عليها . يقول الشاعر :

إنا بنو أود الذى بلوائه صعبت رئام وقد غزاها الأجرع (٢٠)

وكان بحضرموت صنم يدعى « الجلسد » تعبده كندة وحضرموت ، وسدنته بنوشكامة بن الشبيب بن السكون ، ثم بنو علاق و يسدنه منهم الأخرز ابن ثابت ، وكان للجلسد حمى ترعاه سوامه وغنمه ، وكانت هوافي الفنم إذا رعت حمى الجلسد حُرَّمت على أربابها ، وكان كخثة الرجل العظيم وهو من صخرة بيضاء ، وإذا تأمله الناظر رآه كصورة وجه الإنسان (١) ، قال الشاعر :

فبات یجتاب شقاری کا بیقر (۵) من عشی إلی الجلسد (۲)

<sup>(</sup>١) ياقوت: معجم البلدان.

<sup>(</sup>٢) أبن المكلي: الأصنام ص ٤٧.

<sup>(</sup>٣) الهمداني : الإكليلج ٨ س ٨٢ .

 <sup>(</sup>٤) ياقوت : نفس المصدر .

<sup>(</sup>٥) البيقرة مشية يطأطئء الرجل فيها رأسه .

<sup>(</sup>٦) ياقوت : نفس المصدر .

وكان لمالك وملكان ابنى كنانة بساحل جدة صنم يقال له ﴿ سعد ﴾ ، ولاينا وكان صغرة طويلة (١٠). وقيل إن هذا الصنم كانت تعبده هذيل (٢٠). ولدينا قصة رجل من بنى مالك وملكان أقبل بإبل له ليقفها عليه ﴿ يتبرك بذلك فيها ، فلما أدناها منه نفرت فذهبت فى كل وجه و تفرقت إليه فتناول حجراً فرماه به ، وقال لابارك الله فيك إلها ، أنفرت على إبلى » ، ثم خرج فى طلبها حتى جمعها وانصرف عنه وهو يقول :

أتينا إلى سعد ليجمع شملنا فشتنا سعد فلا نحن من سعد وهل سعد إلا صخرة بتنوفة من أرض لا يدعى لني ولا رشد (٢) وكان العرب أيضا « مناف » ومنه كانت تسمى قريش عبد مناف » ولا بعرف أين كان ولا من نصبه وقيل إنه صنم عبد فى الجاهلية (١٠). يقول يا قوت « إنه كان مستقبل الركن الأسود وله غبغبان أسودان من حجارة تذبح بهما الذبائح (٥٠).

ومن الأصنام المعرفة في الجاهلية: « بَعْل » ، و « أوال » الذي كان لبكر بن وائل وتغلب بن وائل ، و « بلج » وكان في عيرة وغفاية من عنرة ابن ربيعة (أ) ، و « جهار » وهو صنم كان لهوازن بمكاظ وسدنته آل عوف النصريين (٧): أما « بساء » فهو بيت بنته غطفان وسمته كذلك مضاهاة للكعبة وهو من قولهم : لا أفعل ذلك أبس عبد « بناقته » وهو طوفانه حولها ليحلبها ، وأبس الإبل عند الحلب إذا دعا الفيصل إلى الناقة ليستدرها به ، فكأنهم

<sup>(</sup>١) ابن السكابي : الأصنام س ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) ابن سيدة: المخصص جـ٣١ س ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) ابنَ الحكاي : نفس س ٣٦ ـ ٣٧ .

<sup>(</sup>٤) الشدياق : أأساق على الساق ص ١٥٥ -- ١٥٨ .

<sup>(</sup>٥) ياقوت : معجم البلدان .

<sup>(</sup>٦) ياقوت : نفس المصدر .

<sup>(</sup>٧) الشدياق: نفس المصدر ص٥٥٥ -- ١٥٨

كانوا يستحلبون الرزق في الطواف حوله . وسمى هذا الصنم كذلك باسم « بس » وهو بيت لغطفان بناه ظالم بن أسعد لما رأى قريشا يطوفون بالكعبة ويسعون بين الصفا والمروة ، فذرع البيت وأخذ حجراً من الصفا وحجراً من المروة ، فرجع إلى قومة فبنى بيتاً على قدر البيت ووضع الحجرين وقال : هذا من الصفا والمروة ، واجترأ به عن الحج فأغار زهير بن جناب الكابى ، فقتل ظالما وهذم بناه هذا .

و « السكمبات » هو بيت كان لربيعة يطوفون به ، وقيل إنه كان لبكر وتفلب ابنى وائل و إياد فى سنداد (٢٠). قال الأسد بن يعفر :

أهل الخورنق والسدير وبارق والبيت ذى الكعبات من سنداد ومن أصنام العرب فى الجاهلية : « زُون » وهو صنم كان بالأبدلة ، وشمس منم كان لبنى تميم وله بيت وتعبده بنو أد وضبة وتيم وعدى وثور وعكل ، وسدنته فى بنى أوس ، وكسره هند بن أبى هالة وسفيان بن أسيد (٣). وذكر الأب لويس شيخو تلبية هذا الصنم وهى . لبيك المهم لبيك ! ما نهازنا نجره لامه وحره وقره ، لا نتق شيئاً ولا نصره ، حجاً لرب مستقيم بره (١) . وكان « الغمار » منما فى ديار سكم بالحجاز ذكر فى إسلام العباس بن مرداس السلى (٥) منما فى ديار سكم بالحجاز ذكر فى إسلام العباس بن مرداس السلى وكان الحولان صنم يقال له « عَمَّ أنس » بأرض خولان يقسمون له أنعامهم وحرثهم قسما بينه و بين الله وسمى كذلك عيانس (١) ، و « المدان » هواسم وحرثهم قسما بينه و بين الله وسمى كذلك عيانس (١) ، و « المدان » هواسم

<sup>(</sup>١) الشدياق: الساق ص ١٥٥ – ١٥٨

<sup>(</sup>٣) آبن هشام: السيرة ج ١ ص ٧ ٥٠

<sup>(</sup>٣) ياقوت : معجم البادان -

<sup>(</sup>٤) شيغو : النصرانية وآدابها ج ١ ص ١٠ .

<sup>(</sup>ه) ابن هشام : نفس المصدر والجزء ص ٣٠٠

<sup>(</sup>٦) الشدياق : صاحب الساق س ٥٥٠ .

صنم ومنه عبد المدان، و ﴿ الْحُرَّق ﴾ صنم كان بسلمان لبكر بن وائل وسائر ﴿ ربيعة وكانوا قد جعلوا له في كل حي من ربيعة ولدا وسدنته أولاد الأسود

أما « النبغب» ، فقد اختلف في كونه صنما أو موضعاً للنحر . يقول ياقوت : النبغب هو للوضع الذي كان ينحر فيه للات والعزى في الطائف وخزانة مايهدى إليها، وقيل هو بيت كان لمناف وهو. صنم كان مستقبل الركن الأسود وله غبغيان أسودان من حجار تذبح بينهما الذبائح ، وللغبغب حجر ينصب بين بدى الصنم . . . وكانوا يقسمون لحوم هداياهم قيمن حضرها وكان عندها(٢) . وذكر صاحب الساق: أن النبغب هو صنم ليس إلا (٢) . أما ابن سيدة فقد أطلق عليه ﴿ غَبِغَبِ ﴾ وذكره على أنه صنم كانت تعبده قضاعة (١)

وْمِن أَمِنامُ العربِ فَي الجاهلية صنم عرف باسم ﴿ مَرْجَبِ ﴾ • وكان « الضيرَن » صماً يعبد في الجاهلية (٢٠ ، وقيل إنه كان لدوس (٧٠ ثم لبني منهب ابن دوس (<sup>(۸)</sup>، ذكره الأزرق هند ما تسكلم عن كسر الأصنام بعد فتح مكه <sup>(3)</sup> .أما ﴿ الصِيرَ نَانَ ﴾ فيما صنمان كانا للمنذر الأكبر اتخذها بباب الجيرة ليسجد لمماكل

<sup>(</sup>١) ياقوت : معجم البلدان.

<sup>(</sup>٣) ياقوت : نفس الصفر . . (٣) الشدياق : الساق من ٥٠٥ .

<sup>(2)</sup> الشدياق: نفس المصدر ص ١٥٥٠

<sup>(</sup>٥) الشدياق : نفسَ المصدر ص ١٥٠ .

١٠٠٤ من ١٣٠٤ من ١٠٠٤ من ١٠٠٤ .

<sup>(</sup>٧) كانت دوس تنزله في قدم من جبل السراة

<sup>(</sup>٨) ابن الكلي: الأسنام س ٣٠ .

<sup>(</sup>٩) الأزرق : أخبار مَمَ ج ص ٧٨ .

كل من دخل الحيرة امتحانا للطاعة (١) ، وفيهما قال صاحب كتاب الحيرة ' كان لجديمة الأبرش التنوخي صنمان يقال لها الضيرنان وكان جديمة قد تنبأ وتَكُمِن وِكَان يستسقى بهما ويستنصر بهما على العدو »<sup>(۲)</sup> .

ونصِّبَ عمر بن لحي على الصفا صمّا يقال له « نهيك مجاود الريح » ونصب على المروة صنما يقال له « مطعم الطير » (٢٠) . كما أن « الشارق ﴾ كان صنما في الجاهلية به سمى عبد الشارق (١٠) . وكان ﴿ الفلس ﴾ صنا ﴾ لطيء في الجاهلية وهو على هيئة جمل أسود ثم تا كل بفعل المؤثرات الجوية حتى بدا للرانى كأنه تمثال إنسان <sup>(ه)</sup> .

ومن أصنام الجاهلية ﴿ العتر ﴾ ومعناه فى اللغة الذبيحة التي كانوا يذبحونها فى الجاهلية فى رجب ، و ﴿ عَوْض ﴾ وهو صنم لبكر بن وائل ، و « نهم » صم لمزيغة و به سموا عبدتهم ، و » الـكُسُمة » وثن<sup>(١)</sup> كان يعبد ، و « كثرى » صنم لجديس وطسم كسره نهشل بن الرئيس ولحق بالنبي صلى الله عليه وسلم فأسلم ، و « الأشهل» صنم عبد في الجاهلية ومنه بنو الأشهل وهم حي من العرب وعبد العرَب في الجاهلية أصناماً منها : البجة والسجة وآزر وباجَر والدّوار والدار وسفير والأقيصر وجريش والعوف ونصر وشريق وودع وذو الشرى والجبهة وعاثم والأسح وياليل والبعيم ومنهب (٧) .

<sup>(</sup>١) ابن سيدة: المحمس ج١٣ ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) پوسف غنيمة ؛ الحيرة ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) الفاكمي : تاريخ مكة ص ٦ .

<sup>﴿</sup>٤) ابن سيدة : نفس المصدر والجزء ص ١٠٥٪.

<sup>(</sup>٥) مجمد محمود جمعة : النظم السياسية والاجتماعية ص ١٣١ .

<sup>(</sup>٦) إذا كان الصنم من خشب أو فضة أو ذهب على صورة إنسان فهو ، صنم ، وإذا كان من حجارة فهو وثن . ياقوت : معجم البلدان . .

<sup>(</sup>٧) الشدياق : الساق ص ٢٥٦ \_ ١٠٨

كان للعرب بيوت تحج إليها ، مثل اللات وذى الخلصة وكعبةً غظفان التي بناها ظالم بن سعد بن ربيعة ، فسار إليها زهير بن حباب الـكلبي وهدمها ، فقال الرسول عليه السلام : لم يكن شيء من أمر الجاهلية وافق الإسلام إلا ما صنع رهير بن حباب(١)

أما بنو الحارث بن كعبة ، فـكانت لهم كعبة في نجران يعظمونها ، وقد قيل إنها لم تكن كعبة عبادة ، وإنما كانت غرفة لأولئك القوم<sup>(٢)</sup> ، دعاها جعضهم دير نجران « وتسمه العرب كعبة نجران ، وهو لبنى الحارث ابن كمب ه (٢٠) . وبمن دعاها ديراً ، ياقوت ، فقال : ﴿ هُو بِالْمِن لَآلِ عَبِدَ المَدَانَ ابن الديان من بني الحارث بن كعب ، كانوا قد بنوه مربعا مستوى الأضلاع والأقطار مرتفعا عن الأرض، يصعد إليه بدرجة على مثل بناء الكعبة، فكانوا يحجونه هم وطوائف من العرب ثمن تحل عليهم الأشهر الحرم ولا يحج الكعبة وتحجه خثم قاطبة »(١). وكان لإياد كعبة أخرى بسنداد من أرض بين الكوفة والبصرة (٥) .. وعدت كعبة شداد الإيادي من البيوت التي كانت

أما أهل الحيرة ، فقد كان لهم صنم أطلق عليه اسم ﴿ سُبُــُد ﴾ (٧) يحلفون به و يقولون له « حق سبد » (^) وذهب أنستاس الكرملي إلى أنه ربما كان مِنَ الأصل ، إذ عند أبناء وادى النيل إله يعرف باسم « سو بدو » <sup>(٩)</sup> .

المرب تحج إليها (١)

<sup>(</sup>١) الهمدائي : الإكليل ج ص ٨٤.

<sup>(</sup>٧) ابن الكلي : الأصنام ص ٤٤ يـ

<sup>(</sup>٣) ابن فضل الله العمرى : مسالك الأبصار ج ١ ص ٣٥٨ .

<sup>(</sup>٤) ياقوت : معجم البلنان ج ١٧٨ .

<sup>(</sup>٥) ابن الكلى: الأصنام ص ٥٤.

<sup>(</sup>٦) الهمداني : نفس المصدر والجرِّء ص ٨٤ . أ

<sup>(</sup>٧) الأصفهاني: الأغاني ج ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٨) يوسف غنيمة : الحيرة ص٣٠٠

<sup>(</sup>٩) صحيفة دار السلام البغدادية : عدد تشرين الثاني ، سنة ١٩١٩

## (ب) عادة الحبواله:

وكا عبد العرب في الجاهلية الحجارة والبيوت والأصنام ، عبدوا كذلك الحيوان . قال السهيل : خرج نفر من طيء يريدون النبي عليه السلام بالمدينة وفودا ، ومعهم زيد الخيل ووز بن سروس النبهائي فعقلوا رواحلهم بفناء المسجد ودخلوا فجلسوا قريباً من النبي صلى الله عليه وسلم حيث يسمعون صوته ، فلما نظر النبي صلى الله عليه وسلم إليهم ، قال : إني خير لهم من العزى ولاتها ، ومن الجلل الأسود الذي تعبدون من دون الله ، ومما حازت مناع من كل ضار غير نفاع » (أ) . واختلف الباحثون في تفسير ماذهب إليه السهيلي : فقد قيل إن نفاع » (أ) . واختلف الباحثون في تفسير ماذهب إليه السهيلي : فقد قيل إن طيئاً كانت تعبد طنها لها يقال له « فلس » ، وأن ذلك الجل الأسود الذي أورده السهيلي في روايته لم يكن إلا صورة الذلك العنم « فلس » (٢) . وقيل أن العرب عبدوا الحيوان الحي نفسه ولم ينحتوا الأصنام على صورته (٢) .

وكانت الآرام والظبيان والغزلان بأنواعها المختلفة مقدسة عند العرب، وظلت تعبد إلى عصر متأخر في بيوت الأصنام في مكة وتبالة وغيرها ، فقد كان العرب في الجاهلية يعتقدون أن لتلك الحيوانات قوة خفية وأنها قادرة على البطش والانتقام ، وذلك ظاهر من الأساطير التي ظلت متداوله إلى ملبعد ظهور الإسلام (1) . وكان الحام كذلك من بين الطيور التي عبد العرب أصنامها في الجاهلية ، وقد أقاموا له صنا في الكعبة (٥) ، فقد ذكر ابن هشام

<sup>(</sup>١) السهيلي: الروض الأنف أج ٧ س ٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) محمد محمود جمة : النظم الاجتماعية والسياسية ص ١٢١

<sup>﴿ (</sup>٣) بَجُمُهُ عَبِهُ المُمِيْهُ خَالَ : الْأُسْبَاطِيرِ العَرْبِيَةُ مِنَّ ٨١ ﴿.

Robertson: The Religion of Semites, Note F. (1)

<sup>(</sup>٠) محمد عمود جمعة: نفس المسدر س ١٤٠.

أن رسول الله لما ترك مكة وأتم طوافه ﴿ دعا عِثَانَ بن طلحة ، فأخذ منه مفتاح الكعبة ، ففتحت له فدخلها فوجد فيها حمامة من عبدان فكسرها بيده

ويظهر أن العربي قد عبد الحيوان الحي نفسه ، ولم ينحت الأصنام على صورة الحيوان ، لأنه كان جاهلا بصناعة الرسم والنحت ، وكان معظم الأصنام، التي وجدت على صورة الحيوان في شبه جزيرة العرب، مجلوبة من البلاد الحجاورة ، وعددها ثلاثة :

١ – النسر: وكان على صورة النسر ، ولقد ورد ذكره في النقوش القتبانية والسبئية ، ويظهر أن عبادته قد دخلت جزيرة المرب من مصر ، ويرى فلهوزن أن عبادته كانت متصلة بالكواكب وأنها كانت تشير إلى مجوعة الكواكب القريبة من المجرة (٢)

٣ - يغوث : وكان على هيئة الأسد .

٣ – يعوق: وكان على هيئة الفرس.

ومنها عَوْف ، وهو اسم طائر صياد وأحد أسماء الأسد ، ورد ذكر. كَالِهُ فِي الْأَعْلَامِ ، فَقَالُوا : عَبِدُ عُوفَ(٢) . وَلَكُنَ هَذَهُ الْأَصْنَامُ الْحَيْوَانِية لم تترك أثراً في حياة العرب(٢)

وهناك ارتباط وثيق بين أرض الحي. وبين الحيوان والعلير . فمن حقوق الحي أن لا يظلم الناس في تلك الحدود ، وأن لا يقتنص الصياد الحيوان. ولا الطير في هذه الأرض المقدسة. وليس ببعيد أن يكون ذلك هو السبب في أن عمرو بن الحي قد قام بتنصيب الأصنام على مواطن المياه والآبار وساحل

<sup>(</sup>١) أبن هشام : سيرة رسول الله ص ٨٢٢ .

<sup>(</sup>٢) محمد محود جمه : النظم السياسَية والاجماعية ص ١٣٩ .

<sup>(</sup>٣) شيخو : النصرانية وآدابها بين عرب الجاهلية ج ١ ص ١٣

<sup>(</sup>٤) محمد خان : الأساطير العربية قبل الإسلام ص ٨١ .

البحر ، كما قيل إنه نصب هبل على البئر التي كانت في جوف الكعبة وسميت

قدس المربي الحيوان وعبده ، تحصيلا للبركة ، وشكرًا لاستفادته منه ، جريا على عادة الرعاة قديمًا <sup>(٢)</sup> ، أو لاعتقادهم أنها تشترك مع الإنسان في بعض الصفات الشخصية ، ومن أجل ذلك كانوا يمتنمون عن أكل لحومها (٣).

وذهب فريق من العلماء إلى أن العرب لم يقدسوا أو يعبدوا الحيوان من أى نوع كان ، لأن أقدم آلهة العرب كانت آلهة أرضيــة متصلة بالتربة والسقى والخصب والنتاج ، وهو أمر طَبيعي لسكان البيد والصحراء ، وصار لذلك صدى فى تعظيم الأشجار والعيون والآبار (٤) . ``

### (ج) عدادة الأشحار:

لم يكن نصيب الأشجار من العبادة والتقديس بأقل من نصيب غيرها مماقدسه المرب وعبدوه ، وقد يكون مرجع ذلك إلى ندرة الأشجار في الجزيرة العربية. وكان لكفار قريش شجرة عظيمة خضراء يقال لهـــا « ذات أنواط » ، يعلقون عليهـا كل سنة أسلحتهم ، ويذبحون ويعكفون بجوارها يوما ، وكان من حجَّ منهم وضع زاده عندها ودخل بغير زاد تعظيما لمَا(؟) ، وَكَمَا قَيلَ عَن ذَاتَ أَنُواطَ ، كَذَلِكَ قَيلَ عَنَ العَزَى إِنَّهَا كَانَتَ ٱللَّثُ شجيرات سمرات بنخلة . وكان أول من دعا إلى عبادتها عمرو بن ربيمة والحرث بن كعب(٢٠) . وجاء في بعض المصادر ، أن المربي كان يعبدُ الأشجار · و يرى فيها روح الشر ، مثل شجرة الحاظة ، وهي أحبالشجر إلى الحيات (٧) .

<sup>(</sup>١) محمد خان : الأساطير العربية قبل الإسلام ص ٢٠١٠.

<sup>(</sup>٧) محمد خان : نفس المصدر ص ٨٣ .

<sup>(</sup>٣) محمد جمه : النظم السياسية والاجتماعية ص ١٠٤

<sup>: (</sup>٤) محمد جمعة : نفس المصدر ص ١٣٩٠

 <sup>(</sup>۵) الأزرق : أخبار مكة ج ۱ ص ۷۷ -- ۷۸ .

<sup>(</sup>٦) القرشي : تاريخ مكا المشرفة ، ورقة ٣٢ ( مخطوط ) .

<sup>(</sup>٧) محد خان : نفس المصدر ص ٥٠ .

## ٢ - اللايانة المسيحية

كان لابد المسيحية أن تنتشر في بلاد العرب انتشاراً ، أقل ما يقال فيه ، إنه استطاع أن يجذب العديد من القبائل العربية إلى النصرانية ، وذلك لأنها كانت تحيط بتلك البلاد من الشمال حيث يوجد الروم ، ومن الجنوب حيث الأحباش .

أخذ المبشرون يجوبون بلاد العرب للتبشر بهذا الدين ، يعزز نشاطهم و يشد أزرهم ، النفوذ السياسي للدولتين المسيحيتين المجاورتين لبلاد العرب وهما : مملكة الحبشة في الجنوب والدولة الرومانية في الشمال . وذكر للمؤرخون الكثير من القصص عن المبشرين الذين كأنوا يدعون للمسيحية سراً ، فإذا عرف أمرهم تركوا تلك البلاد وانتقلوا إلى غيرها . ومن بينها ، قصة فيمون ، الذي نشر دين النصرانية في نجران حسب رواية مؤرخي العرب ، الذين يذكرون أنه كان رجلاً صالحاً مجتهداً في العبادة مجاب الدعوة . وكان يتعمد الخفاء عن الناس ، ولكن فطن لشأنه رجل من أهل الشام يدعى صالح، فازمه ، وخرجا فارين بأنفسهما حتى وطئا بلاد العرب ، واختطفتهما قافلة وبيعا فى نجران ، وحين كان يؤدي الصلاة في الليل ، سأله سيده عن دينه ، فأخبره به ، وقال له ، إنما أنتم على باطل ، وهذه الشجرة لا تضر ولا تنفع (١) ، ولو دعوت عليها إلهي الذي أعبده لأهلكها ، وهو وحده الذي لاند له ودعا فيمون ، فأرسل الله ريحا جففت النخلة من أصلها . وأقبل أهل نجران على دين عيسى ، وانتشرت النصرانية (٢)

<sup>(</sup>١) كان أهل نجران ف ذلك الوقت يعبدون مخلة طويلة لهم .

<sup>(</sup>٢) ياقوت : معجم البلدان .

وهناك شواهد ثابتة نقلها مؤرخو العرب ، تدل دلالة واضحة على أن المبشرين المسيحيين لم يحجموا عن الدعوة لدينهم في الحجاز: فذكر ابن خلدون في تاريخه بعثة برتالماوس إلى أرض الحجاز والعرب (۱) ، وسبقه الطبرى إلى ذلك فقال : وكان بمن توجه من الحواريين . . . ابن ثالما ( برثالماوس ) إلى المعرابية وهي أرض الحجاز (۲) ، وكذلك ورد في سيرة الرسول لابن هشام عن ابن اسحق : وكان بمن بعث عيسى بن مربم عليه السلام من الحواريين والأتباع الذين كانوا بعده في الأرض ، ابن ثالما ، إلى الأعرابية وهي أرض الحجاز (۱) . و يقول شيخو : وبما زاد النصرانية ترقياً في بلاد العرب عدد كبير من الكهنة والأساقية والرهبان كانوا في أيام الاضطهادات على عهد القياصرة الوثنيين أو ملوك الرومان المتشيعين لا يجدون أماناً لحياتهم إلا بأن يهجروا بلادهم و يفروا إلى بلاد العرب حيث كان يصعب على المنتصبين أن يدر كوهم و يلحقوا و يشروا إلى بلاد العرب حيث كان يصعب على المنتصبين أن يدر كوهم و يلحقوا و يبشرون أسرواق العرب يعظون و يبشرون أسرواق العرب يعظون و يبشرون أسرواق العرب يعظون و ينشرون أسرواق العرب يعظون و يبشرون أسرواق العرب يعظون و ينشرون أسرون أسرواق العرب يعظون و ينشرون أسرون أسرون أسرون أسرواق العرب يعظون و ينشرون (۵) .

ولم تكن بلاد العرب الداخلية و محاصة مدن الحجاز التجارية ، تجهل تعاليم المسيحية وتقاليدها ، لا تصالحا الدثم بقبائل الشمال التي كانت تدين بالنصرانية . كما أن الرهبان الذين انتشرت صوامعهم في فلسطين وشبه جزيرة سينا حتى قلب الصحراء ، كان لم أثر كبير في تعريف العرب بالنصرانية . أضف إلى ذلك أن الصحراء كانت ملجأ لبعض الفرق النصرانية المضطهدة من الكنيسة الرسمية ، فكا طبيعياً أن تكون أقدر على النجاح في نشر تعاليمها من كنسة الدولة الرسمية .

<sup>(</sup>١) ابن خلدون : العبر وديوان المبتدأ والحبر ج ٢ ص ٤٠

<sup>(</sup>۲) الطّبرى : تاريخ الرسل والماوك جـ ۱ ص ۷۳۸ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام : السيرة س ٩٧٢ .

<sup>(</sup>٤) لويس شيخو : النصرانية وآدبها بين عرب الجاهلية ج ١ ص ٣٦ .

<sup>﴿ (</sup>ه) أَحَدَ أَمِينَ : فجر الإسلام ص ٣١ -

# ٣\_ الديانة الهودية

بلفت اليهودية أقاصى الجزيرة العربية ، مجتازة أواسطها ، ولكن فى نفوذ قليل وتأثير أقل ؛ ولعل ذلك راجع إلى نظرة عرب الجزيرة فى ذلك الحين إلى الديانة اليهودية ومعتنقها ، وإلى عدم وجود دولة أخذت على عاتقها نشر الديانة اليهودية فى بلاد العرب كا فعلت الدولة الرومانية الشرقية حين روجت للمسيحية بإرسالها الرهبان والمبشرين هناك .

غير أن الديانة اليهودية علد ما دخلت بلاد العرب لم يأخذ تلك الصورة التي أحذتها الديانة المسيحية في تلك البلاد ، فإن الأحبار اليهود لم يأخذوا على عاتقهم نشر الديانة اليهودية بين العرب كما فعل المبشرون المسيحيون ، بل إن الديانة اليهودية وخلت في بلاد العرب على يد جماعات من اليهود انتقات بأسرها إلى بلاد العرب واستوطنوها وسكنت في أراضيها ، وترتب على ذلك أن العرب المجاودين التلك الأقوام تهودوا تبعاً لمجاورتهم تلك الجماعات اليهودية .

وجدت الديانة اليهودية ـ أول ماوجدت ـ في بلاد الين ، ويدعى يهودالين أن أجدادهم ظمنوا إلى ذلك القطر منذ عهد سليان الحكيم ، ويذهب بعض المؤرخين إلى أن اليهودية كانت منتشرة في اليمن على عهد الملك باسر أنم ( وهو ناشر النعم ) ، وقيل إن انتشارها كان في عهد قبان أسعد أبو كرب وهو خليفة بإسر أنعم (١)

أما عن كيفية ظهور اليهودية في بلاد الججاز ، فقد أوضح ياقوت أن «سبب نزول اليهود في المدينة ، أن موسى بن عران عليه السلام بعث إلى الكنمانيين حين

<sup>(</sup>١) يوسف غنيمه : نزهة المثناق ف تاريخ يهود العراق ص ٨١٨ -- ٩٩٠

أظهره الله تعالى على فرعون ، فوطىء الشام وأهلك من كان بها منهم ثم بعث بمثاً آخر إلى الحجاز وأمرهم الا يستبقوا أحداً ممن بلغ الحلم إلا من دخل فى دينه ، فقدموا عليهم فقاتلوهم فأظهرهم الله عليهم فقتلوهم وقتلوا ماكمهم الأرقم » (1).

و يمكن القول أن جموعاً كثيرة من اليهود فى القرن الأول والثانى بعدالميلاد أخذت تهاجر إلى الأرجاء العربية عموماً وإلى الربوع الحجازية بنوع خاص .ولا شك أنه كانت هناك أسباب أخرى دعت هذه الجموع إلى ترك أوطانها والنزوح منها إلى البلاد العربية ، وأهم هذه الأسباب .

 ١ ــ زيادة عدد اليهود في فلسطين زيادة مضطردة ، فقد قيل إنهم بلغوا أرابعة ملايين .

اضطهاد الرومان لليهود في القرن الأول قبل الميلادو لجوءهم إلى أرض الجزيرة المربية التي كانت أحب إليهم من غيرها لأنظمتها البدوية الحرة، ونظراً لوجودها في أقاليم رملية بعيدة تعوق سير القوات الرومانية المنظمة وتمنع توغلها.

٣ - بعد حرب اليهود والرومان سنة ٧٠ م التي انتهت بخر أب بلاد فلسطين ودمار هيكل بيت المقدس وتشتت اليهود في أصقاع العالم ، قصدت جموع كثيرة أخرى من اليهود بلاب العرب (٢٠) .

وجد اليهود فى بلاد المرب ونشروا فى البلاد التى نزلوها فى جزيرة العرب تعاليم التوراة وما جاء فيها من تاريخ خلق الدنيا ومن بعث وحساب وميزان وجنة ونار . كذلك كان لليهود أثر كبير فى اللغة العربية ، فقد أدخلوا عليها كات كثيرة لم يكن لهم بها علم مثل جهم

<sup>(</sup>١) يأقوت : معجم البلدان

<sup>(</sup>٢) إسرائيل ولفنسون : تاريخ اليهود في بلاد المرب ص ٨ - ٩ ،

والشيطان و إبليس () . واقتبس عرب الحجاز من اليهود أموراً كثيرة : كالحج والذبائح والزواج والطلاق والكهانة والاحتفال بالأعياد () . ولما استقر اليهود ، وعملوا على حفر الآبار في الأراضي العالية واشتغلوا بتربية الماشية والدجاج ونسج الأقشة ، وكانت التجارة من أهم مرافق الحياة عند يهود الحجاز () .

وقد استطاع حؤلاء اليهود ، رغ ماقيل من أنهم كانوا قليلي الدعوة لهذا الدين ، أن يؤثروا على بعض العرب ويهودوهم ، فقد قيل إنه تهود قوم من الأوس والخزرج بعد خروجهم من اليمن لمجاورتهم يهود خيبر وقريظة والنضير (،) كا دانت بعض القبائل باليهودية ومنها بنو نمير وبنو كنانة ، ولعلها سرت اليهم من مجاورة اليهسود لهم في تياء ويثرب وخيبر (ه) ، وصالح النبي صلى الله عليه وسلم أهل مَقْنَا على ربع عروكهم وغزولهم وعلى ربع ثمارهم وكانوا يهودا (١) . ومع ذلك لم تستطع اليهودية أن تتغلب على الوثنية في بلاد العرب ، لأن كثيراً من أحكامها مبنى على المشقة ولأنها إن أباحت قتال الوثنيين — والقتال دين العربي — فإنها لا تبيح الانتفاع بغنائمهم بل قتال الوثنيين — والقتال دين العربي — فإنها لا تبيح الانتفاع بغنائمهم بل قاهل الإن العربي الله وينتفع عماله وأهله (٧) .

<sup>(</sup>١) أحمد أمين: فجر الإسلام ص ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) جرجي زيدان . تاريخ التمدن الإسلامي ج ١ ص ١٠ .

<sup>(</sup>٣) ولفنسون : تاريخ اليهود في بلاد العرب ص ١٠ --. ١٩٠٠

<sup>(</sup>٤) اليعقوبي : تاريخه جُـ ١ ص ٢١٣ .

 <sup>(</sup>٥) محمد نعمان الجارم: أديات العرب في الجاهاية ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٦) البلاذري : فتوح البلدان ص ٦٠ .

<sup>(</sup>٧) محمد نمانِ الجارم : نفس المصدر ص ٣٠١ .

# ٤ - الصابئة والمجوسية والزندقة

(۱) الصابئة :

ينسب الصابئة دينهم إلى سيدنا نوح وإلى إبراهيم الخليل ، بالتلقى عن نوح وعن إدريس ، ومنهم عبدة الأصنام والكواكب. ويعتقدون أن الثواب والمقاب إنما يلحق الأرواح ، وأن النبي هو البرئ من المذمومات ، والصابئة تمنع توريث الفاسق ويعتقدون في بعث الأرواح لا الأجسام وطهارة النفس العاصية بعد ثلاثة آلاف سنة وأن الرسل لم يبغثهم الله بل هم ملهمون من الحردات ، وحرموا تعذيب الحيوان وقتله إلا ما أحل أكل لحة (١) . وهم ينقسمون إلى كافر ومؤمن . واذلك ذكرهم الله تعالى في الأمم الأربع ، التي تنقسم كل أمة منها إلى ناج وهالك ذكرهم الله تعالى في الأمم الأربع ، التي تنقسم كل أمة منها إلى ناج وهالك (١) .

وه يعظمون الكواكب وينقسبون في ذلك إلى ثلاث فرق: الأولى: 
ذهبت إلى أن الكواكب واجبة الوجود الداتها غير محتاجة إلى مخصص، والثانية: ترى أن الكواكب آلهة ولكل منها عمل قائم به في هذا العالم يصدر عنه لا يقدر عليه غيره، وأنها أبدية الوجود أزلية الأولية تجرى أحكامها لا لغاية، والثالثة: ترى أن لهذه الكواكب والأفلاك إلها مبدعا أعطاها قدرة وإرادة ذاتية نافذة في هسذا العالم وفوض إليها تدبيره. وهذه الطوائف كان لها عصبيات في بلاد العرب فدانت العرب بهذا الدين واعتنقته

<sup>(</sup>١) نمان الجارم: أهيان العرب ص ١٨٥

<sup>(</sup>٢) الجارم": نفس المصفير س ١٧٦.

و بنوا الهياكل العظيمة وقدموا لها القرابين وحجوا إليها وذبحوا لها الذبائح ـ وأول من دان بهذا الدين من العرب قبائل الحيرية (۱) . ولقد كانت كنانة تعبد القمر ، وحمير الشمس ، وميسم الدبران ، ولخم وجذام المشترى ، وطىء سهيلا، وقيس الشعرى العبور ، وأسد عطارد . وكان بعضهم أيضا يكرم زحل والجوزاء والجبار أو الثريا ويستدل عليه من بعض أعلامهم كعبد الثريا وعبد نجم وعبد الجبار (۲) .

وأخص أنواع عبادتهم الشمس ، كانت بالسجود لها عند شروقها وهند غروبها وعند توسطها السهاء ، ولهذا نهى النبى صلى الله عليه وسلم عن صلاة النوافل في هذه الأوقات قطماً لمشابهة الكفار ظاهراً وسدا الدريعة الشرك . أما آثار عبادتهم السكواكب فنها تسميتهم أنفسهم بأسماء مضافة لها بالعبودية كعبد شمس وعبد المشترى . ومن الصابئة أخذ العرب علم النجوم واشتغلوا به كثيراً حتى أن ابن قتيبة ذهب إلى تفضيلهم فيه عن العجم (٢) .

## (ب) المجوسية :

تدور عقائد المجوسية على قاعدتين : إحداها بيان سبب امتزاج النور بالظلمة ، والثانية سبب خلاص النور من الظلمة . وهم يعتقدون بوجود فاعلين أزليين يصدر عن أحدها الخير وعن الثانى الشر ، فاعتقدوا بوجود إلهين : أحدها نور ومبدأ الخير كله و يسمونه أهورا مزدا ، والثانى ظلام ومبدأ الشركله و يسمونه أهرمان أو أهرمن .

ولقد تحكم سدنة هذا الدين في رقاب الناس وتصرفوا في معتقداتهم (٤). وقد دخلت المجوسية بلاد المرب، يثبت ذلك ما أورده البلاذرى في « فتوح

<sup>(</sup>١) نعيان الجارم . أديان العرب ص ١٧٦ .

<sup>(</sup>٢) لويس شيخو : النصرانية وآدابها ج١ ص ١١ .

<sup>(</sup>٣) البتنوني : الرحلة الحجازية ص١١١ .

<sup>(1)</sup> روفائیل بابو اسحق : تاریخ نصاری العراق س ۱ -- ۲ ٪

<sup>(</sup>م \_ ١١ التاريخ الإسلامي المام)

البلدان ، حيث قال : أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم الجزية من مجوس هجر ومجوس أهل المين ، وفرض على كل من بلغ الحلم من مجوس الهين من رجل وامرأة ديناراً .

### (ح) الزندقة:

هؤلاء الزادقة هم أتباع مزدك الذى خرج فى أيام قباذ بن فيروز بن يزدجرد ملك الفرس ، فدعا الناس إلى الزندقة ، فأجابه قباذ إلى ذلك ، ولم يلبث قباذ أن دعا الحارث بن عرو بن حجر آكل المرار ملك نجد إلى ذلك الدين ، فأجابه إلى طلبه واستعمله قباذ على الحيرة وطرد المندر من مملكته ، و يقول اليعقو بى فىذلك « وتزندق حجر بن عر الكندى » (۱) . وقيل إن الزندقة فى العرب كانت فى قريش ، أخذوها من الحيرة (۲) . وخلط بعض المؤرخين بين الزندقة والمجوسية فقد جاء فى « بلوغ الأرب » : أن إلمجوس يلقبون بالزند ، والمنسوب إليه يسمى الذى زعم زرادشت أنه نول عليه من عند الله ، سمى بالزند ، والمنسوب إليه يسمى زندى ، ثم عُرب فقيل زنديق ثم جمع فقيل زنادقة » (۱) . على أن الزنادقة م أتباع مزدك ، والمجوس تختلف كل الاختلاف عن الزنادقة . وهذا يثبت عدم صحة هذه الرواية .

ووجدكذلك بين العرب من أخذ بالمانوية ، وهؤلاء هم أسحاب مانى ابن فانك الحسليم ، الذى ظهر فى زمن سابور أردشير وقتله بهرام بن هرمز بن سابور وذلك بعد عيسى عليه السلام . وقد أخذ دينا بين المجوسية والنصرانية ، وكان يقول بنبوة المسيح عليه السلام ولا يقول بنبوة موسى عليه السلام .

<sup>(</sup>١) اليعقوبي : تاريخه ج ١ ص ٢١٤ -

<sup>(</sup>٣) محبى الدين العطار : بلوغ الأرب في مآثر العرب ص ٨٨ .

<sup>(</sup>٣) العطار: نفس المصدر ص ٦٩ .

<sup>(</sup>٤) ابن حزم : الملل والنحل ص ٨١ .

ولم يقدر لدين من هذه الأديان الفوز والفلبة فى بلاد المرب ، وفطن المستنيرون العرب إلى سوء حالتهم الدينية ، وعمدوا إلى التخلص من الوثنية وعبادة الأوثان وعادات الجاهلية ووأد البنات وشرب الخمر ولعب الميسر ، ودعوا إلى دين توحيد جديد ، ونادوا بوجود إله واحد يحاسب و يجازى الناس على أعمالهم من خير وشر . وكان ضعف شأن الوثنية وانتشار الآراء المسيحية والبهودية والمذاهب الفارسية ، مما مهد الطريق لظهور النبي محمد صلى الله عليه وسلم .

# الباب إيثاني

# الدولة العربية

من ظهور الإسلام وسقوط الأمويين

البعثة النبوية — الخلفاء الراشرود. — الدول: الأموية

أولا – البعثة النبوية

نشأة الرسول 🕆

اختار عبد المطلب لابنه عبد الله - وكان في الرابعة والعشرين من همره - فتاة من أسرة عريقة في الجاهلية ، هي آمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة ، وكان وهب سيد بني زهرتم. و بعد أن أقام عبد الله مع زوجه في ديار أهلها ثلاثة أيام ، انتقل بها إلى منازل بني عبد المطلب ، وأقام معها أياما قليلة ، ثم خرج في تجارة إلى الشام وتركها حاملا ، ولكنه لم يعد من تلك الرحلة ، حيث مات في يثرب ودفن ، وتقدمت بآمنة أشهر الحل ، حتى كان مواده عليه السلام في يثرب ودفن ، وتقدمت بآمنة أشهر الحل ، حتى كان مواده عليه السلام عليها « عام الفيل » : وعهدت أمه إلى حليمة السعد " ية بإرضاعه ، فرحلت عليها « عام الفيل » : وعهدت أمه إلى حليمة السعد " ية بإرضاعه ، فرحلت به إلى البادية حيث تقيم مع بني سعد ، و بعد أن بتى عندها خس سنوات ردته إلى أمه ، و بذلك نشأ محد في جو بدوى ، وكان لذلك أثره في تعلمه لفة أهل البدو الفصيحة (۱)

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ٧٣ .

ومحمد عليه السلام من قبيلة قريش ، القبيلة العربية التي ترأمها قصى ، من أبوين فقيرين في مالها ، غنيين في جاههما وحسبهما . وقد مات أبوه قبل أن يولد ، فكفلته أمه . ولما بلغ السادسة من عمره خرجت به لتزور أخواله في يثرب ، فمكنت هناك شهراً ، ثم عزمت على العودة إلى مكة ، و بيناهى فى الطريق توفيت . فكفله جده عبد المطلب ، ولم يمض على ذلك سنتان حتى توفى جده ، وكفله عمه أبو طالب ومحمد فى التاسمة ، وصار منذ ذلك الوقت يحنو عليه و يعنى به و يخرجه معه فى أسفاره ، وكان يجد فيه من النجابة والذكاء والبر وطيب به و يخرجه معه فى أسفاره ، وكان يجد فيه من النجابة والذكاء والبر وطيب النفس ما جعله يزداد به تعلقا ، بذلك نشأ محمد يتيا فقيرا ، وفى ذلك يقول تعالى ( ألم يجدك يتيا فآوى ، ووجدك ضالا فهدى ، ووجدك عائلا فأغنى )(١) .

وكان رسول الله يرعى الغنم وهو طفل ، ثم اشتغل بالتجارة وسافر إلى الشام ، وعندما بلغ الخامسة والعشرين من عمره ، جمته بالسيدة خديجة بنت خويلد المصالح الاقتصادية ، إذ وجدت فيه الشخص الأمين على مالها و بضاعتها ، فأرسلته مع خادمها ميسرة ليتاجر لها بالشام ، فجنى ربحاً كثيراً عما جمل السيدة خديجة تعجب بهذا الشاب الأمين ، وزاد إيجابها به أن ميسرة قص عليها من أخباره قصصا حببتها فيه ، فرأنه شابا يختلف عن غيره من الشباب ، فهو إلى جانب طيب سمعته وقوة شخصيته ، يمتاز بجال الخلقة وجمال النفس ووقار الشيوخ ، حتى تمنت أن تتزوجه . ولكن كيف السبيل إليه ، وهو الذي لم يفكر في التزوج منها ، يمنعه فارق كبير في السن فقد كان في الخامسة والعشرين وهي في الأربعين ، وفارق أكبر في المركز الاجتماعي فقد كان فتيراً يتيا وهي ابنة خويلد من كبار أشراف مكة وأغنيائهم .

<sup>(</sup>١) سورة الضحى ، آية رقم ٦ - ١١ .

وحارت السيدة خديجة في أمرها: تمنمها التقاليد والحياء من مكاشفة محمد بالأمر، فأرسلت إليه صديقتها نفيسة كي تعرف دخيلة نفسه، فسألته عن السبب الذي يمنمه من الزواج، فاعتذر بقلة ماله، فقالت: فإن كفيت ودعيت إلى المال والحال والكفاءة، ألا تجيب ? فسألها: مَنْ ؟ ، فقالت: خديجة، وقبل محمد وتم الزواج (۱) ودفع صداقه عمه أبو طالب ، وخطب خطبة أوضح فيها فضائل محمد ونبله رغم قلة ماله ، قال: الحمد الله الذي جعلنا أوضح فيها فضائل محمد ونبله رغم قلة ماله ، قال: الحمد الله الذي جعلنا من ذرية إبراهيم وزرع إسماعيل ، وجعل لنا بيتا محجوجا وبلدا حراما وجعلنا الحكام على الناس . ثم إن محمد بن عبد الله ابن أخى ، من وجعلنا الحكام على الناس . ثم إن محمد بن عبد الله ابن أخى ، من ونبلا ، وله في من قريش ، إلا رجح عليه برا وفضلا وكرما وعقلا ومجدا ونبلا ، وله في خديجة بنت خويلد رغبة ولها فيه مثل ذلك ، وما أحببتم من الصداق فعلى .

عاش محمد عيشة المتعبدين ، يتردد على غار حراء على مقربة من مكة ، يتعبد فيه شهرا من السنة ويصلى لإله لا يعرفه العرب . وهكذا كانت حياته مثالا للأمانة والإخلاص ، حتى لقب بالأمين ، ووصفه ربه بأنه على خلق عظيم .

#### البعثة :

كان عليه الصلاة والسلام لا يعتقد في دين أهله ، و إنماكان يتردد على غار حراء يتعبد فيه و يصلى ، وشجعته السيدة خديجة على ذلك وكانت ترسل إليه الطعام في الجبل ، وفي يوم الإثنين ١٧ رمضان وكان قد بلغ الأربعين من عمره، نزل عليه الوحى ، إذ رأى جبريل الذي ظهر أمامه ، وقال له : إقرأ ، قال : ما أنا بقارى ، ، فضمه حتى بلغ منه الجهد ثم أرسله وقال له : إقرأ ، فقال : ما أنا بقارى ،

<sup>(</sup>١) على ابرهيم حسن: نساء لهن في التاريخ الإسلامي نِصيب ص ٢١ -- ٢٢ .

فضمه مرة ثانية وثالثة وقال له : (إقرأ باسم ربك الذي خلق ، خلق الإنسان من علق ، إقرأ وربك الأكرم ، الذي علم بالقلم ، علم الإنسان مالم يعلم ) (١) . فرجع رسول الله صلى الله عليه وسلم يرجف فؤاده إلى منزله ، وقال لزوجه : زملوني زملوني (لفوني) فزملوه حتى ذهب عنه الروع ، وقص على السيدة خديجة ماحدث ، فقالت له : والله ما يخزيك الله أبداً ، إنك لتصل الرحم وتكسب الممدوم ، وتقرى الضيف ، وتعين على نوائب الدهر ، ثم انطالات به إلى ابن عمها ورقة بن نوفل ، وهو شيخ أعي ، قد درس النصرانية ، فقال له : هذا الناموس الذي أنزله الله على موسى ، ليتني أكون حيا إذ يخرجك قومك ، قال : أو مخرجي هم ؟ قال : لم يأت رجل بمثل ما أوتيت به إلا عودى ، وإن يدركني يومك أنصرك نصراً مؤذراً . فاطمأن الرسول .

و بعد فترة عاد محمد إلى الغار ، فنزل عليه جبريل مبشرا أنه رسول الله ، فرجع الرسول إلى داره وقال لزوجه : دثرونى ، فنزلت عليه الآية (يا أيها المدثر قم فأنذر ، وربك فكبر ، وثيابك فطهر ، والرجر فاهجر ، ولا تمن تستكثر ، ولربك فاصبر ) (٢٠) . ثم نزل قوله تمالى : (وأنذر عشيرتك الأقربين ، واخفض جناحك لمن انبعك من المؤمنين ) (٢٠) .

عندئذ صعد الرسول إلى جبل الصفا ، ونادى أهله وعشيرته وقال : أرأيتم بو أخبرت كم أن خيلا بالوادى تريد أن تغير عليكم أكنتم تصدقونى ؟ قالوا : نعم ما جربنا عليك كذبا قط ، قال إنى نذير لكم ، بين يدى عذاب شديد . فقال أبو لهب : تبالك ! ألهذا جمتنا ؟ فقال عليه السلام : ما أعلم إنسان في العرب جاء قومه بأفضل مما جثتكم به ، فقد جثتكم بخير الدنيا والآخرة ، وقد أمرنى ربى

<sup>(</sup>١) سورة العلق ، آية رقم ١ -- ٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة المُعاثر ، آية رقم ١ — ٨ . ﴿

<sup>. (</sup>٣) سورة ٢٦ آية ٢١٤ -- ٢١٦ .

أن أدعوكم إليه ، فأيكم يؤازرني على هذا الأمر يكون أخى ووصى وخليفتى فيه ؟ فلم يجبه أحد ، فقال على بن أبي طالب : أنا يارسول الله عدتك ، أنا حرب على من حاربت . فقال أبو لهب تبا لك ولمن اتبعت (' . فأنزل الله قوله تعالى ( تبت يدا أبي لهب وتب ، ما أغنى عنه ماله وما كسب ، سيصلى ناراً ذات لهب وامرأته حمالة الحطب في جيدها حبل من مسد ) (' ) . ثم خطب الرسول قائلا : إن الرائد لا يكذب أهله ، والله لو كذبت الناس جميعا ما كذبتكم ، ولو غر رت الناس جميعا ما كذبتكم ، ولو غر رت الناس جميعا ما غررت ما أبيكم خاصة وإلى الناس كافة (') .

أخذ الرسول عليه السلام ينشر الدعوة الإسلامية لأقرب الناس إليه تكروجته خديجة التي كانت أول من آمن به من النساء، وعلى بن أبى طالب ابن عم الرسول، ومولاه زيد بن حارثة، وأبى بكر الصديق، وعثمان بن عفان، والزبير بن العوام، وسعد بن أبى وقاص، وعبد الرحمن بن عوف، وطلحة ابن عبيد الله ، وأبى عبيدة بن الجراح، كما أسلم الأرقم بن أبى الأرقم الذى اتخذت داره مركزا لبث الدعوة الإسلامية. واستمر الرسول فى نشر الإسلام سرا بين العرب جيما (على على تلك الحال حوالى الثلاث سنوات حتى نزل قوله عز وجل: ( فاصدع بما تؤمر به وأعرض عن المشركين ، إنا كفيناك المستهرئين) (٥٠). فجهر رسول الله بالدعوة للإسلام، وصدع لأمر ربه. وكان عليه المستهرئين) (٥٠). فجهر رسول الله بالدعوة للإسلام، وصدع لأمر ربه. وكان عليه أن يوجه الناس نحو عبادة إله واحد لا شريك له وهذا هو أساس الإسلام، وأن يعتقد العرب كذلك فى نبوة محد عليه السلام وأنه مرسل من قبل الله ،

<sup>(</sup>۱) الطبري ج ۱ س ۲۱۷.

 <sup>(</sup>۲) سورة المسد رقم ۱۱ آیة ۱ - ه

<sup>(</sup>٣) الطبرى ج ٢ س ٢١٧ .

<sup>(1)</sup> حسن ابراهم حسن: تاريخ الإسلامي السياسي ج ١ س ٧٠ .

<sup>(</sup>٥) سورة ١٥، آية رقم ٩٤.

وأن هناك بمِثاً وعقاباً وثواباً ، كما كان على الرسول أن يصلح من شأن المجتمع العربي الفاسد .

كان العرب قبل الإسلام يعبدون الأصنام في الكعبة وهي عبارة عن أحجار لا تضر ولا تنفع ، لا تروى ظمآنا ولا تشبع جائماً ، ولا تغنى فقيراً ، ولا تسقى زرعاً . ولكنها مع ذلك كانت قبلة العرب وأساس الحياة عند قريش زعيمة العرب ، إذ كانت القرابين تقدم لهذه الأصنام التي دان لها العرب ، وفي هذا مصلحة اقتصادية ومنفعة أدبية لقريش ، فقد كانت قريش هي التي تحمى الدار ، فالقضاء على هذا الدين إنما هو قضاء على هذه المنافع وهذه الزعامة .

لذلك كانت مهمة الرسول فى نشر الدين الجديد مهمة شاقة ، فقد ندد بالوثنية وبالمعتقدات التى لا تؤمن بوحدانية الخالق ، أى أنه قلل من قيمة الأصنام ، ولم يكتف بهذا بل أظهر فساد نظمهم الاجتماعية . ولذا نظرت قريش إلى محمد نظرتها إلى رجل خارج على نظمها وعاداتها ، جاء يهدم أسس حياتها الاجتماعية والاقتصادية معاً . ولهذا رأت أن تقاومه مقامة عنيفة حتى تحافظ على كيانها ، فأخذت تهزأ به و بأسحابه ، وادعت أنه شاعر ساحر ، ودعوته إنما هى محمن خداع فى سبيل وصوله إلى أغراضه وهى أن يكون ملسكا على العرب .

بدأت قريش بأن بعثت إليه عتبة بن ربيعة ، وكان سيداً في قومه ، فذهب إليه وهو يصلى بالمسجد وقال له يا ابن أخى : إنك منا حيث قد علمت ، من خيارنا حسباً ونسباً ، إنك قد أتيت قومك بأمر عظيم ، فرقت به جماعتهم وسفهت به أحلامهم ، وعبت به آلمتهم ودينهم ، وكفرت به من مضى من آبائهم . فاسمع منى ، أعرض عليك أموراً ننظر فيها لعلك تقبل منها بعضها ، فقال عليه السلام : يا أبا الوليد أسمع . فقال : يا ابن أخى و إن كنت تريد بما جئت به من هذا الأمر مالا جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالا ، و إن كنت تريد ملكا كنت تريد شرفا سودناك علينا حتى لانقطع أمراً دونك ، و إن كنت تريد ملكا

ملكناك علينا ، و إن كان هذا الذي يأتيك رؤياً من الجن لا تستطيع رده عن نفسك طلبنا لك الطب ، و بذلنا فيه أموالنا حتى نبرئك منه . فقال عليه السلام : لقد فرغت يا أبا الوليد ، قال : فاسم منى . بسم الله الرحمن الرحيم : (المر ، كتاب فصلت آياته قرآناً عربياً لقوم يعقلون ، بشيراً ونذيراً ، فأعرض أكثرهم فهم لا يسممون ) (أ) . وأنصت عتبة يستمع إلى أحسن الحديث حتى رجع إلى قريش قائلاً : إنى سمعت قولاً ما سمعت مثله قط : واللات ما هو بالشعر ولا هو بالسحر ولا بالكهانة ، يا معشر قريش و أطيعوني واجعلوها لى ، وخلوا بين هذا الرجل و بين ما هو فيه ، فقال النضر بن الحارث : بماذا جاءنا وخلوا بين هذا الرجل و بين ما هو فيه ، فقال النضر بن الحارث : بماذا جاءنا عمد واللات ما محمد بأحسن حديثاً منى » (٢) . فأنزل الله قوله تعالى : (ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضل عن سبيل الله بغير علم ، و يتخذها هزوا ، أولئك لهم عذاب مهين ، وإذا تتلى عليه آياتنا ولى مستكبرا كأن لم يسمعها أن في أذنيه وقراً ، فبشره بعذاب أليم) (٣) .

هكذا كانت مرحلة المقاومة الأولى: ولكن الله كان ينزل آياته فيدمغ بها قول الذين كفروا ، والذين هم فى ضلالهم يعمهون . فأخذت قريش فى إيذاء الرسول وأصحابه ، فكان أبو جهل إذا سمع بإسلام رجل من ذوى الشرف أنبه وقال له « تركت دين أبيك وهو خير منك ، لنسفهن حلمك ولنقيلن رأيك ولنضعن شرفك » (أ) . و يقول ابن الأثير : « إن مشركي قريش كانوا يخرجون عار بن ياسر وأباه وأمه إلى الأبطح إذا حميت الرمضاء و يعذبونهم بحرها ، فيمر الرسول فيقول : صبراً آل ياسر ، فإن موعدكم الجنة » (6) . وهناك من الأمثلة

<sup>(</sup>١) سورة فصلت .

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام ج ١ س ٢٤٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة لقيان .

۲۹۱ -- ۲۷۰ -- ۲۹۱ ...

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير ج ٢ س ٣٠ .

مالا يدخل تحت حصر عن تعذيب قريش للمسلمين و إهانتهم و إساءتهم حتى أنهم عذبوا النساء ، ولم يقتصروا على تعذيب الرجال ، ولم يكتف الكفار بذلك بل حاولوا أيضاً الاستعانة باليهود في التقليل والحط من شأن محمد والرسالة ، ولكن الله ردكيدهم إلى نحورهم .

## الهجرة الى الحبية:

كان من أثر شدة إيذاء قريش للمسلمين أن أمرهم الرسول بالهجرة إلى الحبشة ، ولم يأمرهم بالهجرة إلى أية ناحية من شبه الجزيرة المربية ، لأن القبائل المربية سوف تجامل قريشاً زعيمة المرب ، وكانت بعض البلاد المربية مثل يثرب وبحران موطناً المديانات الأخرى كالمسيحية واليهودية (۱) . كما أن هؤلاء المهاجرين كانوا يخرجون وحدانا متخفين حتى لا تشعر بهم قريش ، وقد اختار الرسول الحبشة أيضاً لما اشتهر به النجاشي من الكرم والعدل ، فهاجر عدد من المسلمين للحبشة في رجب من السنة الخامسة المنبوة ، وكان عددهم في أول الأمر أحد عشر رجلاً وأربع نسوة ، ثم ازدادوا حتى بلغوا تمانين رجلاً غير النساء والأطفال ، وكان من بينهم عثمان بن عفان وزوجته رقية (۲) ، فأ كرمهم النجاشي وأمنهم .

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ٧٦٠ .

<sup>(</sup>٣) أنجب النبي من السيفة خديجة كل أولاده إلا إبراهيم ، وهم : رقية وأم كاثوم واطمة وزينب والقاسم وعبد الله . وتزوجت رقية وأم كاثوم بادى الأمر من عتبة وعتيبة ابني عمه أبي لهب ، ولم تبق هاتان الزوجتان مع زوجيهما بعد الإسلام فتروجهما عثمان ، الواحدة بعد الأخرى ، وحين هاجر عثمان مع الرسول إلى المدينة أواشترك في الغزوات ، تخلف عن واقعة بدر ، إذ أبقاه الرسول في المدينة لتمريض رقية زوجته ، ولكن روحها ناضت والمسلمون في المركة ، ثم زوجه ابنته أم كاثوم . ابن حجر : الإصابة في تمييز الصحابة على ٢٢٣٠ .

كانت هجرة هؤلاء المسلمين إلى الحبشة خطوة سياسية موفقة من الرسول، فقد ذاع بين العرب أن جماعة منهم قد فَرُوا إلى الحبشة ، بدين جديد تلقوه عن محمد . فكان هذا بمثابة دعوة إلى الإسلام ، مما حدا بقريش أن ترسل عمرو بن العاص وعبد الله ابن أبى ربيعة بحملان الهدايا إلى النجاشي و بطارقته ، وقالاله ، أيها الملك ، إنه قد ضوى إلى بلدك منا غلمان سفهاء فارقوا دين قومهم ، ولم يدخلوا في دينك ، وجاءوا بدين ابتدعوه لا نعرفه محن ولا أنت . وقد بعثنا إليك فيهم أشراف قومهم من آبائهم وأعمامهم وعشائرهم لتردهم إليهم ، فهم أعلى بهم عيناً وأعلم بما عابوا عليهم ، وعاتبوهم فيه » .

بعث النجاشي في طلب هؤلاء المسلمين وسألهم . ماهذا الدين الذي فارقتم فيه قومكم ، ولم تدخلوا به في ديني ولا دين أحد من هذه الملل ؟ فرد جمفر ابن أبي طالب قائلا: أيها الملك ، كنا قوما أهل جاهلية ، نعبد الأصنام ، ونأكل الميتة ، ونقطع الأرحام ، ونسىء الجوار ، ويأكل القوى منا الضميف ، حَتَّى بعث الله إلينا رسولًا منا نعرف نسبه وصدقه وأمانته وعفافه ، فدعا إلى الله لتوحَّده ونمبده ، ونخلع ماكنا نمبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان ، وأمرنا أن نعبد الله ولا نشرك به شيئا ، وأمرنا بالصلاة والركاة والصيام ، فصدقناه وآمنا به واتبعناه على ماجاء به من الله فعبدنا الله وحده لانشرك به شيئا ، وحرَّمنا ما حرم علينا وأحللنا ما أحل لنا ، فمدا علينا قومنا فمذبونا وفتنونا عن ديننا ليردونا إلى عِبادة الأوثان عن عبادة الله ، وأن نستِحل ما كِنا نستحل من الخبائث. قهرونا لوظلمونا وضيقوا علينا وحالوا بيننا وبين ديننا ، خرجنا إلى بلادك واخترناك على من سواك ورغبنا في جوارك ورجونا ألا نظلم عندك، فقال النجاشي : مل معك ثما جاء به عن الله شيء تقرؤه على ؟ قال جعفر : نم ، وتلا من سورة مريم إلى قوله تعالى : ﴿ فَأَشَارِتَ إِلَيْهِ ، قَالُوا كَيْفَ تَـكُلُّم من كان في المهد صبياً ، قال إني عبد الله آتاني الكتاب وجملني نبيًا وجملني

مباركا أينها كنت وأوصانى بالصلاة والزكاة مادمت حياً ، و براً بوالدتى ولم يجملنى حباراً شقياً ، والسلام على بوم ولدت و يوم أموت و يوم أبعث حيا ) .

دهش البطارقة وقالوا: هذه كلمات تصدر من النبع الذى صدرت منه كلمات سيدنا يسوع المسيح، وقال النجاشى: إن هذا والذى جاء به موسى ليخرج من مشكاة واحدة، انطلقا، والله لا أسلمهم إليكا(١). وقد عاد هؤلاء المهاجرون إلى المدينة بعد هجرة الرسول.

## مقاطعة قريش لبى هاشم :

لما عجزت قريش عن النيل من محمد ، ذهب بعضهم إلى عمه أبى طالب قائلين له إنهم لمن يصبروا على هذه الحال ، وخيروه بين أن يمنعه عما يقول أو ينازلوه و إياه ، فعظم على أبى طالب فراق قومه وعداوتهم ، ولم يطب نفسا مخذلان ابن أخيه ، ولسكنه قال له : « يا ابن أخى ، إن قومك جادوني وقالوا لى كذا وكذا ، فابق على وعلى نفسك ولا تحملني من الأمر مالا أطبق ، فظن الرسول أن عمه خاذله ومسلمه وأنه ضعف عن نصرته ، فقال : والله ياعم لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يسارى ، على أن أترك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك دونه ، ما تركته » (٢).

أخذ الإسلام فى الانتشار رغم مقاومة قريش ، وقد أعر الله الإسلام بعمر بن الخطاب الذى أخذ فى الصلاة جهرا عند الكعبة ، وصلى المسلمون معه ، ولم يكتف بهذا بل أخذ يناضل قريشاً ، فانفقت قريش على أن يقاطعوا بني هاشم و بنى عبد المطلب مقاطعة تامة فلا يصاهروهم ولا يتاجرون معهم ، ولا يناصروهم وعلقوا صحيفة المقاطعة بالكعبة فاضطر بنو هاشم و بنو المطلب

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ج ۱ س ۳۰۶ — ۳۰۰

<sup>(</sup>۲) این هشام ج ۱ س ۲٤٧ .

إلى النزوح إلى شعب أبى طالب بشرق مكة ، وكانت قريش تظن أن هذه المقاطعة الاقتصادية الاجتماعية السياسية ستضطر بنى هاشم والمطلب إلى تسليم الرسول إلى الكفار ، ولم يقفوا عند حد المقاطعة بل ازدادوا فى إيذاء المسلمين بشتى الوسائل ، وظل هذا الحصار حوالى الثلاث سنوات .

لكن الرسول لم يزد مع ذلك إلا اعتصاما وتمسكا بدين الله، وازداد الدعوة بين باقي أجزاء شبه الجزيرة العربية . وظل الرسول والمسلمون من خلفه يعانون آلام المقاطعة والجوع، ولم يكن يتاح لهم الاختلاط بفيرهم من الناس إلا في الأشهر الحرم ، حين يفد العرب إلى مكة لزيارة البيت الحرام ، حيث كان الرسول ينتهز فرصة الحج ويدعو القبائل إلى الاسلام . إلا أن طول مدة الحصار وما لاقاه المسلمون من ضيق وألم جمل أبناء عمومتهم وأصهارهم في قريش يشمرون بفداحة ماارتكبوا من إثم ضد إخوانهم". فدفمت هذه العاطفة بعض شباب قريش إلى إمداد الرسول وأتباعه بالمؤن والطعام سراً ، وكان في مقدّمة هؤلاء زهير بن أمية الذي طاف بالبيت سبع مرات ونادي في الناس: ياأهل مكة ، أناً كل الطمام ونلبس الثياب وبنو هاشم هَلْكَي لايبتاعون ولا يبتاع منهم، والله لاأقعد حتى تشق هذه الصحيفة القاطعة الظالمة . فوافقته الأغلبية الساحقة من قريش ، وكان على رأس المعارضين أبو جهل ، وهكذا نقضت هذه الصحيفة وعاد الرسول وصحبه إلى مكة مرة أخرى(١) ، ولكن الملاقات ظلت عدائية بين المسلمين وقريش .

وفى وسط هذه الظروف القاسية على المسلمين وعلى الرسول ، و بينما هو يناضل قريشاً وقريش تناضله وتؤذى صحبه ، إذ يأتيه خبر وفاة عمه أبى طالب<sup>(٢)</sup>،

<sup>(</sup>١) ابن عشام ج ١ س ٣٣٦ - ٣٣٧

<sup>(</sup>۲) أبو الفداء جـ ١ ص ١٣٠ .

ولم تلبث أن لحقت به السيدة خديجة زوج الرسول . فحزن عليهما الرسول أشد الحزن (۱) . وانتهزت قريش هذه المناسبة واشتدت في إيذاء الرسول وأصحابه ، ولسكن الرسول ومن حوله من المسالمين المؤمنين قابلوا الشدة بالتمسك بالدين وأهدابه .

خرج الرسول بعد ذلك إلى الطائف مستجيراً بثقيف حتى يبلغ رسالة ربه ، ولكن ثقيفاً جاملت قريشاً ، فلم تستمع لدعواه بل لم تقبل أن تجيره بعد أن فقد عمه ، ولم تكتف بذلك بل أخذ سفهاء ثقيف يسيئونه ، حتى اشتد به الكرب والضيق ، ولم يجد ملاذاً إلا أن يشكو فله قائلا : « اللهم إليك أشكو ضمف قوتى ، وقلة حيلتى ، وهَوَ الى على الناس ، يأأرحم الراحمين أنت رب للستضعفين وأنت ربى . إلى من تكلنى ! إلى بعيد يتجهمنى أو إلى عدو ملكته أمرى ، إن لم يكن بك على غضب فلا أبالى ، ولكن عافيتك أوسع لى ، أعوذ بنور وجهك الذى أشرقت له الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة من بنور وجهك الذى أشرقت له الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة من أن تنزل بى غضبك أو تحل على سخطك ، لك العتبى حتى ترضينى ، ولا حول ولا قوة إلا بك » .

أراد الرسول عليه السلام أن يمود إلى مكة ، ولسكنه لم يتمكن من دخولها إلا بعد أن أجاره المطعم بن عدى أحد أشراف قريش . ولم يلبث الرسول قليلا بعد ذلك حتى أسرى به ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى وصعد به من الصخرة المقدسة إلى سدرة المنتهى وفرضت الصلوات الحس على المسلمين في تلك

<sup>(</sup>۱) توفيت السيدة خديجة في السنة الهاشرة من نزول الوحى ، قبل الهجرة بثلاث سنين ، بعد وفاة أبي طالب بأيام ، وعمرها خس وستون سنة . وكان تأثر الرسول لوفاتها يالغا حتى لقد خيف عليه ، ولا غرو فقد ظلت أربعا وعشرين سنة وبضعة أشهر ، لم يتروج خلالها عليها، وكانت أول سيدة آمنت برسالة زوجها العظيم ، ووالته بتشجيعها . فقد كان عليه السلام يخرج يبشر قومه بالإسلام فلاينال منهم غير التكذيب والإهانة ، فيرجم الى ببته حزينا يائسا ، فتربل خديجة أحزانه وتدعوه إلى استمرار تحمل الأذى في سبيل دعوته . ابن سعد : الطبقات الكبيرة ج ١ ص ٤١

الليلة المباركة . ولم تصدق قريش حديث الإسراء ، بل إن بعض المسلمين لم تتسع عقولهم لتصديق مثل هذه المعجزات فارتدوا عن الإسلام . ولكن هذه الأزمات لم تزد الرسول إلا تمسكا بدين الله ومن حوله الراسخون في الإسلام ، وعلى رأسهم أبو بكر وعمر وحزة ، الذين كانوا منعة للرسول وحصناً للإسلام ضد الكفار .

### بيمنا العقير:

استمر الرسول ينتهز فرصة مواسم الحج و يعرض نفسه على القبائل ، فمنهم من كان يصدق دعواه ومنهم من كذبه ولم تطل هذه الحال كثيراً ، إذ أنه عند ماجاءت وفود الأوسوالخزرج من يثرب لتحج إلى بيت الله الحرام فى السنة الحادية عشرة من البعثة واستمعوا إلى دعوته ، آمنوا به وصدقوا ، وقال بعضهم : إن هذا هو الذى قد وعدنا به اليهود (١) . وفى الموسم التالى المحج . التتى الرسول عند العقبة بيعض منهم فدعاهم للإسلام واستمعوا إلى آيات من القرآن الكريم ، فلقيت دعوته الديهم قبولا ورجعوا إلى يثرب حيث أخذوا يبنون الدعوة للإسلام بين قومهم . وفى العام التالى وفد إلى مكة إثنا عشر رجلا من الأوس والخزرج وبايعوا الرسول عند العقبة ، وتعرف هذه ببيعة العقبة الأولى ، و بعث معهم الرسول عليه السلام مصعب بن عير بن هاشم ليقرئهم القرآن ، فاختار إحدى الدور في يثرب واتخذها مركزاً للإسلام .

وفى موسم الحج التالى ، جاء من يثرب ثلاثة وسبمون رجلا وامرأتان من الأوس والخزرج واجتمعوا بالرسول عند العقبة وبايموه وتعهدوا له بالدفاع عنه وطلبوا منه الهجرة إلى بلدهم ، ويقول ابن اسحق : إن أبا الهيثم بن النبهان قال : يارسول الله ، إن بيننا و بين الرجال حبالا و إنا قاطموها (يعنى اليهود) فهل

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ج ۲ ش ۳۰ - ۳۲ . الطبرى ج ۲ ص ۲۳۶ .

عسیت إن نحن فعلنا ذلك ثم أظهرك الله أن ترجع إلى قومك و تدعنا ؟ فتبسم الرسول وقال : بل الدم الدم والهدم الهدم ، أنا منكم وأنتم منى ، أحارب من حاربكم وأسالم من سالمتم (۱) ، وهذه هى ما تسمى بالبیمة السكبرى أو بیعة العقبة الثانیة . و إذا نظر نا إلى هذا الحلف تجد أنه يوضح لنا أن الرسول كان يريد بلداً آمناً ، يأوى إليه حتى ينشر رسالة ربه ، أما أهل يثرب فقد وجدوا فى هذه البیمة حلفا سیاسیا یقوى شأنهم ضد الیهود .

ولكن لماذا كان أهل يثرب أكثر تصديقا للرسول من غيرهم، ولماذا اختار الرسول هذه البلدة مأوى وملجأ ؟ نجد أن أهل يثرب كانوا يعلمون من اليهود أن هناك نبياً سيبعث ، كما أنه لم يكن هناك مصلحة اقتصادية لأهل يثرب في تمسكمهم بالوثنيه كقريش. وكان للنزاع بين أهل يثرب من الأوس والخزرج وبين اليهود أكبر الأثر في محالفتهم للرسول ، إذ وجدوا في ذلك فرصة لطرد اليهود / من المدينة وإجلائهم عن أراضيهم التي تعد أخصب بقاع المدينة ، كما أن تزعم الرسول المدينة يزيل مابين العرب من الأوس والخزرج من نفور وتنازع على السلطة والنفوذ. أما من ناحية الرسول فقد كان بينه وبين أهل يثرب صلة نسب وقرابة ، فمنالك بنو النجار أخوال جده عبد المللب ، وهناك قبر أبيه الذِي كَانَتْ تَحْجَ إِلَيْهِ السِّيدَةِ آمَنَةً بنت وهب ، وِفي منتصف الطريق بين مكة والمدينة يوجد قبر أمه التي توفيت أثناء عودتها من زيارة قبر زوجها عبد الله . لهذه الأسباب مجتمعة التقت مصالح الرسول بمصالح أهل يثرب فتحالفا وتعاقدا على الإسلام وعلى التفانى فى نشرها ونصرته .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ج ۲ ص ٤١ — ٢٤ . الطبرى ج ٢ ص ٧٣٧ — ٧٣٩ .

(م \_ ١٦ التاريخ الإسلام العام)

عندما علمت قريش بأمر هذه البيعة ، ذهب سفراؤها إلى المدينة ، حيث قابلوا المشركين من أهل يثرب ، فأقسموا لهم بأن شيئا من هذا لم يحدث ، ولم يشترك المسلمون في هذه المناقشات ، فانتاب قريشا الفزع والخوف وبالفت في إيذاء المسلمين .

أمر الرسول أتباعه بالهجرة إلى المدينة فبدأوا بهاجرون إليها سراً ، وحدانا وزرافات حتى لم يبق بمكة إلا الرسول وأبو بكر وعلى بن أبى طالب وابعض أقرباء النبى ، وأخذ الرسول يتأهب الهجرة ، وعندما علمت قريش ذلك ، اجتمعت في دار الندوة وتشاورت فيا تفعل فانفقوا على قتل الرسول ، وأمروا فتيانا من بطون قريش أن يضربوه ضربة رجل واحد فيتفرق دمه بين القبائل و يرضى بنوهاشم بدينه (۱) ، فنزل قوله تعالى : (وإذ يمكر بك الذين كفروا ليثبتوك أو يقتلوك أو يخرجوك ، ويمكرون ويمكر الله والله خير الما كرين ) (۱) . فوج الرسول من داره ليلا يصاحبه أبو بكر ونام على في فراشه ، وجعل النبى عليه السلام يتلو آيات من القرآن ويضع التراب على رؤوسهم ، ففشيت أبصارهم فلم يروا الرسول ، وسار الرسول وصديقه إلى غار بحبل ثور بالقرب من مكة .

ذهلت قریش من ذلک وراعها ماحدث ، فأخذت تقتنی أثر الرسول وجملت مكافأة مائة ناقة لمن يدلهم عليه أو يأتى به (۲) . ووصلت قريش إلى الفار الذي به الرسول وصاحبه ، ولكنهم وجدوا يمامة راقدة على بيضها

 <sup>(</sup>١) ابن هشام ج ٢ س ه ١٤ - ٤٦
 (٢) سورة الأنفال -

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ج ٢ س ٨٢

ووجدوا العنكبوت قد نسج نسيجه على باب الفار ، وقد أشار الله تعالى إلى ذلك بقوله تعالى : ( إلا تنصروه فقد نصره الله إذ أخرجه الذين كفروا ثانى اثنين (1) - إذ ما فى الفارر ، إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا فأنزل الله سكينته عليه وأيده بجنود المتروها وجعل كلة الذين كفروا السفلي وكلة الله هى العليا والله عزيز سكيم (٢).

أمضى الرسول ثلاث ليال في الغار، ثم تركه إلى قباء، فوصلها ظهر الإثنين الربيع الأول بعد مسيرة ثمانية أيام، وهي إحدى ضواحي المدينة . فأسس بها الرسول مسجداً وأقام بها ثلاثة أيام، حيث لحقه على بن أبي طالب ليلا بعد أن أدى عن الرسول ما كان للناس عنده من ودائع . ثم يمم الرسول شطر المدينة يحوطه مثات المسلمين، حتى أتى بني سالم فصلى أول جعة في الإسلام وخطب المسلمين، و وخل المدينة راكبا ناقته في ١٦ ربيع الأول الموافق وخطب المسلمين، و وحاول الأنصار أن يستضيفوا الرسول عنده ، ولكنه أمر أن تترك الناقة تسير حتى بركت أمام دار أبي أيوب الأنصاري ، فنزل أمر أن تترك الناقة تسير حتى بركت أمام دار أبي أيوب الأنصاري ، فنزل أسران تترك الناقة وأحضر أهل بيته .

هكذا وصل رسول الله إلى المدينة المنورة ، مهاجرا من مكة . وتعد المجرة أول حادث تاريخي عظيم في الإسلام : فقد كانت مجورا لتغيير مجرى الحوادث ، وبداية لذلك النصر العظيم الذي ناله الإسلام على الوثنية وغيرها من الهيانات التي دان بها العرب ، وجعل عر بن الخطاب هذه الحادثة بداية للتاريخ الهجرى . وعدت خطوة سياسية عظيمة من الرسول ، فقد نفذ برنامجه السياسي الذي وضعه وفشلت قريش في منعه من الهجرة فحسرت بذلك خسرانا

<sup>(</sup>١) كان أبو بكر الصديق هو رفيق الرسول عليه السلام في الغار .

<sup>(</sup>٢) أسورة التوبة ، آية ٤٠ .

كبيراً ، إذ أن الرسول أصبح في وسط أنصاره ومن آمنوا به ، بل أصبح في وسط قوم عاهدوه على الدفاع والنصر حتى سموا الأنصار .

بذلك انتهى هذا الدور من حياة الرسول ، وترك الكفار فى مكة ليتخذ من المدينة عاصمة للإسلام ، وكان هذا الدور الأول بمثابة نضال من أجل المبدأ والمقيدة ، بل أنه كان تضحية من الرسول والمسلمين من حوله ، فقد ضحوا بأموالم وأولادهم وأنفسهم فى سبيل نصرة العقيدة التي آمنوا بها والدين الذي اعتنقوه ، وجاهدوا باذلين النفس والنفيس ، حتى كتب لهم النصر ، وكان نصراً عزيزاً .

## الرسول فى المدينة :

عندما وصل الرسول عليه الصلاة والسلام إلى المدينة المنورة ، جمع شملها ، وألّف القرآن بين أهلها وأصبحت معقل الإسلام وملجأ المسلمين جميعاً ، هاجر إليها المسلمون فراراً مِن ظلم قريش واضطهادها ، وأصبح بالمدينة عدد كبير من المهاجرين والأنصار و بجانبهم اليهود من بنى قريظة و بنى النصير و بنى قينقاع . فرأى الرسول أن يصلح من شأن المدينة وأن يتخذ الحيطة من اليهود حتى يعيش المسلمون فى أمان ، فيقبل على الإسلام من ظل حتى الآن يخاف بطش قريش ، فلم يكن الرسول يفكر فى أن يثرى ولا أن يصبح ملكا على المدينة كا كان يظن اللكفار ، ولكنه وضع سياسته منذ البداية ورسمها على أن يبلغ رسالة ربه و ينشر الإسلام بين العرب والناس أجمعين ، وما كان هذا يتأتى إلا أذا شعر المسلمون بالأمن والطمأنينة حتى مجاهدوا فى سبيل الله .

شَمَرُ أَهِلِ المَدينة مِنَ العَرِبِ – الأُوسِ والخَرْرِجِ – بِالطَّمَّ لَيْنَةُ بَعَد هِرَةُ الرَّسُولِ إليهم ، وزالَ ما في نفوسهم من بغضاء وعداوة ، وأصبحوا بفضل الله إخوانا . أما اليهود ، فقد كانوا أهل نفاق وخداع ، فأراد الرسول أن يأمن

شرهم ، فعقد حلفا بين المهاجرين والأنصار وبين اليهود جاء فيه : « بسم الله الرحمن المتاب من محمد إلى المؤمنين والمسلمين من دون الناس و إنه من تبعنا من يهود فإن له النجس المؤمنين بعضهم موالى بعض دون الناس و إنه من تبعنا من يهود فإن له النجس والأسوة غير مظاومين ولا متناصر عليهم . . . . ولليهود دينهم والمسلمين دينهم . . . » ولليهود دينهم والمسلمين دينهم . . . »

بذلك آمن الرسول المسلمين وأوجد التعاون والقضامن بينهم ، وجعل لكل شخص أن يقرر الدين الذي يختاره ، وهو حر في تفكيره ورأيه . وتعتبر هذه الوثيقة بداية عصر جديد في التاريخ الإسلامي : فإن المسلمين قد اطمأنوا إلى دينهم ، وأما اليهود فقد عاهدوا الرسول ووقعوا على صحائف مشابهة كلذه الصحيفة . فأصبحت المدينة حراماً لأهلها يدافعون عنها و يحافظون عليها ، و بذلك أصبح اليهود متساوين مع المسلمين في الحقوق والواجبات .

ومن أهم ما قام به الرسول في المدينة المنورة: المؤاخاة بين المسلمين من المهاجرين والأنصار، فقد آخى الرسول بينهم وأسكن كل مهاجر مع أحد من الأنصار حتى يبنى المهاجرون منازلهم، وكان عليه السلام يحث المسلمين على الحجبة والأخوة، فقال في أحد خطبه: « اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا، واتقوه حق تقاته، وتحابوا بروح الله إبينكم، ولم تسكن أقواله تدل على المؤاخاة فحسب، بل كانت أعماله عليه الصلاة والسلام مثلا أعلى للإخاء والمساواة، كان ديموقر اطيًا حقا لم يفرق بين كبير وصغير، فوضع أساس التسامح بين الناس،

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ج ۲ س ۴ کے 🗀 ۹۸ .

لا فرق بين مسلم وسواه ، فن دخل في عهده فهو آمن ، ونادى في أتباعه من آذى ذمياً فأيس منا ، بل بالغ في التسامح والمساواة حتى جمل الذميين ما المسلمين وعليهم ما عليهم . هذه كانت سياسة الرسول في المدينة ، وهي الأساس الذي سار عليه الخلفاء الراشدون من بعده .

وفى وسط هذا الجو المتسامح الكريم ، ظهر فريق المنافقين يتزهمه عبدالله ابن أبى ، وهؤلاء لم يغيروا دينهم الأول و إنما أظهر وا الإسلام وأبطنوا الكفر ، وأخذوا يناقضون المسلمين و يخذلونهم ، حتى طلب ابن عبد الله بن أبى أن يقتل والده بنفسه ، ولكن الرسسول قال له : « بل نترفق به ونحسن صحبته ما مة معنا » .

بنى الرسول مسجده فى المدينة ، ولم يهكن الغرض منه مجرد مكان الإقامة المسلاة بل جعله سركزاً لبث الدعوة ونشر الإسلام ، ومكاناً مجتمع فيه المسلمون المتشاور فى أمرهم ، وكان عليه السلام يستقبل فيه السفراء من قبائل العرب ، وأصبح هذا المسجد مركز المدينة وقلبها النابض الذى يجتمع فيه المسلمون من كافة البقاع ، فهدت الوحدة الدينية بذلك إلى الوحدة السياسية ، وأصبح المسلمون بنعمة الله إخوانا وقوة متماسكة . وقد سادت المدينة روح الديمؤقر اطية الصحيحة وتلاشت المفوارق القبلية بين الناس .

وفى هذا الوقت ، تزوج الرسول من السيدة عائشة بنت أبى بكر ولما تبلغ الماشرة إكراما لأبى بكر صديقه الحيم ، الذى صحبه فى هجرته من مكة إلى يثرب اتقاء لأذى قريش يوم اشتد به السكرب .

الغزوات والسرايا (١)

عندما انتهى الرسول عليه السلام من تنظيم شئول المسلمين ، وتوثيق الروابط بينهم ، أنجه إلى الناحية الخارجية ، وهي تنظيم علاقات المسلمين مع بقية



(١) الغزوة هي التي خرج فيها الرسول مع المقاتلين، أما السوية فهي ما لم يخرج فيها الرسول . حاشية رقم ٥ لله كتور حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج١ ص ٩٠-

أجزاء بلاد العرب. وقد كانعليه السلام فى بداية أمره يعتمد على الحجة والبرهان والإقناع فى نشر الدعوة الإسلامية، وقد اعتنق الإسلام عدد كبير من العرب خلال هذه السنوات، رغم ما كانت تبديه قريش من مقاومة واضطماد للمسلمين. وكان الله يحث رسوله على الصبر والثبات ويقول: (واصبر كا صبر أولو المزم من الرسل ولا تستعجل لهم)(1).

وعندما استمرت قريش في إيذائها المسلمين ، أمر الله رسوله بالنصال في سبيل نشر الدين الإسلامي ، وأذن المسلمين بالقتال والجهاد في سبيل الله دفاعا عن أنفسهم ضد إيذاء الكفار (أذن الذين يقاتلون بأنهم ظلموا وإن الله على نصرهم لقدير . الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله ) (٢٠) ، (وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلون كم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين ، واقتلوهم حيث ثقفتموهم وأخرجوهم من حيث أخرجوكم والفتنة أشد من القتل ) (٣) ، (وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم ، وآخرين من دونهم لا تعلمونهم الله يعلمهم ) في أفسه به عدو الله وعدوكم ، وآخرين من دونهم لا تعلمونهم الله يعلمهم ) في أفسه وأن يطمئن إلى سلامته ، فأمر بأن يقاتل جميع المشركين : (وقاتلوا المشركين وأن يطمئن إلى سلامته ، فأمر بأن يقاتل جميع المشركين : (وقاتلوا المشركين كافة كا يقاتلون كم يا يقاتلون كم يا يقاتلون كما كما فق ) (١٠) ،

هكذا أمر الله المسلمين بالجهاد، فبدأ الرسول في تنفيذ أمر ربه، وحاول استطلاع قوة قريش فأرسل عدة سترايا منها سرية عبد الله بن جحش في رجب سنة ١ هـ الذي نزل عند نخلة (بين مكة والطائف) ومعه ثمانية رهط من

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة .

<sup>(</sup>٤) بسورة الأنقال .

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة .

المهاجرين ، و كتب له الرسول كتاباً أمره ألا يفضه إلا بعد مسيرة يومين ، وعند ما فتح عبد الله بن جحش الكتاب وجد فيه : « إذا نظرت في كتابي هذا ، فسر حتى تنزل نخلة بين مكة والطائف فترصد بها قريشا ، وتعلم لنا من أخبارهم » (1) . وعندما مرت قافلة لقريش بهؤلاء المسلمين ، اعترضوها وأسروا منها عمان بن عبد الله والحم بن كيسان وقدموا بهما وبالمير على الرسول بلدينة ، فقال لهم الرسول عليه السلام : « ما أمر تسكم بقتال في الشهر الحرام » ، فأسقط في أيديهم وظنوا أنهم خالفوا تعاليم الإسلام . وانتهز الكفار هذه الفرصة واتهموا المسلمين بالقتال في الشهر الحرام مع حرمة هذا العمل ، ولسخد الفرصة واتهموا المسلمين بالقتال في الشهر الحرام مع حرمة هذا العمل ، ولسخد الخرام وإخراج أهله منه ولسخد عن سبيل الله وكفر به ، والمسجد الحرام وإخراج أهله منه أكبر عند الله والفتنة أكبر من القتل ) (٢) ، فكانت هذه الآية إيذانا بقتال المشركين في أي وقت والجهاد في سبيل الله ومقاتلاً المناز حيثاً وجدوا .

ولا شك أن حكمة تشريع القتال للمسلمين كانت لها أغراض عديدة: فالكفار يتربصون الفرص بالمسلمين ، ويحاولون جهدهم أن يقضوا على محمد وأتباعه ، وكان المسلمون بذلك معرضين لخطر كبير، فكان عليهم أن يتخذوا الحيطة ويستعدوا للدفاع عن أنفسهم ضد الكفار ، وكان لا بد لهم أن يلتقوا مع قريش في موقعة فاصلة حتى ينتهيى ما بينهم ، وفوق ذلك كله كان على محمد أن يبلغ رسالة ربه بالحجة أولا ثم القضاء على الكفار إن لم يقتنعوا بالحجة والبرهان (٢)

<sup>(</sup>١) الطبري ج س٣٦٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة . ``

<sup>ً (</sup>٣) حسن ابراهيم حسن وعلى ابراهيم حسن : النظم الإِسْلامية من ٢٢٤ ─ ٢٢٥ .

غزوة بدر سنة ۲ ه

فى رمضان سنة ٧ ه مدب الرسول نفراً من المسلمين لاعتراض قافلة تقريش وهى قادمة من الشام، فاستنجد أبو سفيان رئيس القافلة بقريش نم غير العلويق الذى اعتاد أن يسلكه، وسار بجانب ساحل البحر وتسلل إلى مكة دون أن يفقد من تجارته شيئا. وعندما علمت قريش بذلك خرج عدد كبير منهم يتراوح بين تسعائة وألف، وكان بينهم العباس بن عبد المطلب عم الرسول وأبو جهل، وخرج رسول الله فى ثلثائة وأربعة عشر رجلا وأمامهم فى مسيرهم رايتان سوداوان. وعندما وجد المسلمون أن عدد قريش يزيد عنهم كثيراً، حاول بعضهم التراجع، فنزل قوله تعالى: (وإذ يعدكم قريش يزيد عنهم كثيراً، حاول بعضهم التراجع، فنزل قوله تعالى: (وإذ يعدكم و يريد الله أن يُحق الحق بكلاتك و يقطع دابر المكافرين) (١٠). أما قريش فكادت تنقسم إلى فريقين: فريق يريد الرجوع مادامت التجارة قد نجحت، وقريق — يقوده أبو جهل — يريد الحرب، ونزل هذا الفريق الأخير عند بدر خلف كثيب من الرمال، كا بادر المسلمون إلى ماء بدر فنزلوا عنده.

بدأت الموقعة على شكل مبارزة فردية ، ثم التي الفريقان في صبيحة يوم الجمعة ١٧ رمضان ، وكان الرسول يحث المؤمنين على الجمهاد و يحرضهم على القتال في سبيل الله ، وكان لوجود الرسول عليه السلام بين صفوف المقاتلين أعظم الأثر في تقوية روجهم المعنوية وشحد عزائمهم ، فحملوا على الكفار حملة صادقة وأمدهم الله بجنود من عنده ، وتزلت الآية الكريمة : (إذ تستغيثون ربكم فاستجاب لكم أنى ممدكم بألف من الملائكة مردفين )(١) . والمجلت

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال .

<sup>(</sup>٧) سَبُورة الأنقال

هذه الممركة عن قتل سبعين من الكفار واستشهاد أربعة عشر مسلما(١) ، كَا تُرَلُّتُ فِي ثَلْكُ الْمُهِرَكَةُ الْآيَةُ الْكُرِيمَةِ : ﴿ وَلَقَدْ نَصْرُكُمْ اللَّهُ بَبِدُر وأُنتُم أَفَلَةً ، افاتقوا الله لملكم تشكرون )(٢).

كانت هذه المعركة أولى معارك الجهاد في سبيل نشر الإسلام ، وكانت ضربة قاصمة لمكانة قريش، فقد رأى الكفار مبلغ استمساك المؤمنين يدينهم في سبيل الجهاد، ومقدار تفانيهم في الذود عن الاسلام، وأطلق المسلمون على هذه الغزوة غزوة الفرقان لأن الله قد فرق فيها بين الحق والباطل . ولقد تأثرت قريش بهذه الهزيمة لا فقد قتل فيها كبارها لوكسرت شوكتها، بل ضاعت هيبتها بين العرب . ولذلك صممت على الأخذ بثأرها ، فرصدت أموال القافلة للانتقام من محمد وأتباعه .

وفي ُهذه الغزوة أنزلت عدة آيات قرآنية توضح للرسول كيفية معاملة الأسرى وكيفية اقتسام الفنائم. فقد اختلف المسلمون، كلي يحاول أن يستولى عْلَى مَاجْمُهُ مِنَ الْأَسْلَابِ ﴾ فنزلت الآية الـكريمة موضحة ذلك : ﴿ وَاعْمَاوَا أنما غنمتم أبن شيء فأن لله خمسه، والرسول، ولذي القربي، واليتامي، والمساكين ، وابن السبيل إن كنتم آمنتم بالله ، وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان يوم التقى الجمان . والله على كل شيء قدير )(١٠) .

ولقد ازدادت قوة المسامين في المدينة بعد انتصارهم في هذه الغزوة ، وأحس غير المسلمين في المدينة من الكفار واليهود بقوة الإسلام، وابتدأوا يأتمرون بالرسول و بالمسلين ، وقام شعر اؤهم ينددون بالمسلين و يكيدون لم ، وكان الرسول

<sup>(</sup>۱) ابن مشام ج

<sup>(</sup>٢) سنورة الأنفال

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال .

على علم بكل هذه الأعمال ، فأخذ يحتاط من الكفار واليهود حتى تمكن فى نهاية الأمر من القضاء على المشركين جميعا .

# غزوة أحر (سنة ٣ه):

لم تهدأ قريش ولم تستقر بعد هزيمتها فى بدر ، ووطدت العزم على الانتقام مِن الرسول والمسلمين ، وجم أبُو سفيان حوالى ثلاثة آلاف من الكفار والمشركين والأحابيش وسار متجمها إلى المدينة ، وخرجت معهم نساؤهم . ولما علم الرسول عليه الصلاة والسلام بمسير قريش استشار أصحابه : فأشار بعضهم بالاعتصام بالمدينة وكان هذا من رأى الرسول ، وقال بمضهم بالخروج لملاقاة قريش، وانضم الصحابة إلى إلرأى الأول لما كان للمدينة المنورة من مناعة وحصانة ، وعندما استشار الرسول عبد الله بن أبى بن سلول رأى البقاء فى المدينة ، ولـكن الرسول عليه السلام قرر الخروج من المدينة وملاقاة قريش بعيداً عنها . وسار الرسول وقت السحر من ليلة السبت في منتصف شعبان سنة ٣ هـ في ألف من المسلمين ، و بعد أن تقدم المسلمون مرحلة كبيرة من الطريق ، رجع عبد الله بن أبي بثلث الجيش ، وقال : عصاني واتبع الولدان، وكادت تحل الفتنة بين المسلمين ، فنزل قوله تعالى : ( و إذ غدوت من أهلك تبوىء المؤمنين مقاعد للقتال والله سميع عليم ، إذ همت طائفتان منكم أن تفشلا ، والله وليهما وعلى الله فليتوكل المؤمنون )(١)

وعند ما وصل الرسول عليه السلام إلى جبل أحد نصب معسكره على سطح الجبل المواجه للمدينة ، وكانت قريش فى أسفل الجبل ، وهنا تظهر عبقرية الرسول الحربية ، فقد حصن مواقع جيشه ، واحتمى بالجبل ووضع الرماة فى أعلاه ليحموا ظهر الجيش ، وأوصى عليه السلام الرماة ألا يتخلوا

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران .

عن مواقعهم ، سواء انتصر السلمون أو انهزموا . وبدأت المركة على عادة العرب المبارزة ، وتزعم المشركين أو سفيان بن حرب ، كما كان على رأس فرسانهم خالد ابن الوليد ، ثم دارت رحى الحرب فانتصر المسلمون بادى، ذى بدء ، إلا أنهم عند مارأوا تقهقر الكفار لم يتذكر الرماة نصيحة الرسول بالبقاء في أما كنهم، فتخلوا عنها وأسرعوا يجمعون الأسلاب والنهائم ، وانتهز خالد بن الوليد هذه الفرصة واستولى على موقع الرماة وأثخن ظهور المسلمين من خلفهم ، فاختلط الأمر على المسلمين واضطربت أحوالهم واختل نظامهم ، ثم صاح ابن قميئة المشرك قائلاً : ألا إن محمداً قد قتل ، فتخاذل المسلمون ودب اليأس في قلوبهم ، وأكن المؤمنين وعلى رأسهم أنس بن النغير صاح يقول : ﴿ مَاذَا تَصْنَمُونَ بِالْحَيَاةُ مِنْ بعده ? فموتوا على مامات عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم » ، والتف الصحابة حول الرسول يصدون عنه سهام المشركين ، وكان على رأسهم طلحة بن عبيد الله الذي تلقى حوالي الأربعين سهماً والذي قال فيه رسول الله : من سره أن ينظر إلى رجل يمشى على الأرض قد قضى نجبه فلينظر إلى طلحة (١) . وهكذا استبسل كثير من المسلمين في الدفاع عن الرسول ، وشج رأس الرسول كوكسرت رباعيته . ، وانحدع الكفار بموته عليه السلام ، ووقفت المعركة واستشهد من المسلمين حوالى السبمين رجلا ، وقد مثلت نساء الكفار بجثث المسلمين ، حتى أن هنداً بنت عتبة زوجة أبى سفيان بقرت بطن حمزة عم الرسول وأخذت كبده فلاكتها حتى إذا عجزت عن أكلها لفظتها (٢)

و بعد ذلك عاد الرسول إلى المدينة ، وكان هذا أول هزيمة منى بها المسلمون،

<sup>(</sup>١) الطبرى: الرياس النضرة في مناقب العشرة ح ٢ ص ٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) السيدة هنه ، بنت عتبة بن ربيعة بن شمس بن مناف ، وهي زوجة أبي سفيان ابن حرب . وبرتبط تاريخ هند ارتباطا وثيقا بغزوة أحد ، إذ أنها عمدت خلالها إلى لهذاء المدافعين عن الإسلام ، لأنها وزوجها أبا سفيان وابنها يزيد وأخاه معاوية لم يسلموا إلا يوم فتح مكة .

إلا أنها كانت درسا قاسياً علمهم كيف يحافظون على مواقفهم ولا ينصرفون إلى جمع الأسلاب ، كما أن هذه الغزوة كشفت عن المنافقين الذين ظهر السرور على وجوههم مثل المشركين واليهود .

غزوة الأمراب ( الخندق ) سنة ٥ ه :

فكرت قريش بعد انتصارها في أحد ، في القضاء على محد قضاء نهائياً ، وتتخلص من المسلمين وتستعيد هيبتها ، وانتهزت القبائل الأخرى هذه الفوصة ، فأخذت تعتدى لحل المسلمين حييم وجدوا مجاملة لقريش وانتقاما لدينها الوثنى ، أما الرسول فإنه عندما وجد من اليهود نقضهم المماهدة بدأ في طرده من المدينة (۱) ، فلحأوا إلى خيبر حيث أخذوا محرضون الكفار من قريش وغيره ضد الرسول ، واتفقت القبائل العربية واليهود من بنى النضير على المسير القضاء على محد . وعند ما علم الرسول بمسيرهم استشار أسحابه فيا يفعل ، فأشاروا عليه بحفر خندق حول المدينة مجميها من قريش ، وكان الرسول يعمل في حفر الخندق بنفسه ، وكان هذا الخندق في شمال المدينة المنورة لأن باق جهاتها كان محصناً بالنخيل والمنازل . وعند ما أقبلت قريش والأعراب وكان عددهم يربو على العشرة آلاف ، وقف المسلمون في ثلاثة آلاف ، وورضم النساء والأولاد في الحصون ، والخندق يفصل بينهم و بين المشركين (۲) .

وفي أثناء ذلك نقض بنو قريظة عهدهم مع الرسول واشتد كرب المسلمين ، وظهر كثير من المنافقين الذين كان إسلامهم ضعيفاً ، واستمر حصار الكفار الممدينة شهراً كان الرسول فيه يوصى المسلمين بالصبر و يخفف من آلامهم ، وحاول الرسول أن يفاوض غطفان ليصرفهم عن قريش فيضعف بذلك من

<sup>(</sup>١) سيأتى تفصيل الحكلام على النزاع بين المسلمين واليهود فيما بعد .

<sup>(</sup>٢) تاريخ اليعقوبي جَ ٣ُ س ٥ ف -- ٥٩ .

قوة الكفار . وفى خلال ذلك جاء نعيم بن مسعود إلى الرسول مسلماً ، وعرف على الرسول أن يؤدى أية خدمة الإسلام ، فقال له الرسول عليه الصلاة والسلام ، خذعنا فإن الحرب خدعة ، فذهب نعيم إلى بنى قريظة ولم يكونوا قد علموا بإسلامه وأخبرهم أن قريشاً سوف تتركهم عت رحمة الرسول وعليهم أن يأخذوا رهائن منهم ، ثم جاء إلى الكفار وأخبرهم أن بنى قريظة ندموا على نقضهم عده مع الرسول وأنهم سيطلبون منهم الرهائن لإلحطائها إلى الرسول . وعندما طلبت قريش من بنى قريظة أن تنى بوعدها ، قال اليهود إنهم لا يحازبون يوم السبت وطلبوا من قريش إعطاءهم رهائن ، فتأ كدت قريش من صدق كلام نعيم وثبت لما خيانة بنى قريظة ، ثم هبت ربح صرصر عاتية اقتلمت أوتاد خيام الكفار ، فقرر الكفار الرحيل ، و بذلك نجت منهم المدينة (1) .

هَذَا ظهرت عبقرية الرسول المسكرية مرة أخرى ، فلم يكن العرب يعرفون حفر الحنادق قبل ذلك العهد ، حتى إن قريشاً عندما رأت الحندق قالت ؛ « والله إن هذه المكيدة ما كانت العرب تكيدها » (٢) كما أن مقدرة الرسول السياسية ظهرت في مفاوضة غطفان ووعدهم بثلث غلة المدينة إن هم تخلوا عن قريش ، شم رجع الرسول عن المفاوضة فغلنت غطفان أن مركز الرسول قد تحسن ، كما أن ما قام به نعيم بن مسعود كان له أكبر الأثر في تخليص المسلمين من مأزقهم الحريج . أضف إلى ذلك ما أيداه الرسول من صبر وما ضر به من مثل عليا في الحريج . أضف إلى ذلك ما أيداه الرسول من صبر وما ضر به من مثل عليا في الحريج . أضف إلى ذلك ما أيداه الرسول من صبر وما ضر به من مثل عليا في الحريج . وحرج بعد ذلك لقتال بني المصطلق الذين كانوا يضمرون له العداء فهزمهم ، ثم تروج من جو يرية بنت الحارث بنت سيد بني المصطلق حتى لا ينضم فهزمهم ، ثم تروج من جو يرية بنت الحارث بنت سيد بني المصطلق حتى لا ينضم اليها فاول قومها فتكون سبباً في قيام أراع جديد بين المسلمين و بني المصطلق ،

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإ-لام السياسي ج ١ س ٩٨.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ج ۳ س ۷۸..

وأعتنق المسلمون أقرباءها من الأسرى ، إكراماً لها لزواجها من رسول الله (1) وفي أثناء عودة الرسول إلى المدينة حدث ما يسمى بحادثة الإفك . ذلك أن السيدة عائشة تركت هودجها باحثة عن عقدها الذي فقدته ، ولما عادت كانت القافلة قد رحلت دون أن يشعر الركب بتخلفها ، وظلت عائشة وحيدة في ذلك الطريق القفر حتى وجدها صفوان بن المعطل وأوصلها إلى منزلها (٢) . إلا أن حاسدات عائشة وأعداء الذي اختلقوا الإشاعات غير البريئة حول ذلك الحادث المارض فتأذى النبي ، وجاني زوجته عائشة ، إلى أن أوحى له الله ببراءتها (٢) ، وتزلت الآية الكريمة (إن الذين جاءوا بالإفك عصبة منكم ، ببراءتها (٢) ، وتزلت الآية الكريمة (إن الذين جاءوا بالإفك عصبة منكم ، لا تحسبوه شراً لكم بل هو خير لكم ، لسكل امرىء منهم ما اكتسب من الإثم والذي تولى كبره منهم له عذاب عظيم ) (١) ، ثم نزلت آية أخرى تدافع عن المحصنات ، (والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء ، فاجلدوهم ثمانين جلدة ، ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً وأولئك هم الفاسقون ) (٥) .

## صلح الحديدة (سنة ٦٩):

فى السنة السادسة للهجرة ، خرج الرسول للممرة (٢) فى ألف وأربعائة من المسلمين ، ولكن قريشا وقفت فى الطريق ، فندب الرسول عليه السلام ، عثان بن عفان لمفاوضة قريش واستطلاع أخبارهم ، فحجزته عندها ، وشاع بين المسلمين أنه قَتَل ، فتأهبوا لقتال قريش وبايموا رسول الله بيمة الرضوان

<sup>(</sup>۱) این سعد ج ۲ س ۲۰ . الطبری ج ۳ س ۹۳ - 7.

<sup>(</sup>٣) على أبراهيم حسن: نساء لهن في التاريخ الإسلامي نعيب س ٣٢ - ٣٣ .

<sup>(</sup>ج) ابن عشام ج ٣ ص ٣٤٢ -- ٣٤٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة النور .

<sup>(</sup>ه) سورة النور .

<sup>(</sup>٦) الممارة: زيارة بيت الله الحرام في غير موسم الحج . حسن إبراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ١٠٤ .

وقال عليه السلام « لأنبرح حتى نناحر القوم » ونزل قوله تعالى ( لقد رضى الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم ما فى قاوبهم فأنزل السكينة عليهم وأثابهم فتحا قريبا ) (١٠ . وبينما المسلمون على استعداد للقتال ، علموا أن عمان لم يقتل ، وجاء همان إلى المسلمين وأبلغ الرسول أن قريشا تطلب رجوعه هذا العام ، ثم أوفدت قريش مهيل بن عمرو لمفاوضة الرسول ، وتم بين الرسول وبهيل الاتفاق الآتى ، وهو المعروف بصلح الحديبية : \_

- ١ أن تضع الخرب أوزارها بين الفريقين لمدة عشر سنوات .
- ٧ أن يرد الرسول من يأتيه من قريش مسلما بدون إذن وليه .
  - ٣ ـــ لا تلتزم قريش برد من يأتى إليها من عند محمد .

 ع - من أحب الدخول في عقد قريش وعهدها فله ذلك ، ومن أراد أن يدخل في اعهد محمد من أغير قريش دخل فيه .

ه - أن يرجع الرسول هذا العام من غير عمرة ، على أن يأتى فى العام التالى فيدخل مكة مع أصحابه بعد أن تخرج منها قريش ويقيم فيها ثلاثة أيام وليس معهم من السلاح إلا السيوف .

وعندما فرغ الرسول من عقد صلح الحديبية ، رأى المسلمون أن فيه تشاهلا كبيراً من ناحية الرسول وتشدداً من ناحية قريش ، فقام همر بن الخطاب وقال للرسول عليه السلام : ألست رسول الله ؟ قال : بلى ، قال : أولسنا بالمسلمين ؟ قال : بلى ، قال : أو ليسوا بالمشركين ؟ قال : بلى ، قال : فملام ، بلسلمين ؟ قال : بلى ، قال : فملام ، نعلى الدنية في ديننا ؟ قال : أنا عبد الله ورسوله ، لن أخالف أمره ولن يضيعنى (٢٠) . ثم قال الرسول لأصحابه : قوموا فانحروا ثم احلقوا فلم يقم منهم

<sup>﴿ (</sup>١) سورة الفتح .

<sup>(</sup>۲) الطبرى ج ۲ س ۲۹ .

أحد حتى قال ذلك ثلاث مرات ، فلما لم يقم منهم أحد قام الرسول فدخل على أم سلمة (۱) وذكر لها مالتى من الناس وما كان من مخالفتهم لأمره ، فقالت له : يانبى الله أتحب ذلك ؟ أخرج ثم لاته كلم أحداً منهم كلمة حتى تنحر بدنتك وتدعو حالقك فيحلقك ، فقام الرسول ولم يكلم أحدا منهم كلمة حتى نحر بدنته ودعا حالقه فحلقه ، فلما رأى المسلمون ذلك قاموا فنحروا وجعل بعضهم يحلق بعضا (۲) . وهكذا ضربت أم سلمة مثلا أعلى فى أصالة الرأى و بعد النظر ، وتفادت فتنة كاد الشيطان يفلح فى تغذيتها ، لولا حكمة أم سلمة وتمسكها بدينها و بعد نظرها (۲) .

ولقد كان الرسول سياسياً بعيد النظر في عقده هذا الصلح: إذ أنه أمن جانب قريش لمدة عشر سنوات ، أخذ في أثنائها ينشر الدعوة الإسلامية في بقية أجزاء شبه الجزيرة العربية . وكان عليه السلام عبقريا في قبوله بعض شروط الصلح ليقينه بأنه إذا ذهب مسلم إلى قريش ليرتد عن دينه فإن الإسلام غنى عنه ، ولأنه لم يكن يهتم بدخول أفراد من قبيلة قريش في الإسلام لأن الدين عقيدة خافية في النفس لا تستطيع القوة منعها ولأن الرسول اتجه نحو نشر الإسلام بين القبائل الأحرى تاركا قريش جانبا بعدما أشعرها بقوة

<sup>(</sup>١) تعد أم سلمة من أشرف نساء العرب نسبا وأكرمهن أصلا. فهى زوجة رجل من السلمين المجاهدين يدعى أبا سلمة ، وكان لها منه أبناء عدة . وشهد هذا الرجل غزوة أحد وجرح فيها ثم برىء من جرحه فأرسله النبي عليه السلام لمحاربة بني أسد فهزمهم وعاد الرسول منتصرا ، وبا لبث أن عاوده جرحه القديم وما زال به حتى قضى عليه وحضره رسول الله عليه السلام وهو على فراش الموت . وظل إلى جانبه يدعو له بالخير حتى فاضت روحه . ومرت بعد هذا أربعة أشهر خطب بعدها رسول الله أم سلمة انفسه ، فاعتذرت بكثرة العيال وبتخطيها سن الشباب ، ولكن الرسول ، ما زال بها حتى تزوج منها . وامتد العمر بأم سلمة حتى عهد يزيد بن معاوية في الدولة الأموية ، فشهدث الكثير من حوادث المسلمين وحضرت بعض وقائمهم .

۲) الطبری ج ۲ س ۸۰ .

<sup>(</sup>٣) على ابراهيم حسن : نساء لهن في التاريخ الإسلامي نديب ـ ٣٨ .

المسلمين ومقدرتهم المسكرية ، وعندما بدأ الرسول في سيره راجعا إلى المدينة المنورة نزلت سورة الفتح: (إنا فتحنا لك فتحا مبينا ، ليغفر لك الله ماتقدم من ذنبك وما تأخر ويتم نعمته عليك ويهديك صراطا مستقيا وينصرك الله نصرا عزيزا). بذلك اعتبر صلح الحديبية نصراً جديداً وفتحاً مبينا في الإسلام ودل على مقدرة الرسول السياسية ، إذ أن هذه أول مرة تعترف فيها قريش بالرسول ، كا أنها بسماحها المرسول بزيارة مكة في العام التالي إنما كان اعترافا منها بكيان المسلمين باعتبارهم قوة ذات خطر بعد أن كانوا يعذبون و يشردون .

#### بين الرسول والبهود:

عند هجرة محمد عليه السلام إلى المدينة ، عقد مع اليهود محالفة تنص على أن يتفق اليهود مع المؤمنين ما داموا محاربين ، وأن يهود بنى عوف أمة مع المؤمنين ، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم ، مواليهم وأنفسهم إلا من ظلم وأثم ، وأنه لا يخرج منهم أحدا إلا بإذن محمد صلى الله عليه وسلم . وأن من فتك فبنفسه فتك وأهل بيته (۱) . بذلك شرط الرسول عليه السلام لجاعة اليهود المساواة مع المسلمين من حيث المصلحة العامة ما داموا محافظين على العمود والمواثيق ، كا فتح الطريق لمن يرغب منهم في اعتناق دين الإسلام ، وكفل لهم التمتع مجميع الحقوق التي يتمتع بها كافة المسلمين . وكان بالمدينة من اليهود بنو قينقاع و بنو النصير و بنو قريظة ، كل منهم يعيش في بقعة من أخصب بقاع المدينة . ورغم ما عاملهم به الرسول من رفق ولين ، فإنهم دأبوا على نقض العهد : لأنهم كانوا ينظرون إلى دعوة الرسول بين الشك دأبوا على نقض العهد : لأنهم كانوا يصرحون بالشك في رسالة الذي لأنه من سلالة والريبة ، بل إنهم كانوا يصرحون بالشك في رسالة الذي لأنه من سلالة عربية والنبوة لا تظهر إلا فيهم ، كاأن الأديان الساوية نزلت في بلاد الشام وليس

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ج ۲ ع ۹ -- ۹۸ :

فى بلاد العرب . وصاروا يهاجمون دعوة الرسول ، ويقلون من أهميتها ويتشككون فى قيمتها حتى قال الله تعالى : ( بئسما اشتروا به أنفسهم أن يكفروا بما أنزل الله بغيا أن يعزل الله من فضله على من يشاء من عباده )(١) .

ولم يكتف اليهود بمهاجمة دعوة الرسول عليه السلام ، بل إنهم أُخذوا يذكرون بثأرهم القديم ، و بماكان بينهم من نزاع وقتال ، و بما كان بين الأوس والخررج من تشاحن وبغضاء ، وحينها وقعت موقعة بدر ، انضم بنو قينقاع إلى الكفار من قريش ونقضوا عهدهم مع الرسول مؤملين في الصرة الكفار، ولكن عندما نصر الله الإسلام وأعز المسلمين وهزمت قريش فى بدر رجع الرسول عليهالسلام إلى المدينة ، واليهود مازالوا يذكرون قتلي الكفار و يعرضون بالمسلمين . ولم يكن لقبيلة بني قينقاع من حصون أو معاقل تحتمي بها بل كانت لهم بساتين وأشجار ، وكان كلما عاتبهم الرسول قالوا له : « لا يفرنك يا محمد أنك لقيت قوماً. لا علم لهم بالحرب فأصبت منهم فرصة ، إنا والله لئن حاربناك لتملُّن إنا نحن الناس » . ولما لم يجد الرسول بدا من إجلاء هذه القبيلة عن المدينة ، حاصرهم قرابة نصف الشهر حتى رضخوا لأمره،، وعند ما شفع فيهم عبد الله ابن أبي ، قَبل الرسول عليه السلام شفاعته ، وأمرهم بمفأدرة المدينة ، فأذعنوا . لأمره ورحلوا عنها تاركين وراءهم سلاحهم وأموالهم ، واتجهوا إلى أذرعات بالشام . وهكذا خلت المدينة من اليهود لأن بني النضير و بني قريظة كانوا بظاهر المدينة ، فتمت لذلك الوحدة السياسية المدينة .

أما بنو النضير فقد ساءت العلاقة بينهم وبين المسلمين عقب غروة أحد ، إذ أن الرسول كان قد أوفد أربعين رجلا من الأنصار ويسمون بالقراء لنشر الإسلام في نجد ، وأمر عليهم المنذر بن حمرو فنزلوا عند بثر معونة في أثناء

<sup>(</sup>١) سورة البقرة .

سيرهم ، وكان هذا البثر لبنى عامر ، وأرسل المنذر حَرام بن مِلْحان إلى عامر ابن الطفّيل بكتاب رسول الله فقتله عامر ، ثم استمان ببني سليم لمقاتلة القراء فلم ينج منهم إلا عمرو بن أمية (١) ، وفي أثناء رجوع عمرو إلى المدينة قابله في الطريق رجلان من بني عامر ، كان الرسول قد أعطاها جواراً وأمانًا ، ولكن عُرِوَ بن أمية قتلهما انتقاماً لمقتل المسلمين . ولما علم الرسول بذلك قال للمرو : ﴿ بئس ما صنعت ، قتلت رحلين كان لهما في أمان وجوار ﴾ . وأرسل عامر بن الطَّفيل يطلب دية هذين الرجلين ، فذهب الرسول وممه كبار الصحابة إلى بني النضير يستمين بهم في دفع دية هذين الرجلين ، لأن بني النِصَير كانوا حلفاء بني عامر فقابلوه بترحاب وبشر . وبينها كان الرسول جالساً تحت جدار أحد المنازل ، إذ خلا اليهود بعضهم إلى بعض وقالوا: أَلَا مَنْ رَجِلَ يَعْلُو عَلَى هَذَا البَيْتَ فَيْلَتَى عَلَيْهِ حَجْرًا فَيْرَيِّمْنَا مَنْهُ ؟ فقال عمرو ابن جِمَاش : أنا لذلك ثم صعد ليلتي بالحجر على الرسول ، فأعلم الله رسوله بما يأتمر له اليهود ، فقام من فوره ورجع إلى المدينة تاركا أصحابه ولم يخبر أحداً ، منهم ، وعندما استبطأ الصحابة عودة الرسول ، قاموا ولحقوا به بالمسجد في المدينة ، فأخبرهم بما را به من أمر اليهود ، و بعث الرسول إلى اليهود محمد بن مسلمة ، وقال له : إذهب إلى يهود بني النضير وقل لهم : إن رسول الله أرسلني إليكم أن أخرجُوا من بلادى . لقد نقضتم العهد الذي جعلت لكم بما هممتم به من الغُدر بي . لقد أجلتهم عشرا ، فن رُئى بعد ذلك ضربت عنقه » . فبدأ اليهود يجهزون لرحيلهم . ولكن رأس النفاق عبد الله بن أبي أرسل لليهود يقول لهم : لا تحرجوا من دياركم وأموالكم وأقيموا في حصونكم ، فإن معى ألفين من قومى وغيرهم من العرب يدخلون معكم حصونكم ويموتون عن آخرهم قبل أن يصلوا إليكم . وتساورت بنو النصير في قول ابن أبي ، فأرسل حيى بن أخطب

 <sup>(</sup>١) ابن هشام ج ٣ س ٤٤ — ٤٥ : الطبرى ج ٣ س ٣٣ — ٣٦ .

زعيمهم إلى الرسول يقول له: إنا لن نخرج من ديارنا وأموالنا ، فاصنع مابدا لك . ومرت الأيام العشرة دون أن تخرج بنو النصير من المدينة فحاصرهم الرسول وحاربهم عشرين ليلة وأمر بتحريق نخيلهم حتى تفل عزيمتهم عن القتال استمساكا بأموالهم ، وفي ذلك نزلت الآية الكريمة : ( ما قطعتم من لينة أو تركتموها قائمة على أصولها فبإذن الله وليخزى الفاسقين )(1).

لما يئس اليهود من القتال طلبوا العقو من الرسول وجلوا عن المدينة ، وقسم الرسول أموالهم على المسلمين (٢) . ونزلت الآية الكريمة في ذكر المنافقين اوجلاء بني النضير : (ألم تر إلى الذين نافقوا يقولون لإخوانهم الذين كفروا من أهل الكتاب ، لئن أخرجتم لنخرجَن ممكم ولا نطيع فيكم أحدا أبدا ، ولئن قوتلتم لننصر أحكم والله يشهد إنهم لكاذبون ، لئن أخرجوا لا يخرجون معهم ولئن قوتلوا لا ينصرونهم وائن نصروهم ليُولن الأدبار ثم لا يُنصرون لأنتم أشد رهَبة في قلوبهم من الله ، ذلك بأنهم قوم لا يفقمون )(٢) . وهكذا استراحت المدينة المنورة من بني النضير ، كما استراحت من قبل مجلاء بني قينقاع ولم يبق بالمدينة إلا بنو قريظة .

وعندما وقعت غزوة الأحراب ، رأى الرسول أن بنى قريظة نقضوا عهده ونكثوا بالأيمان ، فعزم على طردهم . فلم تكد الأحراب تجلوعن المدينة حتى أمر الرسول عليه السلام مؤذنا أن يؤذن : من كان سميعا مطيعا فلا يصلين العصر إلابيني قريظة ، فتلاحق المسلمون وخرج على بن أبي طالب بالراية ، وحاصرهم الرسول خسة وعشرين يوما ، حتى خضوا لأمره ، ونزلوا على حكمه ، وسأل بنو قريظة حلفاءهم الأوس أن يتشفعوا لحم لدى الرسول ، فقال الأوس الرسول :

<sup>(</sup>١) سورةُ الحشر .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ج ۳ س ۵۱ .

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر .

يارسول الله : إنهم كانوا موالينا ، فقال الرسول : ألا ترضون يامعشر الأوس أن يحكم فيهم رجل منكم ؟ بلى ، قال : فذاك إلى سعد بن معاذ ، فلما جاء سعد ، قالوا له : يا أبا عرو إن رسول الله قد ولاك أمر مواليك لتحكم فيهم . فأخذ سعد عهد الله وميثاقه على الفريقين إن الحكم فيهم كماحكم ، فأجابوه وأجابه الرسول : أن نعم ، قال سعد : فإنى أحكم بأن تقتل الرجال وتقسم الأموال وتسبى الدرارى والنساء ، فقال لهرسول الله : لقد حكمت بحكم الله ، ثم حفرت الخنادق ، وضرب المسلمون أعناق اليهود جميعا وكانوا نحبوا من سبعائة ، ولم تقتل من نسائهم الا امرأة واحدة تسمى بنانة زوجة الحسكم القرظى لقتلها خلاد بن سويد برحى طرحتها عليه ، فمات فقتلها الرسول (1) ، وقسمت أموال اليهود بين المسلمين .

### غزوة خبير ( سنة ٧ ه ) :

لم يأمن الرسول شر اليهود بعد خروجهم من المدينة ، ذلك أن اليهود اجتمعوا في خيبر بعد خروجهم من المدينة ، وانضمت إليهم قبائل بني قينقاع والنضير وقرروا أن يغيروا على المدينة لمداهة المسلمين . وكان يتزعم اليهود ، يهود خيبر وفدك وتياء ووادى القرعى . وعندما علم الرسول عليه السلام بذلك ، رأى أن يهاجم اليهود في عقر دارهم ، واستعد لغزوهم في السنة السابعة من الهجرة ، وأمر أسحابه أن يستعدوا لغزو اليهود لإجلائهم عن شبه الجزيرة العربية جماء ، وأمر ألا يخرج معهم إلا كل راغب في الجهاد ، وسار بحيش المسلمين حتى وصل خيبر ليلالالا ، وكان اليهود في هذه الفترة يقيمون داخل حصونهم ومعاقلهم . وعندما أصبح الصباح ، وبدأ اليهود يتأهبون لعملهم ، فاجأهم ومعاقلهم . وعندما أصبح الصباح ، وبدأ اليهود يتأهبون لعملهم ، فاجأهم المسلمون واضطرب اليهود فولي فريق منهم هاربالالاس . ثم دارت معركة حامية المسلمون واضطرب اليهود فولي فريق منهم هاربالالاس . ثم دارت معركة حامية

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ج ۳ س ۱۹۰ ، الطبري ج ۳ س ۹ ه

<sup>(</sup>۲) الترمذي س ۱۹۸ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ج ٣ س ١٧١٠.

بين اليهود والمسلمين ، يدفع المسلمين القتال حب الجهاد في سبيل الله والقضاء على معقل اليهود الأخير ، ويدفع اليهود إليه حب العيش والبقاء . ولم يكن اليهود يتركون حصنا من حصوبهم إلا بعد دفاع مستميت ، وكان منهم مرحب اليهودى الذى أخذ ينشد :

قد علمت خياراً في مرحب شاكى السلاح بَعالَل مُجرَّب أطبن أحياناً وحينا أضرب إذا الليوث أقبلت تحرب إن حاى لحى لا يُسقرَبُ يحجم عن صولتى المُسجَرَّبُ فانبرى له محمد بن مسلمة وقتله ، وظلت المعركة سجالاً بين الفريقين حين انتصر المسلمون في النهاية واستولوا على أرض خيبر ، وبذلك قضى رسول الله على شر اليهود في بلاد العرب وسمح لبعضهم بالبقاء في خيبر ، إذ أنهم سألوا رسول الله أن يبقيهم في أرضهم لزراعتها لأنهم أعلم بها وأعمر لها ، فقبل الرسول وسمح لمم باستغلالها على أن يكون للمسلمين نصف غلتها .

هكذا تخلص الرسول من اليهود . وتظهر هنا حكة الرسول السياسية وبعد نظره الاقتصادى ، فإن بعض أراضى اليهود قد فتحت عنوة وبعضها قد فتح صلحا ، فأما النوع الأول فقد أصبح ملكا المسلمين ، أما النوع الثانى فقد رضى الرسول ببقائه فى أيدى ألحابه إذ فيه مصلحته ومصلحة المسلمين لأن المسلمين لم يكن بينهم عدد كاف الزراعة والحرب فبقاء هذه الأرض فى أيدى اليهود يوفر كثيراً من المسلمين لأعمال الحرب والجهاد . وقد ظل اليهود فى هذه الأرض حتى جاء الخليفة عمر بن الخطاب فأجلاهم عن أراضيهم ، قائلا إن الرسول عليه السلام قال : لا يحتمع فى جزيرة العرب دينان ، وأعطى اليهود عوضا عن هذه الأراضى أرضاً فى بلاد الشام ، وكان الرسول عليه السلام برسل المندوبين لجمع المحسول من هذه المستعمرات ، وبذلك تمكن عليه الصلاة والسلام من هذه المستعمرات ، وبذلك تمكن عليه الصلاة والسلام من قدم المستعمرات ، وبذلك تمكن عليه الصلاة والسلام من قدم المستعمرات ، وبذلك تمكن عليه الصلاة والسلام من قدم المستعمرات ، وبذلك تمكن عليه الصلاة والسلام من قدم المستعمرات ، وبذلك تمكن عليه الصلاة والسلام من قدم المستعمرات ، وبذلك تمكن عليه الصلاة والسلام من هذه المستعمرات ، وبذلك تمكن عليه الصلاة والسلام من قدم المستعمرات ، وبذلك تمكن عليه الصلاة والطائف .

#### رسل محمد عليه السعوم إلى الملوك :

انتهز الرسول فرصة الهدنة مع قريش وأخذ في إرسال الرسل والخطابات إلى الماوك والأمراء يدعوهم إلى الإسلام والاهتداء بنوره ، والابتماد عن الوثنية وغيرها من الديانات . فأرسل دحية بن خليفة الكلبي برسالة إلى هرقل فتقبلها هرقل قبولا حسناً ، وجاءه في هذه الأثناء رسول من الحارس الفساني يخبره أن رسولا جاء من قبل مجمد عليه السلام يدعوه إلى الإسلام وأراد الحارث أن يذهب الحاربة الذي ، ولكن هرقل منعه من ذلك .

وأرسل الرسول عليه السلام ، عبد الله بن حذافة السهمي إلى كسرى ، ولكن كسرى ، الفرس ولكن كسرى ثار عند ما سمع برسالة محمد ، ذلك لأنه كان يحكم الفرس بذلك الحق الملكي المقلاس ، وشعر أن هذا الدين سيهدم كيانه و يزلزل مكانته بين الشعب ، فأرسل إلى باذان عامله على البين يقول إ : « إبعث إلى هذا الرجل الذي بالحجاز رجلين من عندك جلدين فليأتياني به » فبعث باذان برجلين من عنده ، وعندما قابلوا الرسول أخبرهم نبأ مقتل كسرى على يد ابنه شير و ية ، فلم يصدق الرجلان الخبر وهددا الرسول ، ولما عادا إلى باذان علما بالنبأ ، فقال باذان عدا الرجل لرسول ، فأسلم وأسلم من كان معه من الفرس ببلاد البين (١) .

وأرسل الرسول عليه السلام ، حمرو بن أمية الضمرى إلى النجاشى ، وقد كانت العلاقات بينهما لحيبة ، منذ أن حاجر المسلمون الأوائل إلى الحبشة فرد ردا طيبا ، كانه أرسل ب بناء على طلب الرسول ب المسلمون الذين كانوا بالحبشة وجهزه بسفينتين على وأسهما جمفر بن أبى طالب ، وقد فرح الرسول برجوعهم فرحا شديداً ، حتى قال إنه لا يدرى بأى هو أشد اغتباطا : بالنصر على خيبر أم بلقيا حمفر .

٩٠ من ٩٠ .

وأرسل عليه السلام كذلك إلى المقوقس عظيم القبط في مصر ، فرد المقوقس رداً جميلا ، إذ أرسل إلى الرسول بخبره أنه يعتقد أن نبيا سيظهر والحمنه يعتقد أنه سيظهر في بلاد الشام ، و بعث إلى النبي بهدية طيبة منها جاريتان و بغلة بيضاء وحمار ومقدار من المال و بعض خيرات مصر ، فتزوج الرسول من مارية التي ولدت له إبراهيم (1) ، وقد قيل إن المقوقس خشي أن يسلم خوفا من أن يسلبه هرقل مركزه وسلطانه .

هكذا أخذ الرسول ينشر الإسلام فى بقية أجزاء شبه الجزيرة وخارجها ، وكان رد معظم الملوك والأمراء طيبا ، حتى بلغ الحال ببعض المؤرخين إلى القول بإسلام النجاشى والمقوقس .

#### عمرة الفضاء

مر العام بعد صلح الحديبية ، فأمر الرسول المسلمين أن يستعدوا للذهاب إلى مكة ليزوروا البيت الحرام ، وقد لبى نداء الرسول جمع غفير من المسلمين وخاصة المهاجرون الذين كانوا يتمنون هذا اليوم منذ أمد بعيد ، فقد ظلوا سنوات سبعاً بعيدين عن مكة ، وأما الأنصار فقد كانوا يودون زيارة المسجد الحرام كاكانت لهم تجارة مع قريش ومكة . و بلغ عدد المسلمين قرابة الألفين ، ولم يحملوا معهم

<sup>(</sup>١) لم يأت عفوا زواج محمد عليه السلام ، ممن تزوج بهن من فضليات النساء ، بل كان الدافع هو جم القبائل العربية تحت لواء الإطلام وتقريب زعمائها إلى الرسول . وكان زواجه من السيدة مارية القبطية الصرية ، تأليفا لقلوب القبط وحفرًا لهم على اعتاق الإسلام . ولجأ الرسول إلى نشر الديانة الإسلامية خارج الجزيرة العربية ، وبعث الرسل بذلك إلى المقوقس ، الذي استقبل رسول محمد إليه باليشم والترحاب ، ولكنه لم يجه إلى ما طلبه الرسول من العمل على نشر الدن الإسلام ، وأرسل له عدة هدايا من بينها السيدة مارية التي كانت من نصيب الرسول ، ووهب شقيقتها سيرين « الجارية الثانية » لشاعره المجيد حمان بن ثابت

إلا سيوفهم ، وقد احتاط الرسول خوفا من غدر الكفار فجهز مائة فارس جمل على رأسهم محمد بن مَسْلَمة .

سار هذا الجمع الكبير من المدينة متحما إلى مكة لقضاء العبرة ، وعندما علمت قريش عقدم الرسول وصحبه تنفيذا الصلح الحديبية ، خرجت من مكة وضر بت خيامها على التلال المجاورة ، واتجه المسلمون إلى مكة ، يحف كبار الصحابة بناقة الرسول . وعندما رأى المسلمون البيت الحرام نادوا جميماً ؛ لبيك لبيك بيك . وكان لهذه المظاهرة السكبرى أثر كبير في نفوس كثير من المشركين ، فلم يلبئوا أن جاءوا رسول الله مسلمين . وقد طاف الرسول والمسلمون بالسكمية ، وعندما أتموا طوافهم انتقلوا إلى الصفائم نحروا الهدى ، وقام بلال مؤذن الإسلام وأذن للظهر في الميوم التالى من فوق الكعبة ، وأقام الرسول بمكة ثلاثة أيام زار فيها المهاجرون دورهم ، وتزوج الرسول بآخر زوجاته السيدة ميمونة وهي شقيقة روج العباس . وقد أسلم بعد هذا الحادث مباشرة خالد بن الوليد سيف الله المساول وعرو بن العاص وعثان بن طلحة وكثير غيرهم ، عن بهرت أنظارهم قوة الإسلام والمسلمين .

### غزوة مؤنة ( سنة ۸ ه ) :

رجع الرسول إلى المدينة المنورة بعد ذلك ، وأخذ فى إرسال بعض القوات الصغيرة لنشر الإسلام ، ثم وجه ثلاثة آلاف من المسلمين إلى مؤتة وأمر عليهم زيد بن حارثة وقال « إن أصيب زيد ، فجعفر بن أبى طالب على الناس ، و إن أصيب جعفر فعبد الله بن رواحة على الناس » .

سار الجيش وممه خالد بن الوليد متطوعا، ولما علم الروم بمقدم الجيش أخذوا يعدون له العدة و يجهزون حتى استعدوا بجيش كبير، بلغ عدده حوالى

ماثتى ألف ، والتتى الفريقان عند مؤتة ، وحمل زيد راية الرسول وحارب حرب الأبطال حتى استشهد ، فحمل الراية بعد جعفر وظل يحارب حتى قطعت يمينه ثم حارب بشمالة ققطعت فاحتضن الراية بعضده حتى قتل ، فأخذ الراية ابن رواحة واستبسل فى القتال حتى استشهد بدوره ، فأخذ الراية من بعده باختيار المسلمين بدفاد بن الوليد وكان قائدا ماهراً محنكا ، فتمكن بمهارته من الانسحاب بالمسلمين بسلام حتى رجع إلى المدينة .

### غزوة الفنح (فنح مكة سنة ٨ ه):

ظل الرسول يأمل أن يفتح الله عليه ويتم نعمته بفتح مكة ، ولكن صلح الحديبية كان يمنع الرسول من مهاجتها . وظلت الحال كذلك حتى كانت السنة الثامنة للهجرة إذ نقضت قريش هذا الصلح بإغاثتها قبيلة كنانة حليفتها ضد خزاعة حليفة الرسول في حرب وقمت بينهما . وحين سمع الرسول باستنجاد خزاعة ، سار إلى مكة في السنة الثامنة للجهرة ، على رأس نحو من عشرة آلاف من المسلمين ما بين فارس وراجل ، وما أن سمع كبراء قريش بمقدم هذا الجيش الكبير حتى جاءوا هائمين على وجوههم متجهين إلى الرسول فكان منهم العباس بن عبد المطلب الذي كان سفيراً لقريش عند الرسول ، وأبو سفيان زعيم قريش الأكبر الذي شفع فيه بهض الصحابة حتى قبل الرسول إسلامه بل وأكرمه النبي بقوله « من دخل دار أبي سفيان فهو آمن (١) ومن أغلق بابه فهو آمن ، ومن دخل المسجد الحرام فهو آمن » .

هكذا دخل الرسول مكة في سهولة و يسر، واتجه إلى المسجد الحرام حيث طاف به سبع مهات ثم أمر بإزالة التماثيل والصور وهو يقول . ( وقل جاء الحق

<sup>(</sup>١) تتضح من ذلك قيمة أبي سفيان في المجتمع المربى ، حتى سوى الرسول بين بيت أبي سفيان وبيت الله ، وهو شرف عظيم .

وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقا )(١) واجتمعت قريش بين يديه فقال لهم يامعشر قريش ! ماذا تظنون إنى فاعل بكم ؟ قالوا : خيراً ، أخ كريم وابن أخ كريم ، فاذهبوا فأنتم الطلقاء .

بهذا عفا الرسول عنهم جميعاً، ودخل مكة - بعد ثمانى سنوات من خروجه مهاجرا - دخول المنتصر الفاتح، فهدم أصنامها وأزال ما بها من آثار الكفر والوثنية، وكان ذلك تنفيذاً لكمات ربه: (يا أيها الذين آمنوا، إنما المشركون نجس، فلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا، وإن خفتم عيلة فسوف يفنيكم الله من فضله إن شاء، إن الله عليم حكيم) (٢).

ولقد كان لهذا الفتح أكبر الأثر في انتشار الإسلام: فإن استيلاء الرسول على الكعبة بعد اتجاه القبلة نحوها، حذب كثيراً من القبائل العربية للإسلام، كا أخضع الرسول ما تبقى من البدو من مسيحي نجران وهمان وغيرها. ولم يأت عام ١٠ ه، حتى كانت البلاد العربية كلها تدين بالإسلام، ودللت بذلك دولة المكفر.

غزوات منين (سنة ٨٥):

لم يكد الرسول يقضى خسة عشر يوما فى مكة ، حتى علم باستعداد ثقيف وهوازن لمجاربته وعلى رأسهم مالك بن عوف ، ذلك الرجل الذى حشد ماله ونساء وأطفاله خلف الجند حتى يمنعهم من الفرار ونزل عند حنين ، وخرج رسول الله على رأس اثنى عشر ألفا من المسلمين من مهاجرين وأنصار وما كاد ينبعث ضوء الفجر ويلوح حتى فاجأ السكفار المسلمين ، فاختل نظامهم واضطربت عالمهم وصارت كيوم أحُد ، ويشير الله تعالى إلى هذا بقوله : ( لقد نصر كم الله حالتهم وصارت كيوم أحُد ، ويشير الله تعالى إلى هذا بقوله : ( لقد نصر كم الله

<sup>﴿ (</sup>١) سورة الإسراء .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة .

في مواطن كثيرة ، ويومَ حنين إذ أعجبتكم كثرتكم فلم تنن عنكم شيئًا ، وضاقت عليكم الأرض بمـا رحبت ثم وليتم مديرين . ثم أثول الله سكينته علىٰ رسوله وعلى المؤمنين وأنزل جنودا لم تروهاً ، وعذب الذين كفروا وذلك جزاء الـكافرين )<sup>(۱)</sup> . واحتدم الوطيس وصار الرسول ينادى : أيها الناس ! هلموا إلى ! أنا رسول الله محمد بن عبد الله . وساءت الحال فنادى العباس بصوت جهوری وتسارع المسلمون نحو الرسول . وعند ما وضح ضوء النهار وخرج الكفار من مكامنهم استبسل المسلمون في القتال ، حتى قال الرسول : الآن حمى الوطيس ، وتقمقر الكفار وانتصر السلمون ، وفر مالك بن عوف ببمض الكفار إلى الطائف ، وتفرق شمل الآخرين ، فتتبع المسلمون من فر ، وذهب الرُسول إلى الطائف فحاصرها ، وتراشق الفريقان بالنبال ، واستعمل الرسول المنجنيق(٢٠) لأول مرة في الحربكما استخدم الدبابات والضبور وهددوا الرسول بقطع البساتين والأشجار ، ثم حل شهر ذي القعدة فرجع الرسول عنها وفك الحصار حتى تنتهى الأشهر الحرم ، ولكنَّ ثقيفًا وجدت نفسها محاصرة بالمسلمين من كل الجمات ، فلقد انتشر الإسلام وعم جميع أرجاء شبه الجزيرة فجاءت وفودهم ووفود هوازن إلى الرسول مسلمين ، وأعطى الرسول إلى هوازن ما أخذه منها من النساء والولد (٢٠) وفرق الأموال على قريش حتى ظن الأنصار أن الرسول قد تركهم ورجع إلى أهله . ولكن النبي محكمته رأى أن قريشا حديثة عهد بالإسلام وأن إعطاءهم مثل هذه العنائم يشعرهم بأن في الدين الجديد سعادة في الدنياوالآخرة . أما الأنصار فقد قال لهم الرسول : أفلا ترضون يامعشر الأنصار

<sup>(</sup>١) سورة التوبة .

 <sup>(</sup>۲) راجع تفسیر: المنجنیق ، والدبابه والضبور ، باب «نظم الحکم» فی هذا الکتاب .
 (۳) ابن هشام ج ۳ ص ۳۰۳ .

أن يذهب الناس بالشاة والبعير وترجعوا برسول الله إلى رجالكم ؟ فوالذى نفس محمد بيده ، لولا الهجرة لكنت امرءا من الأنصار ، ولو سلك الناس شعبا وسلكت الأنصار ! اللهم ارحم الأنصار وأبناء الأنصار وأبناء الأنصار وأبناء الأنصار فقال الأنصار : رضينا برسول الله قسما وحظا (١).

### غزوهٔ تبوك ( ـنة ٩ ه : ) :

وفى السنة التاسعة للهجرة ، اجتمعت على حدود فلسطين قبائل عديدة من الروم لقتال المسلمين ، فحرج إليهم الرسول مجيشه حتى ترك تبوك على حدود الشام وأقام بها ، فصالحه أهلها ، ثم جاءته وفود القبائل مُسلمة ، وأرسل خالد ابن الوليد إلى دومة الجندل فقتحها وعاد الرسول بعد ذلك إلى المدينة . وتعد هذه الغزوة آخر الغزوات النبوية .

وفى سنة ٩ ه وفدت إلى المدينة وفود كثيرة من أنحاء الجزيرة ، فسمى هذا العام بمام الوفود (٢) ، وتزلت الآية الكريمة : ( إذا جاء نصر الله والفتح ورأيت الناس يدخلون فى دين الله أفواجاً فسبح بحمد ربك والمتغفره إنه كان توابا) (٢). همجة الوداع ووفاة الرسول :

وفى السنة العاشرة من الهجرة ، خرج الرسول في حوالى مائة ألف من المسلمين إلى المسجد الحرام ، وعندجبل عرفات ألقى على المسلمين خطبته الخالاة التي تمتبر دستور الإسلام ، فقد بين فيها رسول الله أصول الدين الإسلامى وشرعه ونادى بالمساواة التامة بين الناس بقولة : أيها الناس ؟ اسمعوا قولى ، فإنى لاأدرى لملى لا ألقاكم بعد على هذا ، بهذا الموقف أبداً ، إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم

<sup>(</sup>۱) الطبرى ج ۳ س ۱۳۹.

۲۰۰ ابن هشام ج٤ س ۲۰۰

<sup>(</sup>۴) سورة النصر .

إلى أن تلقوا ربكم كحرمة يومكم هذا ، وكحرمة شهركم هذا . . . أيها الناس! إن ربكم واحد و إن أباكم واحد ، كلكم لآدم وآدم من تراب ، إن أكرمكم عند الله أتقاكم ، لا فصل لعربى على أمجمى إلا بالتقوى ، وقد تم القرآن بنزول الآية السكريمة فى ذلك الوقت : ( اليوم أكلت لكم دينكم ، وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الإسلام دينا ) (1)

ولم يمض على حجة الوداع ثلاثة أشهر حتى مرض الرسول عليه الصلاة والسلام بالحي ، وعند ماعلم الأنصار بأشتداد مرض النبي ، أحاطوا بالمسجد ، فَرْجِ الرسول وَجَلْسُ عَلَى المنبر وقال بعد أن حمد الله وأثني عليه : أيها الناس! بلغني أنكم تخافون موت نبيكم هل خلد نبي قبلي بمن بعث الله فأخلد فيهكم ؟ ألا إلى لاحق جبى وأنكم لاحقون بى فأوصيكم بالمهاجرين الأولين خيراً وأوصى المهاجرين فيما بينهم ، فإن الله تعالى يقول ( والعصر إن الا إسان لغي خسر ، إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر ) و إن الإمور تجرى بإذن إلله ، ولا يحملنكم استبطاء أمر على استمحاله ، فإن الله عز وجل لا يمجل بمجلة أحد ، ومن غالب الله غلبه ، ومن خادع الله خدعه ، فهل عَسَيْتُم إِنْ تُولَيْتُم أَنْ تَفْسَدُوا فِي الأَرْضِ وَتَقْطَعُوا أَرْحَامُكُم . . . وأُوسِيكُم والأنصار خيرًا ، فإنهم تبوءوا الدار والإيمان من قبلكم ، أن تحسنوا إليهم ، ألم يشاطروكم في الثمار؟ ألم يوسعوا لسكم في الجيار؟ ألم يؤثروا لم على الفسيم وبهم الخصاصة ؟ . . . إلى أن قال : ألا و إنى فرط لكم وأنم لاحقون بى ، إلا فإن موعدكم الحوض، ألا فن أحب أن يرده على غدا فليكفكف لسانه إلا فيما ينبغي

ثم ازدادت الحي على رسول الله ، حتى انتقل إلى جوار ربه في يوم الاثنين

٧) سورة المائدة ۽

۱۳ ربيع الأول سنة ۱۱ ه ( ۸ يونية سنة ٦٣٢ م ) ، وهوفى الثالثة والستين من عمره (١) .

حزن المسلمون لوفاة الرسول حزنا عميقا ، ولم يصدق بمضهم وفاته حتى إن عمر بن الخطاب ذهل من هول الخبر ، فنسى آيات ربه وقال : ﴿ إِنْ رَجِلًا مِنْ المنافقين زعم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم توفى ، و إنه والله ما مات ، واكنه ذهب كا ذهب موسى ، والله ليرجعن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فيقطع أيدى رجال زعموا أنه مات ، إلا أن أبا بكر دخل على الرسول وكشف عنه وقال : بأبىأنتِ وأمى ا طبت حيا وطبت ميتا ا وانقطع لموتك مالم ينقطع لموت أحد من الأنبياء من النبوة ... ولولا أن موتك كان اختياراً منك لجدنا لموتك بالنفوس ، ولولا أنك نهيت عن البكاء لأنفدنا عليك ماء الشجون . . اللهم فأبلغه عنا السلام! اذكرنا يا محمد عند ربك ولنكن من بالك ، فلولا ما خافت من السكينة لم نقم ما خلفت من الوحشة ، اللهم أبلغ نبيك عنا واحفظه فينا » . ثم خرج للناس وقال : أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله ، أشهد أن الـكتاب كما نزل وأن الدين كما شرع وأن الحديث كما حدث وأن القول كما قال ، وأن الله هو الحق المبين . ثم قال : أيها الناس من كان يمبد محداً فإن محمدا قد مات ، ومن كان يمبد الله فإن الله حي لايموت ، وأن الله قد تقدم إليكم في أمره ، فلا تدعوه جزعا و إن الله قد اختار لنبيه ما عنده على ما عندكم وقبضه إلى ثوابه وخلف فيكم كتابه وسنة نبيه ، فمن أخذ بهما عرف ومن فرق بينهما أنكر (٢٠). واجتمع الناس لدفن الرسول ، وقال أبو بكر : سممت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ما دفن نبي إلا مكانه الذي توفي فيه ، فحفر له فيه (٢٠).

<sup>(</sup>۱) ابن سعد ج ۸ ص ۱۲۱.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ج ۳ ص ٤٦٧ . الطبري ج ٣ ص ١٩٧ -- ١٩٨ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ج ٣ س ٤٨٦ .

#### ثانياً – الخلفاء الراشدون

#### 11-13- = 777-1754

# مبرأ ونهاية حكم الخلفاء الراشدين :

| السنوات الميلادية | الخلفاء الراشدون       | السنواتالهجرية |
|-------------------|------------------------|----------------|
| 744               | أبو بكر الصديق         | 11             |
| 74.               | عمر بن الخطاب          | 18             |
| 337               | مثمان ب <i>ن عف</i> ان | · <b>**</b>    |
| 771 - 70.         | على بن أبىطالب         | ٤٠ - ٢٥        |

### أزمة الحسكم بعد وفاة الرسول :

كان لشخصية الرسول أثر كبير في نفوس العرب حتى أنهم لم يصدقوا موته عندما علموا به ، فلما تحققوا من ذلك ، شك فريق منهم في أمر هذا الدين الذي أيى به ، وارتد كثير منهم عن الإسلام لأنه لم يكن قد تمكن من قلوبهم بعد ، فأخذ كبار الصحابة يفكرون في أمر المسلمين ليواجهوا الموقف الجديد ورأوا أنه لا بد المسلمين من رئيس يتولى شئونهم ويقدير أمورهم .

وقد اختلفت آراء المسلمين فيمن يتزعمهم وظهرت بينهم روح التعصب القبلى ، وأخيراً استقر الرأى على أن يكون للرسول خليفة ، يأمر بالعدل وينهى عن المنكر ويؤم الناس في الصلاة . ولكن الصحابة اختلفوا في كيفية

اختياره: لأنه لم يؤثر عن الرسول نص صريح يشير فيه إلى مسألة الحـكم من بعده، كما أن القرآن لم يشر إلى نظام الحـكم بعد وفاته

وكان من أثر ذلك أن ظهر الانقسام بين صفوف المسلمين ، واشتدت وطأة هذه الأزمة السياسية ، وتسابقت القبائل والبطون ليكون لها الأمر دون غيرها وتكشف ما في الصدور ، وتجلت النفس العربية والطبيعة القبلية ، فكان الأوس والخزرج يخشى كل منهما صاحبه و يخافون المهاجرين ، حتى إذا كثرت المناقشات تصدى لحلها بعض زعماء المسلمين من أمثال : أبي بكر وعمر بن الخطاب وأبي عبيدة بن الجراح(۱).

# ۱ – أبو بكر الصديق ۱۱ – ۱۳ ه = ۹۳۲ – ۹۳۶ م

#### بيعة السفيفة:

ذهب الأنصار إلى سقيفة بنى ساعدة ليختاروا من بينهم خليفة للمسلمين ، وقد خطبهم سمد بن عبادة زعيم الخررج فقال « ... يا معشر الأنصار! إن لكم سابقة في الدين وفضيلة في الإسلام ليست لقبيلة من العرب » ، وأوضح لهم أنهم أحق بالخلافة من غيره ، واتفقت كلتهم على اختياره . غير أن كبار الصحابة أمثال أبي بكر وعمر وأبي عبيدة عند ما علموا باجتماع الأنصار ، أسرعوا إليهم واشتركوا معهم في المناقشة وأقنعوهم بضرورة اختيار الخليفة من قريش واشتركوا معهم في المناقشة وأقنعوهم بضرورة اختيار الخليفة من قريش السلطة بأن العرب لا يدينون إلا للقرشيين . وقد حاول الأنصار أن يقتسموا السلطة بأن يكون من المهاجرين أمير ومن الأنصار أمير ، وأكن رفض طلبهم ولم يلقي قبولاً .

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن وعلى ابراهيم حسن : النظم الإسلامية س ٣٣ .

عرض أبو بكر على الجاضرين أن يختاروا واحداً من اثنين ها: عمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح ، ولكن عمر بن الخطاب خشى أن يترك الناس فيختلفوا ويضيع الأثر الذي أحدثه كلام أبي بكر ، فقام إلى أبي بكر ، وبايعه بالخلافة (۱) وقال له: «ألم يأمر النبي بأن نصلى أنت يا أبا بكر بالمسلمين ، فأنت خليفة ، ونحن نبايعك فنبايع خير من أحب الرسول منا جميماً » . وقد قال عر بن الخطاب الله أشفق من أن يختلف المسلمون ، فقال لأبي بكر : « أبسط يدك أبايمك » ، فبسط أبو بكر يده ، فبايعه عمر ومن بعده المهاجرون والأنصار ، وقد أضاف عمر إلى ذلك قوله : « و إنا والله ما وجدنا أمراً هو أقوى من مبايعة أبي بكر ، خشينا إن فارقنا القوم ولم تكن بيمة ، فإما أن نبايمهم على مالا نرضى أو خالفهم فيكون فساد » (۱)

و بمد أن بايع عمر أبا بكر ، تبعه الحاضرون في اجتماع السقيفة ، وقد ساعد على إيمام هذه البيعة خوف الأوس من أت تكون الخلافة في الخزرج أعداءهم القدماء ، وهذه البيعة تسمى البيعة الحاصة ، وفي اليوم التالى أخذ أبو بكر (٢) البيعة في المسجد وتسمى البيعة العامة ، وبذلك أصبح خليفة العسلمة .

كان أبو بكر يسمى فى الجاهلية عبد الـكمبة (٢) لأن الـكمبة كانت رمز المبادة فى الجاهلية ، وسماه الرسول عبد الله ، وسمى بالصديق لأنه أول من صدق برسالة الرسول من الرجال . وهو من كبار رجال العرب فى الجاهلية ، وكان يفصل فى بعض القضايا ، وأنفق معظم ثروته فى نشر الإســـلام ، وقد أسلم على يده كثير من العرب أشهرهم عثمان بن عفان والزبير بن العوام أسلم على يده كثير من العرب أشهرهم

<sup>(</sup>١) أن هُشَامُ جُ هُ سِ٣٣٥ — ٣٣٩ .

<sup>(</sup>۲) اطابری ج ۳ ص ۲۰۰ .

 <sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة التيمى .
 ابن حجر : الإصابة في تمييزه الصحابة ج ٤ ص ١١٠ .

<sup>(</sup>٤) دحلان : السَيرَة الحُلمِية ص ١١٠ .

عبد الرحمن بن عوف وسعد بن أبى وقاص وطلحة بن عبيد الله ، وكان أبو بكر رفيق الرسول وساعده الأيمن فتحمل كثيراً من العنت وتعرض لـكثير من الأخطار ، وكان رفيقه فى الغاريوم هاجر مكة إلى يثرب ، وكان الرسول يثق فيه ويستشيره فى خواص الأمور حتى أنه قال فى آخر خطبة له « . . . إنى لا أعلم أحداً كان أفضل عندى فى الصحبة يداً منه » (١) .

ورغم ذلك فقد تخلف على بن أبى طالب عن مبايعة أبى بكر ، لاعتقاده بأحقيته عنه فى الخلافة : فهو أول من اعتنق الإسلام من الصبيان ، وهو ابن عم الرسول ، وزوج ابنته فاطمة التى ولدت له الحسن والحسين كا أنه يمتاز بشجاعته وفروسيته . وتأخرت بيعة على لأبى بكر حتى قيل إنها حدثت بعد أربعين يوماً من اختياره خليفة ، وقيل إنها وقعت بعد ثلاثة أشهر ، وفي رأى آخر أنها تمت بعد ستة شهور . وناصر علياً في موقفه العباس وطلحة والزبير .

و بعد أن أخذ أبو بكر البيعة فى المسجد ، خطب الحاضر بن خطبته المشهورة فقال : « أيها الناس ! إلى قد وليت عليه ولست بخيركم ، فإن أحسنت فأعينونى ، و إن صدقت فقو همونى . الصدق أمانة والهكذب خيانة ، والضعيف فيهم قوى عندى حتى آخذ الحق له ، والقوى فيهم ضعيف عندى حتى آخذ الحق منه إن شاء الله ، لا يدع قوم الجهاد فى سبيل الله إلا قوم ضر بهم الله الحق منه إن شاء الله ، لا يدع قوم الجهاد فى سبيل الله إلا قوم ضر بهم الله بالذل ، ولا تشيع الفاحشة فى قوم قط إلا عمهم الله بالبلاء ، أطبعونى ما أطعت الله ورسوله ، فإذا عصيت الله ورسوله فلا طاعة لى عليكم ، قوموا إلى صلاته مي رحمكم الله » .

<sup>(</sup>۱) الطبری ج ۳ ض ۹۱۲ .

#### حركة المرتدين:

لم يصدق الناس خبر موت الرسول ، وتسبرب الشك إلى نفوسهم ، واستبعدوا أن يكون الشخص الذى أحدث هذا الانقلاب العظيم فى المتاريخ بشراً يجوز عليه الموت ، وحدث الهرج والمرج بين الناس لما تحققوا خبر موت الرسول ، ووجد أغلب العرب الفرصة سائحة المخروج على سلطان قريش ، فامتنعوا عن دفع الركاة وعرف هؤلاء باسم المرتدين ، ولم يبق محلصاً للإسلام ومطيعاً لأبى بكر إلا سكان المدينة ومكة والطائف . وينقسم المرتدون إلى قسمين : قلة تريد العودة إلى حياة الجاهلية ، وكثرة لا تعترف بالزكاة مع اعترافها بسائر تعاليم الإسلام .

وقد هرت حركة المرتدين الدولة الإسلامية ، حتى لقد أشار عمر بن الخطاب على أبى بكر بعدم محاربتهم ما داموا يدينون بوحدانية الله عملا بقول النبى على أبى أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله ، فمن قالها فقد عصم منى ماله ونفسه إلا بحقه وحسابه على الله » .

ولكن أبا بكر وقف موقفاً حازماً وعزم على محاربة المرتدين ، حتى ينوبواً إلى رشدهم وتعود بلاد العرب يداً واحدة كاكانت زمن الرسول ، وقال « والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة ، فإن الزكاة حتى المال ، والله أو منعولى عقالاً كانوا يؤدونها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم لقاتلتهم على منعنها » . وكان أبو بكر على حتى في موقفه هذا ، إذ لو تساهل في الزكاة لفتح باباً للتهريب من تأدية فرائض الإسلام الأخرى .

وقد أرسل أبو بكر إلى كل جماعة من المرتدين يملمهم أن وفاة النبى عليه السلام أمرطبيعي يتفق مع قول الله تمالى ﴿ إنك ميت و إنهم ميتون ﴾ ومع قوله أيضاً ﴿ وما محمد إلا رسول قد خلت من قبل الرسل ، أفإن مات أو قتل انقلبتم

على أعقابكم »، ودعام أبو بكر إلى الاعتصام بحبل الله و بعد أن بعث الكتب المرتدين سيّر الجيوش لقتالهم ، وأمر أبو بكر كل قائد بالسير إلى ناحية من بلاد العرب ، ومن أشهر هؤلاء : خالد بن الوليد ، وشرحبيل بن حسنة ، وعكرمة ابن أبى جهل ، وعمرو بن العاص ، وسعيد بن العياص ، والعلاء بن الحضرى . ولم تمض سنة واحدة حتى كانت الجزيرة العربية تدين بالطاعة والولاء للإسلام ولأبى بكر خليفة رسول الله .

#### المتنبئون :

وقد أدت رغبة بعض القبائل في تزعم المسلمين والتخلص من نفوذ قريش ، إلى ادعاء بعض أفرادها النبوة . فظهر في أيام الرسول عليه السلام : مسيلمة الكذاب من بني حنيفة ، واستطاع أن يضم قبياته إلى جانبه ، وقد تزوج مسيلمة من سجاح التميمية وبذلك ضم بني تميم إليه . وأرسل مسيلمة إلى الرسول كتابا يدُّعي فيه النبوة ومشِّاركته في الرسالة و يساومه على اقتسام الرياسة . وقد رد عليه النبي بكتاب يقول فيه ٥ من محمد رسول الله إلى مسيلمة الكذاب سلام على من اتبع الهدى . أما بعد : فإن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين » ، وتوفى الرسول دون أن يخضع مسيلمة . فلما تولى أبو بكر الخلافة أرسل إليه عكرمة بن أبي جهل ، ولكن عكرمة هزم لتمجله وعدم أناته . فسير أبو بكر خالدًا بن الوليد على رأس جيش كثيف ، والتقي جيش خالد ابن الوليد بجيش مسيلمة ، فاشتد القتال واستات أنصار مسيلمة حتى كادت الهزيمة تمحيق بجيش المسلمين ، واحكن المسلمين صدقوا في الجمهاد وصبروا مني الحرب ، وقد دعا خالف مسيلمة المبارزة حتى يقتله ، ولكن مسيلمة لم يستطع صبرا أمام خالد فاضطر إلى الفرار ، غير أن المسلمين هجموا عليه وعلى أصحابه ، فهزموه . وقتلوا منهم عدداً كبيراً ، كا قيل إن وحشياً (١) قتل مسيلمة شر قتلة ، وقضى بذلك على تلك الحركة الخطيرة .

ومن المتنبئين أيضاً الأسود العنسى ، وقد ظهر فى بلاد اليمن وكسب كثيراً من الأنصار ، وغزا بلاد نجران ودانت له كما دانت له مذجح وألتى الرعب فى قاوب ولاة المسلمين على اليمن حتى كتبوا بذلك للرسول ، ولكن ولاة المسلمين ائتمروا به وتوصلوا إلى قتله غيلة فى صبيحة الليلة التى مات فيها الرسول (٢). و بذلك لم يكن الأسود العنسى ، بمن قضى عليهم أبو بكر من المتنبئين ، على أن بعض المؤرخين يذكر أن الأسود قتل فى عهد أبى بكر عند بداية حروب الردة .

ومن المتنبئين كذلك طليحة بن خويلا ، أحد كهنة بنى أسد . ظهر أمره بعد النبى وانضمت إليه غطفان من حولها فبعث إليهم أبو بكر عديا ، ثم خالد ابن الوليد ، واشتد القتال حتى فر طليحة إلى الشام (٦) ونزل بقبيلة كلب مقيا بين أفرادها حتى أسلمت فأسلم أيضاً ، ولما ولى عمر بن الخطاب الخلافة بعد أبى بكر بايعه طليحة ، ثم رجع إلى قومه فأقام بينهم حتى عاد إلى العراق وأبلى مع المسلمين بلاء حسناً .

على أن فريقا من أتباع المتنبئين لم يكونوا يعتقدون فى صدق هؤلا المتنبئين ، بل إن منهم من دفعه إلى ذلك العصبية القبلية وكراهية الخضوع لقريش . وقد روى أن أحد بنى حنيفة من أتباع مسيلمة قال « أشهد بأن مسيلمة كذاب ، ولسكن كذاب ربيعة ، خير من صادق مضر » . وروى أيضاً أن عيينة بن حصن قام خطيبًا فى غطفان بعسد وفاة الرسول وقال : « ما أعرف حدود غطفان منذ انقطع ما بيننا و بين بنى أسد ، وإننى لمجدد

<sup>(</sup>١) وحشى هذا هو ثاتل حزة عم النبي في غزوة أحد .

<sup>(</sup>۲) الطبرى ج ٣ س ٢٤٧ -- ٢١٩ .

<sup>(</sup>٣) الطبري ج ٣ ص ٢٣٠ - ٣٣٢ .

الحلف الذي كان بيننا في القديم ومتابع طليحة (بن خويلد) والله لأن نتبع نبياً من الحليفين أحب إلينا من نتبع نبياً من قريش ، وقد مات محمد و بقى طليحة . وقد انتهت حركة المتنبئين — كما إيتهت حركة المرتدين — بالفشل، وحافظ بذلك أبو بكر على الإسلام في فترة تعد من أدق الفترات.

# مركة الفتح والتوسع :

سير أبو بكر إلى أطراف الشام ، الجيش الذي كان النبي قد جهزه قبل وفاته تحت قيادة أسامة بن زيد . وكان عمر بن الخطاب يمارض في إرسال هذا الجيش لاضطراب أحوال بلاد العرب وصغر سن أسامة ، فقال أبو بكر « تمكلتك أمك وعدمتك يا ابن الخطاب ، استعمله رسول الله وتأمرني أن أعزله » (۱) ثم أوصى أبو بكر أسامة فقال : « لا تخونوا ولا تفدروا ولا تفعلوا ولا تمثلوا ولا تمثلوا ولا تمقروا نخلا ولا تمثلوا ولا تعقروا نخلا ولا تحرقوه ولا تقعلموا شجرة مشمرة ولا تذبحوا شاة ولا بقرة ولا بميراً . . . وتلقون أقواماً قد فحصوا أوساط رءوسهم (۲) وتركوا حولها مثل العصائب ، فاخفقوهم بالسيف خفقا ، اندفعوا باسم الله » (۲) . .

وأنفذ أبو بكر — عقب بيعته مباشرة — الجيش الذي كان قد أعده النبى بقيادة زيد بن حارثة ، للثأر لما نزل بالمسلمين في مؤتة ولإرهاب الروم ومنعهم من التفكير في قتال المسلمين . ونزل أسامة بعسكره في منطقة البلقاء بعد عشرين يوما حيث تقع مؤتة ، وقضى على كل من وقف في وجهه من أعداء

<sup>(</sup>١) ابن الأثمر : الــكامل في التاريخ ج ٢ ص ١٣٩ .

 <sup>(</sup>٣) يقصد بذلك رجال الدين الذين قضت الهادة في العصور الوسطى بفحص رؤوسهم ،
 أى بحلقها من الوسط تمييزاً لهم عن العلمانيين وهم المدنيون .

<sup>· (</sup>٣) ابن الأثير : نفس المصدر والجزء والصفحة .

الإسلام وأحرق المدن التي قامت المسلمين ، و بذلك انتقم أسامة لأبيه والمسلمين . ولما سمع هرقل أنباء هذه الغزوة أرسل جيشاً قوياً عسكر في البلقاء ، ولكن المسلمين وعلى رأسهم أبو بكر لم يكونوا قد فكروا في ذلك الوقت في فتح الشام . ولما كان أبو بكر يريد أن يشغل العرب بأمور تصرفهم عن الفتنة ولاسيا بعد أن قضى على حركة المرتدين ، تداول مع المسلمين في الأمر ، واستقر الرأى على أن تستمر حركة الفتح ، وأمر أبو بكر بتولية المثنى بن حارثة الشيباني قائدا ، واتبع ذلك بتولية خالد بن الوليد القيادة العامة .

وفى ذلك الوقت ، كان العلاء بن الحضرى يقاتل المرتدين ، فانصم إليه المشى بن حارثة ، وسار بقوانه شمالا حتى استولى على القطيف وتركها ، واستمر في سيره حتى وصل إلى مصب دجلة والفرات ، وقضى في أثناء ذلك على الفرس وعمالهم ممن عاونو المرتدين في البحرين . وأمعن السير بحيشه في دلتا الفرات ، فلقيه هرمز أحد قواد الفرس ، وحدثت بينهما عدة وقائع سمع بها أبو بكر ، فسأل عن المثنى وعرف ما عمله في البحرين أثناء حروب الردة ، وأصدر أمره إلى خالد بن الوليدكي يخف إليه و يعينه على هرمز ، ثم يسير لفتح الحيرة عاصمة العرب اللخميين .

ذهب خالد بن الوليد إلى دلتا الفرات ولم تكن له خطة مرسومة ولكنه انتصر وتقدم نجو الشمال، و بعث إلى الخليفة بالفنائم. على أن هذه الانتصارات لم تدم طويلا، إذ أن يزدجرد الثالث آخر ملوك آل ساسان أعد جيشاً كثيفاً من الفرس بقيادة القائد رستم، فتقهقرت أمامه جيوش المسلمين إلى أطراف الصحراء بقيادة خالد بن الوليد والمثنى بن حارثة، ولكنها تمكنت من إخضاع القبائل العربية التي كانت تقيم جنوب نهر الفرات، واستولت على الحيرة والأنبار، وظل الحال على ذلك إلى أواخر أيام أبى بكر، فوجه الحيرة والأنبار، وظل الحال على ذلك إلى أواخر أيام أبى بكر، فوجه

خالد بن الوليد لمساعدة المسلمين في قتال الروم في الشام وفلسطين.

أما في الشام فقد كان للمسلمين أثناء حرب الردة عدة جيوش على حدود هذا الإقليم بقيادة خالد بن سعيد بن العاص ، لحماية تلك الحدود . وعندما علم هرقل بأمر هذه الجيوش أعد العدة لطردها ، وعلم خالد بن سعيد بذلك ، فأرسل إلى بكر يستأذنه في منازلة الروم ومن انضم إليهم من قبائل العرب بالشام واستشار أبي بكر كبار الصحابة ، ودعى الناس لغزو الشام فلبوا اللاءوة في حماسة وحية ، تدفعهم قوة الإيمان وعدم المبالاة بالموت . وسرعان ما أنفذت الجيوش نحو الشمال عقب تجمعهم بالمدينة ، وعقد اللواء لأربعة من الأمراء هم : شرحبيل بن حسنة ووجهته وادى الأردن ، وعمرو بن العاص ووجهته فلسطين ، وأبو عبيدة بن الجراح ووجهته حمص ، ويريد بن سفيان ووجهته دمشق . وأمر أبو بكر هؤلاء القواد أن يتمارفوا بمضهم مع بعض ، وأن يكونوا مدداً للجيوش الأخرى إذا دعت الحاجة (١) .

سار خالد بن سعيد بن الماص نحو الشام وهزم الجيوش التي جمها الروم، وبعد ذلك توالى قدوم الجيوش الإسلامية إلى الشام، وانضم الوليد بن عقبة وعكرمة بن أبى جهل وذو الكلاع الحيرى أحد أمراء اليمن إلى خالد بن سعيد بن الماص، حتى تجمعت لديه قوة كبيرة وخيل إليه أنه يستطيع أن يقضى على الروم كا قضى خالد بن الوليد على الفرس، ولكنه لم يكن قائداً محنكا، فإن ماهان قائد جيش الروم استدرجه إلى مكان قريب من وادى الصفر إلى الشرق من نحيرة طبرية، حتى أحاطه به وقطع عليه خط الرجمة واضطره إلى الفرار هو والوليد بن عقبة، تاركا وراءه جيش المسلمين يقوده عكرمة وذو الـكلاع متقهقراً. و بذلك فشلت حركة المسلمين الأولى في الشام ورجعت جيوشهم إلى الحدود.

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج ٢ س ١٩٥٠ .

على أن هذه الهزيمة لم تخمد حماسة أبى بكر ، فسير هذه الجيوش واستطاعت أن تصل إلى حيث يقيم جيش عكرمة بدون عناء بعد أن قضت على المقاومة التي أبداها حلفاء الروم من عرب الشام . وكان عدد هذه الجيوش والجيش الذى يقوده عمرو بن العاص ، حوالى ثلاثين ألفا ، اتخذ كل منها فى بادى و الأمر جمة خاصة . ولكن قواد المسلمين عندما رأوا أن هرقل قد سير تحاربتهم عدة جيوش كثيفة ، تبادلوا الرأى ، وأشار عليهم عمرو بن العاص بجمع قواتهم ، وأرسل إليهم أبو بكر كتاباً يقول فيه « اجتمعوا عسكراً واحداً والقوا زحف المشركين بزحفكم فأنتم أعوان الله ، والله ناصر من نصره وخاذل من كفره » ، وهل المسلمون بهذه المشورة واجتمعت قواتهم كلها على شاطى ولاوا فى بطحاء ولحا رأى الروم ذلك جمعوا قواتهم على الشاطىء الأيمن النهر وتزلوا فى بطحاء ولحا رأى الروم ذلك جمعوا قواتهم على الشاطىء الأيمن النهر وتزلوا فى بطحاء تحيط بها الجبال من ثلاث جهات فى منطقة تسمى واقوصة (١٠) ، فمبر المسلمون نهر الأردن إلى شاطئه الأيمن ووقفوا أمام جيوش الروم وكان يقودها تيودريك (٢٠)

ووقف الجيشان وجماً لوجه ، دون أن يتفلب أحدهما على الآخر نحو شهرين مما أقلق الخليفة . فأرسل إلى خالد بن الوليد في العراق : أن سرحتى تأتى جموع المسلمين باليرموك ، فإنهم قد شجوا وأشجوا فليهناك أبا سليان النية والخطوة ، أتمم يتمم الله لك ولا يدخلنك عجب فتخسر وتخذل ، وإياك أن تدل بعمل ، فإن الله له المن وهو ولى الجزاء (٢) . تولى خالد بن الوليد القيادة مكان أبي عبيدة وسار على رأس جيش كبير يتكون من عشرة آلاف جندى ، أدرك به المسلمين في اليرموك وقاتل الروم ، وصادف مجيئه أن

<sup>(</sup>١) على مسيرة ثلاثين أو أربعين ميلامن مصب البرموك بالأردن .

<sup>(</sup>٢) هو أُخِو هرقل وكانت المرب تسميه تذارق .

<sup>(</sup>٣) رحسن إبراهيم حسن : ناريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ١٧٤ .

هرقل كان قد عزز جيشه بتعيين ماهان (۱) ، الذي هزم حالد بن سعيد من قبل ، قائداً .

ولما قدم خالد بن الوليد بجيشه إلى الشام وجد المسلمين يقاتلون متساندين، فرتب الجيش وجعل أبا عبيدة بن الجراح في القلب . وعرو بن العاص على الميمنة و يزيد بن أبي سفيان على الميسرة ، ثم دارت رحى القتال ، واشتركت النساء مع الرجال لصد هجات العدو ، الذي اضطرهم إلى التقهقر عدة مرات (٢٠) . و بعد أن لحقت الروم الهزيمة ، جاء يوم الواقوصة ، وهو اليوم الذي كتب فيه النصر للمرب حيث قتل من جند الروم مائة وعشرون ألفًا (٢٠) .

وفى أثناء قتال المرب فى البرموك ، أتاهم نعى أبى بكر سنة ١٣ ه وتولية عمر بن الخطاب الخلافة ، فعزل خالد عن القيادة وولى مكانه أبا عبيدة .

# ۲ - عمر بن الخطاب ۱۳ - ۲۳ هِ = ۲۳ - ۱۳۶ م

ينتهى نسب عمر بن الخطاب إلى كعب بن لؤى ، ويشترك نسبه مع الرسول فى الجد السابع . ولد بمكة قبل حرب الفجار الأعظم بأربع سنين ، وكان فى الجاهلية سفيراً (٤) لقريش إذا وقعت حرب بين قريش و بين غيرها من القبائل ، أسلم وسنه ست وعشرون سنة بعد أربعين شخصاً ، وكان لا يخنى إسلامه ، أسلم وسنه من المهاجرين الذى هاجر دون أن يتخنى ، وصار من أشد المناصرين

<sup>(</sup>١) يعرف أيضاً باسم مامان وهو قائد أرمني عرف فيه هرقل الشجاعة والإقدام .

<sup>(</sup>۲) الواقدى : فتوح الشام ج ۱ ص ۱٦٥ .

<sup>&#</sup>x27;(۳) الطبری ج ۳ س ۳۰ .

<sup>(</sup>٤) السفير في اللغة: الرسول والمصلح بين القوم ، وفي حديث على أنه قال له ان ه إن الناس قد استسفروني بينك وبينهم » أي جعلوني سفيراً ، والسفارة معروفة في الجاهلية ومي من المناصب التي كافت في يد قريش وبطونها .

للرسول والإسلام حتى صحبه فى معظم غزواته ، ولقبه الرسول عليه السلام « الفاروق » لأن الله فرق به بين الحق والباطل ، وعنه قال النبى : « لو كان بعدى نبى لكان عمر » (۱) ، وكان عمر من مؤيدى أبى بكر عد بيعته ، وعاونه فى خلافته فقد ساعده فى حروب الردة وفى جمع القرآن وفى الفصل فى القضايا ، وكان عمر منه بمثابة الوزير .

#### مبعة عمر

ترك يوم السقيفة أثراً واضحاً في ذهن أبي بكر ، فلما اشتد عليه المرض خاف إنَّ هُو أَمْنُ الخَلَافَةَ كَمَا تُركَهُ رَسُولُ اللهُ انقَسَمُ المُسْلُمُونَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُ واقتتاوا وأصبحوا أشد خطراً على أنفسهم من أهل الردة ، فاستقر رأيه على أن يعهد بالخلافة من بعده لمن يعتقد فيه الكفاية وحسن السياسة(٢) نظر أبو بكر في أصحابه ليتخير من بينهم : رجلا حازما في غير عنف ليناً في غير ضعف ، فوجد أن من توفرت فيه هذه الصفة من الصحابة أحد رجلين : عمر بن الخطاب، وعلى بن أبى طالب، ووقع اختياره على عمر بن الخطاب، ومع ذلك لم يشأ أن ينفرد بالرأى ويفرض إرادته دون مشورة أحد من أصحابه . فسأل عدداً من الصحابة منهم عبد الرحن بن عوف وعمان بن عفان عن رأيهم في عمر بن الخطاب قبل أن يمهد إليه بالخلافة ، وتأكد أنهم جميعاً راضون عنه ، و بعد أن استقر رأيه على استخلاف عمر ، أطل على المسلمين من المسجد من حجرة بجواره ، وخاطبهم قائلاً : ﴿ أَتُرْضُونَ بَمْنِ اسْتَخْلِفَ عَلَيْكُمْ ؟ فَإِنَّى وَاللَّهُ مَا أَلُوتُ مِنْ حهد الرأى ولا وليت ذا قرابة . وإني قد وليت عمر بن الخاب فاسمموا وأطيموا ﴾ ، فأجابه الناس سمعنا وأطمنا . وعند ذلك رفع يديه إلى السماء

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي . سيرة عمر بن الخطاب مل ١٥ — ٣٤ .

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهم حسن وعلى إبراهيم حسل: النظم الإسلامية ص ٣٣ – ٣٤ .

وقال: «اللهم إنى لم أرد بذلك إلا صلاحهم، وخفت عليهم الفتنة فعملت فيهم ماأنت به أعلم، فوليت عليهم خيرهم وأقواهم عليهم وأحرصهم على ما أرشدهم. وقد أملى أبو بكر على عثمان بن عفان كتاب بيه ته لعمر بن الخطاب وهو يقول فيه: « بسم الله الوحن الرحيم . هذا ما عهد به أبو بكر خليفة محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، عند آخر عهده بالدنيا وأول عهده بالآخرة ، الحال التي يؤمن فيها الكافر و يتقى الفاجر ، إنى استعملت عليكم عمر بن الخطاب ، فإن بر وعدل فذلك علمى به ورأيي فيه ، و إن جار و بدل فلا علم لى بالغيب . والخير أردت ولكل امرى ما اكتسب (وسيعلم الذين ظلموا أى منقلب ينقلبون) » (١).

وقد بدت سياسة عمر القائمة على الحزم والشدة في أول خطبة خطبها إذ قال : « إيما مثل العربي مثل جمل أنف أتبع قائده ، فلينظر قائده حيث يقوده وأما أنا فورب الكعبة لأحملنهم على الطريق » (٢) . وهنا نلحظ أمرين خطيرين : أن أبا بكر علق خلافة عمر على رضاء الناس ، وثانيهما : أنه لم ينتخب أحد من أبنائه أو أقربائه بل انتخب شخصا أجمع الناس على احترامه لما امتاز به من الصفات الطيبة .

## الفنوح الاسلامية ١ – فتح فارس:

كان أبو بكر قد وجه جيشاً إلى أطراف العراق بقيادة خالد بن الوليد ومعه المثنى بن حارثة . وانتصر على الفرس بعد عدة وقائع واستولى على الحيرة والأنبار وأبرم صلحاً مع أهلها تعهدوا له فيه بأداء الجزية ، ولما سمع أهل القرى القريبة من الحيرة بهذا الصلح سارعوا إلى مصالحة خالد . ولكن يزدجرد الثالث آخر

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء ٢٦ آية ٢٢٧ .

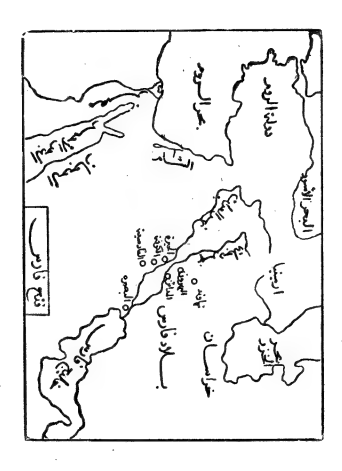
<sup>(</sup>٢) ابن الأثير ج٢ س ٢٠٨ .

ملوك آل ساسان أعد جيشاً كبيراً بقيادة رستم ، فارتد العرب إلى أطراف الصحراء ، ثم أمر أبو بكر ، خالد أن يلحق بجيوش المسلمين لقتال الروم فى الشام وفلسطين .

ولما ولى همر الخلافة أرسل نجدة إلى العراق تحت قيادة أبي عبيدة ابن الجراح الثقني ، فاشتبك مع الفرس في عدة مواقع انتهت بانهزام العرب في واقمة الجسر . وعند ما علم عمر بذلك عهد إلى سعد بن أبي وقاص أحد كبار القواد بإتمام فتح فارس ، فوصل سعد إلى القادسيه ، والتقى بجيش الفرس الذى بلغ ثلاثين ألف مقاتل بقيادة رستم ، في حين لم يزد جند العرب عن ثمانية آلاف مما دعا الفرس إلى الاستهتار بهم ، وكان الفرس يضحكون من نِبَـل العرب ويشبهونها بالمفازل . وأرسل سعد رسوله المفيرة بن شعبة إلى رستم يدعوه إلى الدخول في الإسلام أو د فع الجزية ، فقال رستم « وقد علمت أنه لم يحملكم على ما أنتم فيه إلا ضيق المعاش وشدة الجهد ، ونحن نعطيكم ما تشبعون به ونصرفكم ببعض ما تحبونه ، وقال المفيرة . ﴿ إِنَ اللهُ بَعْثُ إِلَيْنَا نَبِيهِ صلى الله عليه وسلم فسعدنا بإجابته واتباعه، وأمرنا بجهاد من خالف ديننا ، حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون. ونحن ندعوك إلى عبادة الله وحده والإيمان بنبيه ، فإن فعلت و إلا فالسيف بيننا وبينكم ، ، فقال له رستم : « والشمس والقمر لا يرتفع الضحى غداً حتى نقتلكم أجمعين » فقال المفيرة : لا حول ولا قوة إلا بألله وانصرف عنه » (١).

حدثت واقعة القادسية سنة ١٥ ه وانتهت بهزيمة الفرس وقتل رستم هو وعدد كبير من جنوده واستولى العرب على غنائم كثيرة ثم تبعهم سعد إلى « جاولاء » سنة ١٦ ه وأوقع بهم ، وأسر إحــــدى بنات كسرى ،

<sup>(</sup>۱) البلاذرى : فتوح البلدان ص ۲۹۰ .



وقتل عدداً كبيراً من الفرس ، واتخذ سعد الكوفه مقراً للمسلمين وأسس بها المسجد الجامع (۱) . وتابع سعد انتصارانه على الفرس ، فاستولى على المدائن حاضرة بلاده بعد حصار شهرين ، وغنم العرب غنائم كثيرة من بينها بساط كسرى . وفر بزدجرد ملك الفرس ، ولم يستطع أن يلاقى العرب إلا بعد أربع سنوات قضاها في الاستعداد لملاقاتهم ، وبلغ عدد جيشه أكثر من ستين ألف مقاتل . وتقابل العرب والفرس في موقعة نهاوند سنة ٢١ ه ، وكتب النصر للعرب . وتعرف هذه الموقعة باسم فتح الفتوح ، لما ترتب عليها من القضاء على حكم الأكاسرة ، أما يزدجرد الثالث فقد فر إلى الحدود الشرقية وفتل في خراسان سنة ٣١ ه في خلافة عنمان بن عفان .

وهكذا دانت فارس جيمها للعرب وتحولت إلى ولاية عربية . وبنى المسلمون الكوفة والبصرة ، واتخذوا الكوفة مقراً لحكومتهم بدل المدائن ، واعتنق الفرس الإسلام واختلطوا بالعرب ، وأصبحوا عنصراً إسلامياً مهماً . وأظهر المسلمون معهم تسامحا وفرضوا على من لم يقبل الإسلام منهم جزية ، وفيا عدا ذلك لم يتدخل العرب في شئون الفرس الدينية . ولا شك أن العرب قد جنوا ثمار هذه الانتصارات التي أحرزوها على الفرس : فضموا إلى بلادهم بلداً جديداً ، وأثروا وأصبحوا في رغد من العيش بعد أن امتلكوا كنوز الفرس ، وقد بهرت تلك النفائس والأموال العرب الذين اعتادوا التقشف والبساطة . أما الفرس فقد رحبوا بالعرب : الذين خلصوهم من أستبداد آل ساسان ، واعتنق عدد كبير منهم الإسلام ، ودفع غير المسلمين جزية الرءوس نظير إعفائهم من الخدمة العسكرية . أما الخراج فقد فرض على الأرض ، إذا تركها المسلمون في أيدى مرتبات ثابتة من بيت المال . على أن زواج الحسين بن على من ابنة يزدجرد آخر مرتبات ثابتة من بيت المال . على أن زواج الحسين بن على من ابنة يزدجرد آخر مرتبات ثابتة من بيت المال . على أن زواج الحسين بن على من ابنة يزدجرد آخر مرتبات ثابتة من بيت المال . على أن زواج الحسين بن على من ابنة يزدجرد آخر مرتبات ثابتة من بيت المال . على أن زواج الحسين بن على من ابنة يزدجرد آخر مرتبات ثابتة من بيت المال . على أن زواج الحسين بن على من ابنة يزدجرد آخر

<sup>(</sup>۱) الطبري ج ٤ س ١٣٧ -- ١٤٠ .

ملوك فارس ، كان من العوامل الرئيسية في انتشار الإسلام في بلاد القرس ، فقد رأوا في أبناء الحسين ، ورثة ملوكهم الأقدمين . وهذا أدى إلى تعلق الفرس بعلى بن أبى طالب وذيوع المذهب الشيمي في بلادهم(١) .

## ٢ – فتح الشام وفلسطين :

كانت جيوش المسلمين تحت إمرة خالد بن الوليد (٢) قد انتصرت انتصاراً باهراً على الروم في موقعة اليرموك ، وبدأت تتجه لحصار دمشق . وقد توفي أبو بكر في هذا الحين وخلفه عمر بن الخطاب فأمن بأن تستمر الجيوش الإسلامية في القتال ، واستطاعت أن تفتح دمشق وكان ذلك في أواخر سنة ١٣ هـ ، و بعد فتحها انتصرت الجيوش الإسلامية على الروم في مكان يسمى فحل (٦) ، و بعد قتال شديد انهزم الروم وطاردهم المسلمون ووخزوهم بالرماح حتى أصيبوا جيماً وكانوا ثمانين ألفاً (٤) .

بعد ذلك استولى قسم من الجيش الإسلامى بقيادة أبى عبيدة وخالد بن الوليد على حمص وحماة وقنسرين واللاذقية وحلب ، فى حين ذهب جزء آخر من الجيش بقيادة شرحبيل وعمرو بن العاص إلى بيسان وطبريه وأرغوا أهلها على الصلح بعد حصار دام عدة أيام ، وتم بذلك صلح الأردن ، وكتب عمرو بن العاص إلى همر ينبئه بالفتح (٥).

<sup>(</sup>١) أرنولد: الدعوة إلى الإسلام، ترجة الدكتورحسن الراهيم حسن، ١٨١ — ١٨٠.

<sup>(</sup>۲) أصبح خالدفها بعد تحت إمرة أبى عبيدة ، إذ كان عمر بن الحطاب قد عزله وولى أبا عبيدة قيادة الحيش ، وحدث ذلك عندما كان العرب يفاتلون فى البرموك واستحى أبو عبيدة أن يقرأ على خالد كتاب العزل حتى فتحت دمشق ، وجرى الصلح على يدى خالد وكتب الكتب باسمه . انظر — حسن ابراهيم حسن . تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ١٨٥ .

<sup>(</sup>٣) فحل : بكسر أوله وسكون ثانية وآخره لام ، هو موضع بالشام . ياقوت : معجم البلدان .

<sup>(</sup>٤) ياقوت : نفس المصدر .

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير ج ٢ ص ٢٠١ — ٢١١ .

انتصر عمرو بن الماص على الأرطبون و إلى فلسطين الرومانى ، عند أجنادين سنة ١٥ هـ ، وانتصر عليه بمد قتال شديد لا يقل أهمية عن القتال الذي دار عند اليرموك ، واضطره أن يلجأ هو ومن بتى من الثمانين ألفا الذين كانوا يحاربون ممه فى أجنادين إلى بيت المقدس ، وكان من نتائجها المياشرة أن خضعت لسلطان العرب : عسقلان ونابلس و يافا والرملة وغزة و بيروت .

وقصد عروبن العاص بعد ذلك بيت المقدس ، وحاصرها أربعة أشهر لم ينقطع فيها القتال ، وأخيراً رضيت المدينة المقدسة بالتسليم على أن يتم ذلك بحضور عمر بن الخطاب نفسه ، ورضى بهذا عرو ورحل إلى الجابية ، وتم فتح بيت المقدس سنة ١٦ هـ ، وسلمت قيسارية للجيش الإسلامي بقيادة عرو ابن العاص بعد أن غادرها قسطنطين بن هرقل خفية ، وقد ملئت نفسه خوفاً لأنه علم أن أباه قد هرب من أنطاكية وأن عرو بن العاص قد اخترق أسوار قيسارية ، فانسل من قصره هو وأسرته ، وفي الصباح علم الأهلون بهرب أميرهم فسلموا لعمر و(١).

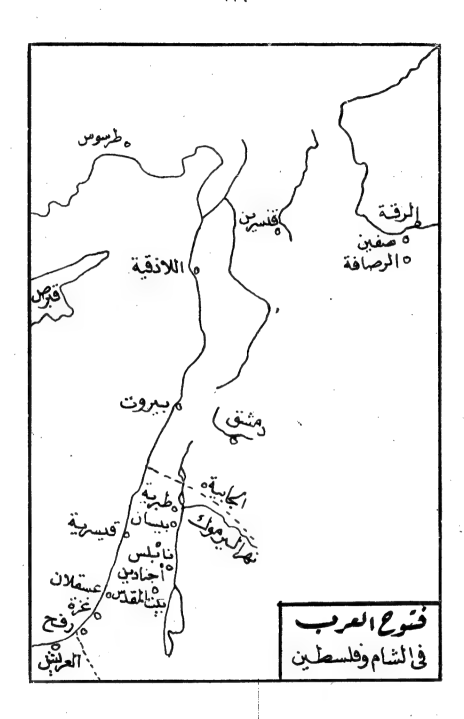
بذلات قضى على نفوذ الروم فى الشام ، و يكنى لتقدير عظم جهود المسلمين ، أنهم فقدوا فى حرب الشام ما يزيد على خمسة وعشرين ألف مقاتل .

#### ٣ - فتح مصر:

ناقش عمرو بن العاص الخليفة عمر بن الخطاب عند قدومه إلى الجابية في موضوع فتح مصر (٢) ، فتردد عمر لإشفاقه على المسلمين من أن يصيبهم الفشل: فقد كانت الجنود الإسلامية في ذلك الوقت متفرقة في الشام والجزيرة وفارس لقتال الروم والفرس . ولم يكن في استطاعة عمر أن يجمع لفتح هذه البلاد جيشاً

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج. ١ س ١٧٩ .

 <sup>(</sup>۲) انظر - على ابراهيم حسن : مصر في العصور الوسطى س ۲۰ - ۳۳ حيث تجد تفصيلا للفتح العربي لمصر .



كبيراً ، كما أن عروكان يخشى من التوسع فى الفتح لا سيا وأن أقدام المسلمين لم تثبت بعد فى البلاد التى فتحوها .

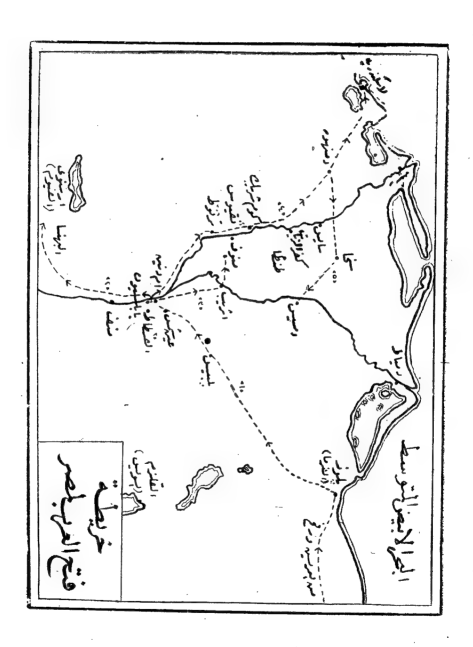
أخذ عرويهون على عرفتح مصر ، ويذكر له : أنه دخلها في الجاهلية وعرف طيب تربتها وخصوبة أرضها ومقدار ثروتها وخيرها ، وأوضح له أن الاستيلاء عليها يثبت فتوح العرب في الشام وفلسطين ، ويؤمنها من ناحية الجنوب وأن موقع مصر الجغرافي يساعد العرب على الاستيلاء على المغرب والأمدلس ، فضلا عن تحقيق أهم غرض للفتوح الإسلامية وهو نشر الديانة الاسلامية في بقعة جديدة .

لم يزل همرو بعمر حتى رضى وأذن له بأربعة آلاف مقاتل . وقال لعمرو: إلى مرسل إليك كتاباً فإن أدركك وأمرتك فيه بالانصراف عن مصر قبل أن تدخلها أو شيء من أرضها فانصرف ، وإن دخلتها قبل أن يأتيك كتابى فامض واستمن بالله واستنصره (۱) . وسواء وصل كتاب عمر لعمروأم لم يصل ، فإنه سار في طريقه إلى مصر وحارب الروم وهزمهم في العريش وبلبيس ، وأم دنين ، وعين شمس ، واقتحم حصن بابليون مقر القيادة الرومانية ، وقتح الأسكندرية عاصمه الديار المصرية إذ ذاك . وواصل فتوحاته حتى تم له الاستيلاء على مصر وأصبحت ولاية إسلامية ، وقد رحب القبط بالعرب لتخليصهم من ظلم الرومان فلم يساعدوا الروم ضد العرب بل أمدوا العرب بالعلوفة والمؤن وغير ذلك .

### العوامل التي سهلت انتصار العرب على الروم والفرس :

امتاز العرب على أعدائهم من الفرس والروم بالصبر على مشاق القتال والاكتفاء بالقليل من الزاد، وامتازوا بالحاسة الدينية التي بنها النبي عليه الصلاة

<sup>(</sup>١) ابن عبد الحكم : فتوح مصر وأخبارها س ٥٣ .



والسلام في نفوسهم ، وبالحرص على الخروج من دائرة بلادهم إلى بلاد أخرى كثيرة الموارد وفيرة الخيرات . وقد أفسدت المدنية ، الإمبراطورية الرومانية الشرقية: إذ انغمس أهلها في وسائل الترف والنميم ، وتصدعت أركانها : إذ لم يكن بين شعوبها رابطة أو تآلف لاختلافهم في الديانة والقومية والجنسية مما جعل اتحادها لصد الفتح العربي عسيراً ، كا رحبت الشعوب الخاضعة لما بالعرب لتخلصهم من اضطهادات الرومان وضرائبهم الفادحة ، وكذلك كان العرب يجيدون بعض الفنون الحربية التي لا مجيدها خصومهم كفن الرماية . وكانت معظم الجيوش العربية تتكون من الخيالة ، أما الرومان فحكانت جيوشهم تتكون من المشاة وكانوا يستعملون المدد الثقيلة التي تعوق في حركات الحيش ، على حين كانت عُدد الحرب عند العرب بسيطة ، فكانوا يستخدمون الرمح الذي نسمع عنه كثيراً في تشبيهات العرب وأشعارهم ، يستخدمون الرمح الذي نسمع عنه كثيراً في تشبيهات العرب وأشعارهم ،

ترك العرب الحرية الدينية للقبط ، وخــ يروهم بين الإسلام فيـكون لهم حقوق المسلمين وعليهم واجباتهم ، أو البقاء على دينهم فتفرض عليهم جزية قدرها ديناران للقادرين واستثنى منهم النساء والشيوخ والأطفال ، و تعهد عرو بحاية كنائسهم ، واستقبل بطريقهم عند عودته إلى الأسكندرية بالترحيب ، وأصبح اليماقبة والملكانيون سواء أمام العرب ، وتركت الأرض لهم ، فضلا عن الإصلاحات التي تمت مما زاد في ثروة القبط وحسن أحوالم ، فشعروا بالطمأنينة تحت حكم العرب .

<sup>(</sup>١) على ابراهيم حسن: مصر في المصور الوسطى س ٣١ ـــ ٣٣.

#### مفشدًات عمر:

١ - تأسيس البصرة . أسس عمر بن الخطاب فى سنة ١٦ ه مدينة البصرة واتخذها مقراً لحكومة العرب فى فارس بدلا من المدائن عاصمتهم القديمة . وكانت البصرة من أول أمرها أشبه بالقرية منها إلى المدينة ، ولذلك فضلها العرب عن المدائن لأنهم لم يألفوا سكنى المدن السكبيرة ، كا أن عمر أراد ألا يكون بينها و بينه بحر إذا أراد أن يمد العرب فى فارس بالجنود (١) . وقد أصبحت البصرة بعد فترة قصيرة من أهم المراكز التجارية فى العالم وخاصة فى تجارة الشرق فى العصور الوسطى بين الهند والصين .

تأسيس الكوفة :كذاك أسس العرب مدينة الكوفة سنة ١٧ هـ
 عند ما ضاقوا بالبصرة لكثرة مياهها ومستنقعاتها ، واتخذها على بن أبى طالب
 فيا بعد حاضرة للخلافة بدلا من المدينة المنورة .

وقد أنشأ المرب مساكنهم فى البصرة والكوفة من الفاب والخيام ، ثم بنوها باللبن لما لم تقو على مقاومة النار ، ثم بالحجارة لما زادت ثروتهم ، وقد بنى فى كل منهما مسجداً ، ثم اختطت الطرق والدروب واتخذت القبائل لها خططا ومقابر ، وروعى فى بنائهما أن تكونا من الرحب والسعة بحيث لا يشعر العرب بتنيير بيئتهم السابقة ذات الهواء النقى والفصاء الواسع ، وأصبحت المدينتان بعد فترة وجيزة من أهم مراكز العلم والسياسة والاقتصاد فى العالم الإسلامى .

۳ - تأسيس الفسطاط (۲): شرع عمرو بعد فتح الإسكندرية - وكان
 قد نزل بجنده بجوار حصن نابليون - في تأسيس مدينة الفسطاط سنة ۲۰ هـ

<sup>(</sup>۱) الفخرى ص ۷۸ .

<sup>(</sup>٢) على ابراهيم حسن : مصر في العصور الوسطى س ٣٩٢ — ٤٠١ .

التي لم تلبث بعد إنشائها أن اتسع نطاقها ، وأصبحت حاضرة البلاد المصرية .وقد راعي عمرو في اختياره موضع الفسطاط: أن يجعلها في مأمن من هجمات العدو ويسهل وصول المؤن والأقوات إليها لماكانحولها من المزارع إذكان النيل يحوطها غربا وجبل المقطم شرقا ، أضف إلى ذلك وقوعها على رأس الدلتا مما يسهل معه الإشراف على الوجهين البحرى والقبــلى . وأتخذ عمرو الفسطاط مقراً للحكم ، ثم جاءت القبائل العربية فتنافست على المواضع ، فمين لهم عمرو أربعة من رؤساء جندهِ ، جملوا لـكل قبيلة خطة ، وهي أشبه بالحارات الآن . وظلت الفسطاط تتدرج في العمران حتى وصلت إلى درجة كبيرة من الرقى . ويرجح في تسميتها « الفسطاط » رأى المؤرخين الذبن ينسبون تلك التسمية لفسطاط عمرو (خيمته) الذي باضت فيه الميامة ، وقد خلَّفه عندما ذهب لقتال الروم في الأسكندرية . وفي تلك العاصمة أنشىء ﴿ جامع عمرو ﴾ الذي بناه عمرو ابن الماص في خلافة عمر سنة ٢١ ه، وهو أقدم جوامع مصر الإسلامية حتى أطلق عليه المسجد العتيق وتاج الجوامع والمسجد الجامع .كما أمر عمرو بحفر خليج أمير المؤمنين لتصل الأقوات عن طريقه بالمراكب للحجاز ، وقد تم تجديده في سنة واحدة ، سنة ٢٣ هـ ، فضلا عن مقاييس النيل وما تتطلبه الزراعة من حفر البرع وشق القنوات .

## مصرع عمر:

قتل عمر على بدأبى اؤلؤة « فيروز » غلام المفيرة بن شعبة ، وقد قيل إن عمر بن الخطاب خرج يطوف بالسوق ، فلقيه أبو لؤلؤة فقال : ياأمير المؤمنين أعنى على المفيرة بن شعبة فإن على خراجا كثيراً ، قال : كم خراجك ؟ قال : درهان كل يوم ! قال : وما صناعتك ؟ قال : نجار ، نقاش ، حداد ، قال : فما أرى خراجك بكثير على ماتصنع من الأعمال ، فقد بلذى أنك تقول : لو أردت أن أعمل رحى تطحن الربح فعلت . قال : نعم . قال : فاعمل لى

رحى ، فقال أبو لؤلؤة موريا : ﴿ إِن شَنْتَ لَأَعَلَنَ لَكَ رَحًا يَتَحَدَّثُ بَهَا مِنْ في المشرق والمغرب ﴾ ثم انصرف عنه ، فقال عمر : لقد توعدني العبد .

وفي صباح اليوم الثالث ، ذهب عمر مبكراً كعادته وأمَّ الناس في الصلاة ، وإذا بأبي لؤلؤة يشق صفوف المسلين وفي يده خنجر ويطمن عمر ست طعنات ، كانت إحداها هي القاتلة ، وحاول فيروز الهرب فلم يفلح ، ويقال : إنَّه قتل نفسه . ومكث عمر ثلاثة أيام بعد إصابته محتفظًا بقواه العقلية ، وضع خلالها نظاما ليمين بمقتضاه الخليفة من بعده، ولما حانت منيته استأذن السيدة عائشة فى أن يدفن بجوار الرسول ، وتم له ما أراد . وعندما أحس الموت دعا ابنه عبد الله وقال له : إذهب إلى عائشة أم المؤمنين قل لها إن عمر بن الخطاب يقرأ عليك السلام ، وَلا تقل أمير المؤمنين فإنى لست المؤمنين أميراً ، ويستأذنك فى أن يدفن مع صاحبه ، فذهب عبد الله فقال ذلك لمائشة وعاد إلى أبيه بإذنها ، فقال لابنه : أحملونى على سرير فإذا وصلتم إلى بيت عائشة ، فلا تدخُّلوا حتى تستأذنوا ، وقد حمل سرير عمر ، حتى إذا بلغوا بيت عائشة قالوا : إن عمر بن الخطاب يستأذن عائشة أم المؤمنين ، ولم يدخلوا السرير حتى أذنت عائشة. وهنالك دفن عمر بن الخطاب مع صاحبيه : محمد رسول الله وأبي بكر أول خلفاء المسلمين . ومات عمر وهو في الثالثة والستين من عمره ، وهي السن التي توفى فيها النبي وأبو بكر .

#### شخصية عمر:

كان شدة عمر فى خلافته من أظهر ما امتاز به ، فقد كان إذا أمر يشىء أو نعى عنه ، بدأ بتنفيذ ذلك فى أهله أولا (١) . كاكان شديداً على ولاته ،

<sup>(</sup>۱) ذكر ابن الجوزى أن عبد الرحمن بن عمر قد سكر في مصر في خـ لافة عمرو ابن العاس، وكات عمر قد كتب لعمرو: إياك أن يقدم أحد من أهلي فتحبوه بأمر لا تصنعه لغيره من فأفعل بك ما أنت أهله، فجلده عمرو، ولما قدم عبد الرحمن على عمر جلده وعاقبه أيضاً . سيرة عمر بن الخطاب من ٢٠٧

فكان يخشى أن يرهبوا الناس فيذلوا نفوسهم ويعلموهم الجبن ، لذلك فتح صدره لأى شكوى من عماله ، وأعلن هذه الخطة لعامة المسلمين في خطبه ، وكان يسأل الرعية إذ وفدت عليه في مناسبات الحج وغيرها عن حال أمرائهم ، ويتفقد بنفسه أحوال الناس ويطوف في الأسواق وهو يقرأ القرآن .

اشتهر همر بالشجاعة والجرأة ، لهذا رأينا المسلمين بعد أن كانوا يعبدون الله مستخفين في دار ابن الأرقم قد خرجوا من مكنهم ، وأعلنوا إسلامهم ودعا الناس إليه معلنين ظاهرين ، ذلك لأن عمر بارز خصوم الإسلام من قريش، ودافع عنه بصدره وسلاحه ، وقال للمسلمين : لا يعبد الله سراً بعد اليوم ، ولما أذن الله بالهجرة لرسول الله هاجروا مستخفين إلا عمر بن الخطاب ، فإنه لما هم بالهجرة تقلد سيفه وتنكب قوسه وطاف بالكعبة قائلا : من أراد أن تشكله أمه أو يبتم ولده أو يرمل زوجته فليتبعني وراء الوادي .

ويدلنا على حرص عمر على مال المسلمين أنه حبس أبا سفيان بن حرب وهو من سادات قريش وزعمائها ، حتى ردت زوجته هند قرضاً أخذته من بيت مال المسلمين . وكان عمر يدهن إبل الصدقة بالقار (١) ، وكانت مملوكة لبيت المال مما يجمع من الزكاة وغيرها و يتصدق بألبانها على فقراء المسلمين .

وعرف عمر بالتفقه في الدين حتى أنه كان يفتى الناس هو وأبو بكر الصديق زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠) . واشتهر برغبته في معرفة أحوال الناس ليتعرف ما يمكن أن يكون قد أصابهم من شر أو نالهم من مكروه ، فكان بعد

<sup>(</sup>۱) الطبري ج ٥ ص ٣٣

<sup>(</sup>۲) النووى وتهذيب الأسماء واللغات ج ۲ ص ۱۹۰.

الصلاة يخرج فى الليل يتجسس أخبار الناس يسمع أحاديثهم مستخفياً ، ليتمكن بذلك من إصلاح حالمم .

وتلقب عمر بلقب أمير المؤمنين ، إذ ثقل عليه لقب « خليفة رسول الله » ، وممنى لقب أمير المؤمنين أن المؤمنين قد استحالوا إلى قوة ، وأن عمر صار أميراً ورئيساً لهذه القوة ، كما كان عمر أول من انخذ يوم هجرة الرسول مبدأ للتاريخ الإسلامي .

وكان عمر بسيطاً في معيشته ، إذ كان في زيه ومظهره رجلا عادياً ، وحدث أن الهرمزان كان قد أسر وجيء به إلى المدينة ، وسيق وحوله حاشيته في أبهته وثيابه الحريرية ، إلى عمر في المسجد حيث كان نائماً ، فأخد الهرمزان المعجب هند ماعلم أن ذلك الرجل هو الخليفة . وقيل إن قيصرا أرسل رسولا لعمر ، فلما دخل الرسول المدينة ، سأل أهلها : أين ملككم ؟ فقالوا مالنا ملك بل لنا أمير قد خرج إلى ظاهر المدينة ، فجد الرسول في طلبه ، فرآه نائماً في الشمس على الأرض فوق الرمل الحار ، وقد وضع درته كالوسادة والعرق يتصبب من جبينه حتى بل الأرض ، فكان ذلك موضع دهشته .

وقد أجمع المؤرخون من العرب والإفرنج على أن عمر كان من أعظم رجال السياسة ، فإن الدولة الإسلامية جاءت ثمرة جهود رجال ثلاثة : محمد عليه السلام وهو موجد الديانة الإسلامية ومؤسس الدولة العربية ، وأبى بكر الذى حافظ على الدين وتلك الدولة من الأخطار ، وعمر الذى أقام الدولة على أسس متينة وشيد صرحها عالياً .

### ٣ - عثمان من عفان

#### ~ 407 - 788 = AFO - YF

انتحابر:

طعن أولؤلؤة ، عمر بن الخطاب طعنانه القاتلة بخنجره المسموم ، فأصبحت حياة عمر فى خطر محقق وبدأ الناس يتكلمون فى أمن الخلافة ، وطلبوا إليه أن يمهد لأحد بها ، فتردد فى الأمر ، ويظهر أنه لم يكن يفكر فى الشخص الذى يخلفه ، ولم يأخذ الأمر عدته و إنما فوجى ، به ولذلك طلب مهلة يفكر فيها ، وعرض عليه بعضهم أن يعهد بالخلافة إلى ابنه عبد الله فرفض وأظهر أنه لم يكترث بالأمر ، ويستدل على ذلك من قوله : وانظر فإن استخلف فقد استخلف من هو خير منى ولن يضيع الله دينه .

خشى المسلمون سوء العاقبة إن فارق حمر الحياة دون أن يعهد لأحد ، فجاءوا مرة أخرى مكررين الرجاء ، فاختار عمر ستة من أكابر أصحاب رسول الله وهم : على بن أبي طالب ، وعثمان بن عفان ، وعبد الرحمن بن عوف ، وسعد ابن أبي وقاص ، والزبير بن العوام ، وطلحة بن هبيد الله . ودعاهم إليه إلا طلحة فقد كان غائباً (۱) ، ثم خاطبهم قائلا : إنى نظرت فوجد تهم رؤساء الناس وقادتهم ولا يكون هذا الأمر إلا فيكم ، وقد قبض رسول الله وهو عنكم راض ، إنى لا أخاف الناس عليه كم إن استقمتم ، ولكنى أخاف عليه كم اختلاف مم فيما بينكم فيختلف الناس ، فانهضوا إلى حجرة عائشة فتشاوروا واختاروا رجلا فيم ، فاجتمعوا قريباً منه ، ولم يلبث أن ارتفعت أصواتهم ، فقال لمم : ألا أعرضوا منكم . فاجتمعوا قريباً منه ، ولم يلبث أن ارتفعت أصواتهم ، فقال لمم : ألا أعرضوا

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم وعلى إبراهيم : النظم الإسلامية ص ٣٩ ــ . ٤ .

عن هذا أجمين . فإذا مت فتشاوروا ثلاثة أيام وليصلُّ بالناس صهيب ، ولا يأتين اليوم الرابع إلا وعليهم أمير منهم و بحضر عبد الله بن عر مشيراً ولا شيء له من الأمر ، وطلحة شريكهم في الأمر فإن قدم في الأيام الثلاثة فأحضروه أمركم . وقال للمقداد بن الأسود : إذا وضعتموني في حفرتي : فاجمع هؤلاء الرهط في بيت ، حتى يختاروا رجلا منهم ، وأدخل علياً وعثمان والزبير وسمداً وعبد الرحمن بن ، عوف وطلحة إذا قدم ، وأحضر عبد الله بن عمر ولا شيء له من الأمر ، وقم على رؤوسهم : فإن اجتمع خسة ورضوا رجلا وأبي واحد فاشدخ رأسه بالسيف ، وإن اتفق أربعة رجلا منهم وأبي إثنان فاضرب فاشدخ رأسه بالسيف ، وإن اتفق أربعة رجلا منهم وأبي إثنان فاضرب مراسيما ، فإن رضي ثلائة رجلا منهم وأبي إثنان فاضرب عمر ، فأي الفريقين حكم له فليختاروا رجلا منهم ، فإن لم يرضوا بحكم عبد الله ابن عمر في كونوا مع الذين فيهم عبد الرحمن بن عوف ، واقتلوا الباقين إن رغبوا عما اجتمع عليه الناس (۱)

و بعد أن دفن عمر ، اجتمعوا تنفيذاً لوصيته ، وكان طلحة غائباً ، ولسكن طال بهم النقاش والجدل واشد التنافس ، حتى أصبح يخشى أن تمضى الأيام الثلاثة دون أن ينتخب الخليفة . إلا أن عبد الرحمن بن عوف أخذ بحدادث كلا منهم على انفراد ، ليستطلع آراءهم ويقف عل حقيقة مافى ضمائرهم ويمهد السبيل للاختيار النهائى . وقضى عبد الرحمن كل وقته مستطلعاً آراء المسلمين من الصحابة وأشراف الناس ومفكريهم . ولما انتهى من طوافه ومحادثاته ، دعا الكثير من أهل الفضل إلى المسجد حتى اردحم بهم ، و بعد أن صاوا الصبح بدأ الجدل والكلام . فقام عبد الرحمن وقال : أيها الناس ! إن الناس قد أحبوا أن يلحق أهل الأمصار بأمصارهم ، وقد علموا أميرهم ، فلما اشتد الجدل والنقاش ، قال سعد بن أبى وقاص لعبد الرحمن : أفرغ قبل أن يفتتن الناس . وأخيرا قال سعد بن أبى وقاص لعبد الرحمن : أفرغ قبل أن يفتتن الناس . وأخيرا

<sup>(</sup>۱) الطبري ج ٥ ص ٣٤ -- ٣٥٠.

دعا عبد الرحمن عليا وقال له : عليك عهد الله وميثاقه لتعملن بكتاب الله وسنة رسوله وسيرة الخليفتين من بعده ، قال على : أرجو أن أفعل وأعمل بمبلغ على وطاقتى ، ثم أبلغ عبد الرحمن عثمان ماقاله لعلى ، فقال عثمان : نعم ، فبايعه على . وهكذا أعلن عبد الرحمن مبايعته لعثمان ، فأقبل عليه الناس جميعاً يبايعونه ، وبذلك نال عثمان الخلافة ، فقال على لعبد الرحمن : لقد حبوته حبو دهر ، ليس هذا أول يوم تظاهرتم فيه علينا ، فصبر جمل والله المستمان ، والله ماوليت عثمان إلا ليرد الأمر إليك ، والله كل يوم هو في شأن (١) .

و بعد أن بو يع عَمَان خطب في الناس خطبته المشهورة التي تتعلق بالدبن قال فيها : إنكم في دار قلعه (٢) وفي بقية أعمار ، فبادروا آجالكم بخير ماتقدرون عليه ، فإن أيتم صبحتم أو مسيتم . إلا وأن الدنيا طويت على الغرور ، فلا تفرنكم الحياة الدنيا ولا يغرنكم بالله الفرور . . . إرموا بالدنيا حيث رمى الله بها ، واطلبوا الآخرة فإن الله قد ضرب لها مثلا — بالدنيا حيث رمى الله بها ، واطلبوا الآخرة فإن الله قد ضرب لها مثلا — والذي هو خير — فقال عز وجل : (واضرب لهم مثل الحياة الدنيا كا أثراناه من السماء فاختلط به نبات الأرض فأصبح هشيا تذروه الرياح ، وكان الله على كل شيء مقتدرا ، المال والبنون زينة الحياة الدنيا والباقيات الصالحات خير عند ربك ثواباً وخير أملا ) (٢)

### اتساع الدولة العربية زمن عثماليه:

كان ميدان الفتوح الإسلامية في زمن عثمان في الشرق والشمال والفرب من الجزيرة العربية . فني الشرق خرجت فارس بعد مقتل عمر على السيادة

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج٣ س ٣٠ -- ٣١.

<sup>(</sup>۲) ليست بمستوطن .

<sup>(</sup>٣) الطبرى ج س ٤٣ .

الإسكالمية وهم الفرس باسترجاع مُلكهم بقيادة يزدجرد بن شهريار آخر الماك الساسانيين ، فعهد عثمان إلى عبد الله بن عامر عامله على البصرة لقمع هذه الثورة ، فقضى عبد الله على الفتنة فى فارس ثم تابع سيره إلى خراسان وفتحها بعد أن ترك لجنده أمر إعادة سلطان الدولة فى كرمان وسجستان ، وفي أثناء هذه الحروب طورد يزدجرد وتوفى وقيسل إنه قتل سنة ٣١ هعلى بد بعض الفرس المسبحيين ، وبموته انتهت سلسلة ملوك الدولة الساسانية في فارس .

وفى عهد عَمَان بن عفان فتح سميد بن العاص بلاد طبرستان ، وقيل إن جيش المسلمين كان يضم الحسن والحسين ابنى على (۱) . وكذلك طلب ملك جرجان الصلح من سميد بن العاص وتمهد بأن يدفع له مائتى ألف درهم كل عام (۲) . وعبر الأحنف بن قيس نهر جيحون فصالحه أهالى بلاد ما وراء النهر ، ثم توغل فى طخارستان وفتحها مدينة بعد أخرى حتى أرغم أهلها على مصالحته (۲).

وكانت الشام في عهد عُمان مقسمة بين الأمراء المسلمين ، وكان معاوية يحكم جزءاً كبيراً منها وعرف بحسن السياسة والقدبير ، وتمكن من جمع الشام كلها تحت حكمه وأصبح أشبه بملك مستقل ، فقد مكث أميراً عليها مدة طويلة بلغت العشرين عاماً ، وصار له في قلوب أهـــــل الشام مكانة سامية كان لها أكبر الأثر في تعضيدهم له عندما عزله على ورفض معاوية أن يطيع ذلك الأمر .

وفى مصر عزل عبَّان بن عفان واليها حمرو بن العاص وولى عليها أخاه

<sup>(</sup>١) البلاذري: فتوح البلدان ص ٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج١ ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) البلاذري: نقس المصدر ص ١٥٠٠.

<sup>(</sup>م ١٦ — التاريخ الإسلامي العام)

من الرضاعة عبد الله بن سعد بن أبى السرح ، وكانت مصر إذ ذاك مهددة من الدولة البيزنطية ، ومع ذلك فقد غزا ابن أبى السرح الإقليم المسمى إفريقية (١) لتأمين حدود مصر الغربية (٢).

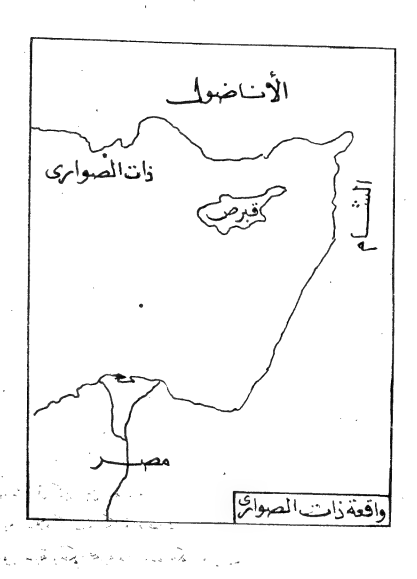
كانت الدولة العربية حتى وفاة عمر دولة برية وليست بحرية : فكانت جيوشها تحارب براً ، ولم نسمع إلى ذلك الوقت بواقعة بحرية أو بإنشاء قوة محرية كبيرة . ويقال إن معاوية استأذن عمر في إنشاء أسطول يغزو يه الروم في البحر ، وذلك لأن معاوية وجد أن أساطيل الروم لا تبرح تهدد شواطىء الشام ، إلا أن عمر امتنع عن ذلك لخوفه على المسلمين من ركوب البحر ، ولكن الضرورة كانت ماسة لإنشاء أسطول ، إذ أصبح العرب أمام البيزنطيين وجماً لوجه، فلما جاءت خلافة عثمان عرض عليه معاوية الفكرة من جديد ، فأذن له عمَّان على شرط ألا يجبر مسلما على ركوب البحر ، غجدٌ معاوية في إنشاء أسطول جمل رجاله من العرب البمنيين ، وأمر على الأسطول الإسلامي عبد الله بن قيس الحارثي فكان أول أمراء البحر ، وقد حارب مماوية جهذا الأسطول البيزنطيين حتى وصل إلى عمورية في آسيا الصغرى كما استولى على جزيرتى قبرض ورودس وفتح كثيراً من الحصون ، وسار إلى أرمينية الصغرى حتى وصل إلى قاليقلا (٢٠) فصالحه أهلها ثم استمر في فتوحه حتى بلغ تفليس .

وفى سنة ٣٤ ه حدث بين العرب فى مصر بقيادة عبد الله بن أبى السرح و بين قسطنطين ملك الروم ، موقعة بحرية هامة فى البحر الأبيض المتوسط ، تعرف

<sup>(</sup>١) تونس الحالية .

<sup>(</sup>٢) على إبراهيم حسن: مصر في المصور الوسطى س ٤٣ -- ٤٤.

<sup>(</sup>٣) هم البلاد التي فوق زاوية خليج اسكندرونة ، وهي تعرف باسم كيليكيا وتعرف، عند العرب باسم قاليقلا .



1) Day ( De 1, 1 ) or my 1

Select the Land - Pools : Herony of Paypt - the Minds (v) Ages, the C2-21.

بموقعة ذات الصوارى بالقرب من مدينة الإسكندرية حين حاول الروم استرجاع مصر ، وكان النصر فيها للعرب ، وسميت بذلك الاسم لكثرة عدد السفن التي اشتركت في المعركة ، ومنذ ذلك الوقت بدأ الأسطول العربي يقوم بدور هام في التاريخ الإسلامي .

وكان عمرو بن الماص قد غزا بلاد النوبة ، فلما جاء ابن أبى السرح إلى مصر وتولى أمرها ، وجه نظره نحو الجنوب فغزا بلاد النوبة من جديد وواصل سيره حتى بلغ دنقلة ولكنه لم يتمكن من فتحها ، رغم ما بذله من جهود فى القتال ، وكان ذلك سنة ٣١ ه ، فاضطر إلى مهادنة أهلها وعقد الصلح ممهم (١). وكان هذا الصلح أشبه بمعاهدة اقتصادية بين مصر و بلاد النوبة : فقد نصت على أن ترسل بلاد النوبة الرقيق إلى مصر ، على أن ترسل بلاد النوبة الرقيق إلى مصر ، على أن تصدر مصر إليها الحبوب والعدس (٢).

### مفنل عثمان والأمراث التي أدت إليه:

إذا قارنا بين حال المسلمين في زمر النبي وأبي بكر وعمر وحالهم في زمن عمان ، نجد هناك فرقاً شاسماً : فني الزمن الأول كان المسلمون فقراء لم يفتنهم المال والعقار وامتلاك العبيد ، أما في زمن عمان فقد نشأ من تدفق الأموال على بلاد العرب بعد استقرار الفقوذ العربي في الأقاليم المفتوحة أن تغيرت حالة العرب الاجماعية تغيراً ملحوظاً . كذلك تغيرت شخصية الخليفة ، فهناك فرق كبير بين شخصية النبي وأبي بكر وعمر و بين شخصية عمان : فالنبي عليه السلام كانت له مكانة خاصة ممتازة كاكان زعيا سياسياً قديراً على تصريف أمور الدولة وحكم أصحابه من بعده حكما حازما . وعرف أبو بكر وعمر بالعدل

<sup>(</sup>۱) الكندى : كتاب الولاة ص ۱۲ — ۱۳ .

Stanley Lane-Poole: History of Egypt in the Middle (v) Ages, pp. 20-21.

المقرون بالشدة ، ولكن عُمان من سوء حظه أنه حكم الدولة العربية بعد أن تغيرت أحوالها واتسعت أملاكها وكثرت أموالها وزادت مطامع رجالها ، ولذلك لم يكن موفقا في حكمه توفيق النبي وخلفائه الأوائل من بعده .

و يمكن إرجاع الفتنة التي أودت بعثمان ، إلى الأسباب الآتية : -

#### ١ - سبار: عثمان في نولبة الولاة :

ترك عثمان ولاة عمر بن الخطاب سنة واحدة فى مراكزهم ، ثم عزلهم الواحد بعد الآخر ، وعين بدلهم ولاة من بنى أمية كانوا حديثى السن وسيرتهم غير محمودة .

عزل عثمان ، سمد بن أبي وقاص من ولاية الكوفة ، وولى مكانه الوليد ابن عقبة أخاه من أمه ، وكان ذا ماض سبيء إذ كان النبي عليه السلام قد ولاه على صدقة بني المصطلق وأرسله ليجمعها فسكذب على الرسول وقال إنهم امتنموا عن دفعها . وكذبه القرآن الكريم حيث يقول (ياأيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قوما بجهالة فتصبحوا على مافعلتم نادمين ) (1) . وسماه الرسول : الفاسق ، وعند ما عزله عثمان عين مكانه أمويا آخر هو سعيد ابن الماص ابن خاله ، وينسب إليه أنه قال : إن السواد بستان قريش ، أي أنه كان يرى إيثار قريش بالأموال والأملاك دون سائر الناس . وعزل عثمان أباموسي الأشعرى عن البصرة وعين بدلا منه عبد الله بن عامر ، وهو فتي في الخامسة والمشرين من عمره وابن خال عثمان أيضاً . كذلك عزل عثمان عمرو بن الماص من مصر وعين مكانه أخاه في الرضاعة عبد الله بن سعد بن أبي السرح ، مع من مصر وعين مكانه أخاه في الرضاعة عبد الله بن سعد بن أبي السرح ، مع عنه إلا بعد أن أتى به عثمان مسلما

<sup>(</sup>١) سورة الحجرأت

لذلك نقم المسلمون على عثمان لأنه هزل ولاة عمر من الأمصار ، وولاها ذوى قرباه ومن كانوا على صلة به رغم أنهَم يكونوا من ذوى السيرة الحسنة .

### ٢ - سياسة عثمان المالية:

خالف عثمان أبا بكر وعمر اللذين كانا يميشان عيشة زهد وتقشف و يسيران على سياسة ترمى إلى المحافظة على أموال المسلمين و إنفاقها بحرص ، فقد مد يده إلى بيت المال ليأخذ من أموال الدولة لنفسه ولأهل بيته و يعطيها أقاربه وكبار القرشيين ، وسمح لهم بالتملك خارج الحجاز كا سمح لسكبار الصحابة بالخروج إلى الأقاليم وامتلاك الضياع فيها (۱) ، بينما منع عمر بن الخطاب أعلام قريش من الخروج إلى البلدان إلا بإذن ، و بذلك أوجد عثمان طبقة أصحاب الثروات الضخمة ، وخرج هؤلاء السادة من المهاجرين والأنصار إلى تلك الأقاليم النائية عن الحجاز وأنشاوا فيها أرستقر اطبة دينية تمتاز بالسبق إلى الإسلام وصبة الرسول (۲) . كذلك آوى عثمان ، الحكم بن أبى العاص أبا مروان بن الحكم المرسول (۲) . كذلك آوى عثمان ، الحكم بن أبى العاص أبا مروان بن الحكم الخسن ووهبه كله لمروان بن الحكم . وطلب إليه عبد الله ابن خالد بن أسيد طلة فاعطاه أربعائة ألف درهم .

مع ولم يكتف عثمان بذلك بل إنه سمح لولاته الذين عينهم في الولايات أبن ينهيجو المتهجه ، فدوا أيديهم إلى أموال المسلمين بحجة التقرب إلى الناس بالأموال والعطايا ، فأثار هذا كله الحقد عليه وقوى المعارضة ضد حكمه .

<sup>(</sup>۱) الطبري ج ٥ ص ١٧٤ .

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم حسن . تاريخ الإسلام السياسي ج ١ س ٢٧٤ .

#### ٣ – تصرفات عثمان في الدولة الدبنية :

استحدث عثمان بن عفان فى الدين عدة أمور ، لم توجد من قبل عهد الرسول عليه السلام ولا فى عهد أبى بكر وعمر ، فقد جعل من القرآن نسخة واحدة رسمية هى النسخة التى جمعت فى عهد أبى بكر وأغضب بعمله هذا جماعة من المسلمين على رأسهم عبد الله بن مسعود الذى رأى فى إحراق النسخ الأخرى من القرآن ومن ضمنها نسخته خروجاً على الدين . وكان عثمان أول من قدم الخطبة فى العيد على الصلاة وأتم الصلاة فى منى مخالفا فى ذلك النبى وأبا بكر وعمر الذين قصروها ، كما أخذ عثمان الزكاة على الخيل وخالف بذلك الرسول عليه السلام وأبا بكر وعمر .

وصرف عثمان بن عفان من موارد الصدقة في الحروب وغيرها من المرافق ، مع أن لأموال الصدقة مصارف معينة بينها الله سبحانه وتعالى في قوله : (إيما الصدقات الفقراء والمساكين والعاماين عليها ، والمؤلفة قلوبهم ، وفي الرقاب ، والمارمين ، وفي سبيل الله ، وابن السبيل فريضة من الله والله عليم حكيم ) ، وبلغ من كره المسلمين لعثمان واعتراضهم على تصرفاته ، أنهم لم يقدروا تلك وبلغ من كره المسلمين لعثمان واعتراضهم على تصرفاته ، أنهم لم يقدروا تلك الإصلاحات التي قام بها ، ومن بينها توسيع مسجد الرسول عليه السلام .

### ٤ - مركة ابن سيا(١) صد عثمانه:

صادفت دعوة عبد الله بن سبأ ضد عنمان مرعى خصيبا فى البصرة ، ولكن عبد الله بن عامر و إلى عنمان عليها تمكن من طرده منها ، فرحل ابن سبأ من الكوفة ، وهناك ظهر استياء الناس من عنمان وواليه وطرد ابن سبأ من الكوفة أيضاً ،

 <sup>(</sup>١) هو يهودى من أهل صنعاء ، أمه حبشية واعتنق الإسلام ف عهد عثمان ، وأخد ينتقل فى البلاد الإسلامية : فبدأ بالحجاز ثم البصرة فالكوفة فالشام ومصر .

فسار إلى بلاد الشام، وحض على عثمان، أبا ذر الفقارى وكان من المعارضين لسياسة الخليفة . وأخيراً رحل ابن سبأ إلى مصر وأخذ ينشر دعوته، واتصل بالثائرين في كل من البصرة والكوفة، وكان يتبادل مع أهلها الكتب والرسائل والرسل، وقد سهل على ابن سبأ تنفيذ سياسته في مصر اشتداد سخط أهلها على عثمان بن عفان وعلى واليه عبد الله بن سعد بن أبى السرح، كما ساعد انضام محمد بن أبى حذيفة ومحمد بن أبى بكر إليه على إذكاء نيران السخط في مصر ونجاح ابن سبأ في سياسته التي سارعت مخلافة عثمان إلى الزوال.

# ٥ - اعتراصه الصحابة على سياسة عماله (١):

غضب كثير من الصحابة على عثمان ، لاشتطاطه فى جباية الأموال و إغداقها على أقاربه و إسراف ولاته فى سفك الدماء . وكان أبو ذر الففارى من أشد الصحابة سخطا عليه ، فأخذ يحض الأغنياء على الرحمة بالفقراء ، ودعا إلى عدم كنز الأموال ، و إلى صرف الفائض من أموال الأغنياء على الفقراء متمثلا بقوله تعالى ( والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها فى سبيل الله ، فبشرهم بمذاب أليم ، يوم يحمى عليها فى نار جهنم فتسكوى بها جباههم وجنوبهم وظهوره ، هذا ما كنزتم لأنفسكم ، فذوقوا ما كنتم تكنزون) (٢) .

وقد غضب عثمان على أبى ذر الففارى ، فأرسله إلى معاوية بالشام ، ولـكن معاوية خاف على ولايته من دعوة أبى ذر ، وخاصة أن ابن سبأ حينما وفد إلى الشام حرض أبا ذر على معاوية ، فسيره معاوية إلى المدينة لما وجد فيه معارضا لسياسته ، فلما دخلها أبا ذر وجد المجتمعات تعقد بها للتآمر على عثمان ، فنادى فى المجتمعين : بشر أهل المدينة بغارة شعواء وحرب مذكار (٢٠) ،

<sup>(</sup>١) على أبراهيم حسن : مصر في العصور الوسطى من ٣٦ -- ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة النوبة ٩ : ٧٤ .

<sup>(</sup>٣) حسن ابراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ٢٧٠.

وأخيراً نفاه عثمان إلى الربدة (١) حيث مات سنة ٣١ هـ(٢) .

وكان عبد الرحمن بن عوف ، وهو بمن بايعوا عمان بالخلافة ، من بين الغاضبين على عمان ، وأخذ فى بادى الأمر ينصحه ، فلما ضاق ذرعاً بسياسته قاطمه وابتعد عنه . لم يرض على بن أبى طالب عن عمان واعترض علناً على سياسته وتصرفاته وأكثر من نصحه بدون جدوى ، حتى ساءت العلاقات بينهما ، وتدخل العباس بن عبد المطلب للتوفيق بين الرجلين ولسكنه لم ينجح فى مسعاه ، وغضب كذلك عمار بن ياسر على عمان وناله منه أذى كثير بسبب معارضته له ، وهدد بالنفى فذهب إلى مصر وانضم هناك إلى المعارضين . وكان من بين الذين غضبوا أيضاً على عمان بسبب تصرفاته ، عبد الله بن مسعود وطلحة ابن عبيد الله الذي قيل إنه كان من بين الذين حاصروا عمان فى داره .

كان هؤلاء المعارضون من كبار الصحابة الذين لم تتجاوز معارضتهم حد النصح . ولا شك أن موقفهم من عمان ، كان بسبب ما رأوه من تنكبه الطريق السوى الذى سلكه الرسول وأبو بكر وعمر .

### الحالة في الأمصار

#### ٦ - في المدينة:

لم تسكن المصلحة العامة وحدها هي التي دعت إلى الثورة على عُمان : فقد رأى على بن أبي طالب نفسه أحق بالخلافة من أبي بكر وعمر ، وكذلك راعي طلحة والزبير مصالحهما . على أن كبار الصحابة جميعا كانوا خلال معالجتهم للحالة في الأمصار يعتبرون أنفسهم حماة للصلحة العامة ، يمثلون النظم والتقاليد التي سار عليها النبي وأبو بكر وعمر . وأنتجت معارضة هؤلاء ظهور روح الثورة

<sup>(</sup>١) الربدة: قرية صغيرة على مقربة من المدينة .

<sup>(</sup>۲) المسمودى: مروج الذهب ج ۱ س ٤٣٨ .

فى المدينة ، وهى بلدة كانت فى حاجة ماسة إلى العون المادى والمدد العسكرى ، والمدد العسكرى ، والمدلك عمد أهل المدينة إلى الاتصال بالمسلمين فى الأمصار ، وخاصة البصرة والسكوفة والفسطاط ، فيا عدا بلاد الشام التى لم تثر على عثمان بفضل سياسة معاوية .

#### ٢ - في الكوفة والبصرة:

ابتدأت الفتنة في الـكوفة في سنة ٣٤ ه ، وكان والى الـكوفة سعد بن أبى العاص أبى وقاص قد عرله عثمان ، وولى مكانه الوليد ، ثم عزله وولى سعيد بن أبى العاص الذي اشتدت في عهده الحالة في الـكوفة حتى اضطر إلى الخروج إلى المدينة ليطلع الخليفة على حقيقة الحال ، فانتهز أهل الـكوفة فرصة غيابه ومنعوه من دخولها عند عودته إليها . وهنا يتضح ضعف عثمان ، فقد رضى بعزل سعيد وولى مكانه أبا موسى الأشعرى ، وهو رجل ضعيف لم يستطع كبح الثوار . وكانت الحالة في البصرة مثلها في الـكوفة ، غير أن الثورة في الكوفة كانت أشد منها في البصرة مثلها في الـكوفة ، غير أن الثورة في الكوفة كانت أشد منها في البصرة لكثرة عدد الجند مها .

#### ٣ - في الفيطاط:

أما فى الفسطاط، فإن عثمان لما تولى الخلافة ، عزل حمرو بن العاص عن ولا ية مصر وولى مكانه عبد الله بن سعد بن أبى السرح ، فحسر بذلك صداقة عمرو وهو رجل من أدهى رجال عصره ، فقد خرج من مصر بعد عزله وسار إلى المدينة ناقماً على عثمان ، فلما اشتدت الحال فى المدينة ذهب إلى فلسطين . ولكن حنقه على عثمان كان فى ازدياد .

وفى مصركان على رأس الثوار المصريين رجلان من كبار المحرضين على عثمان ها : محمد بن أبى بكر ومحمد بن أبى حذيفة

على عثمان لأنه كان يأمل أن يوليه بعض أمور المسلمين ، ولكنه رفض (۱) ، وظهر مسلمكه العدائى لعثمان عند ماشجر الخلاف بينه و بين ابن أبى السرح في واقعة ذات الصوارى سنة ٣٤ هـ ، وابتدأت انثورة في مصر على الخليفة في أثناء الغزوة التي انتهت بتلك الواقعة ، فقد خرج المصريون ومعهم محمد بن أبى بكر ومحمد بن أبى حذيفة وانضم إليهما فريق ممن على رأيهما ، ويظهر أنهما سخطا على عبد الله بن أبى السرح لأنه استأثر بالأموال والخزائن وعاونه الخليفة على ذلك . ولما وضعت الحرب أوزارها رجع ابن أبى حذيفة وابن أبى بكر إلى الفسطاط ، حيث انضما إلى ابن سبأ (٢) . وهكذا نجح ابن سبأ في مصر في تأليب الناس على عثمان ، وانضم إليه كثير من ذوى النفوذ والسلطان ، وبذا كانت معارضة الأقاليم لحكم الخليفة أقوى من معارضة المدينة .

## الدور العملي في الفتنة :

أوجس عثمان خيفة من المعارضة التي قامت ضده في الأقاليم . ولذلك انتهز فرصة موسم الحج سنة ٣٤ ه ووجود ولاته المقربين إليه وهم معاوية وابن أبي السرح وعبد الله بن عاص وسعيد بن العاص ، واستشارهم في السياسة الواجب اتباعها إزاء أهل الأمصار . على أن المعارضين لم يعطوا فرصة لولاة عثمان لتنفيذ السياسة المرسومة : فأهل الكوفة حالوا دون رجوع سعيد بن العاص إلى ولايته واضطروا عثمان أن يولى بدلا منه أبا موسى الأشعرى ، كما أن ابن أبي حذيفة في مصر كاتب الثوار في البصرة والكوفة واتفقوا على القهاب إلى المدينة .

خرج وَفد مصر وكان يتألف من ستمائة شخص قاصداً المدينة ، وكذلك

الطبری ج ۵ س ۱۳۵ .

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ٢٨٣ ، هامش رقم ١ -

سارت وفود من الكوفة والبصرة ، ووصلت هذه الوفود إلى مكان قريب من المدينة واتصلت بعثمان ، ودارت بينه و بين هذه الوفود محادثات . وكان على بن أبى طالب هو السفير بين الثوار و بين عثمان ، وظهر ضعف عثمان من إجابته مطالب الثوار بمزل الولاة و إرجاع الأموال ، ولكنه ضمم على البقاء على عرش الخلافة عندما طاب إليه الثوار أن يعتزلها .

ظن الناس أن الثورة قد انتهت بإجابة مطالب الثوار وهموا بالرجوع ، ولكن في اليوم التالى هجم الثوار على المدينة واستعملوا أساليب العنف أثناء الهجوم ، ويرجع سبب ذلك إلى أن المصريين أثناء رجوعهم رأوا رجلا على جمل البريد ، ولما شكوا في أمره فتشوه ، فوجدا معه كتابا بختم عثمان يأمر فيه واليه ابن أبى السرح بقتل كبار الثوار من المصريين ، وعندئذ عاد الوفد إلى المدينة ورجعت الوفود الأخرى و بدأوا محاصرون دار عثمان . وقد ادعى عثمان أنه لم يكتب هذا الحقد المحد نفعاً ، وفي يوم الجمعة التالى لدخول الثوار المدينة خطب عثمان في الناس ونصحهم بالهدوء والسكينة ، ومنذ ذلك الوقت منع عثمان من الخروج من داره ومن الاتصال بالناس .

بدأ منذ ذلك الحين حصار دار عُمان ، فقد حاصرها الثوار أربعين يوما وهددوه بالقتل، فقال « والله لئن قتلتمونى لا تتحابون من بمدى أبداً ، ولا تصلون بمدى أبداً ، ولا تقاتلون بمدى عدواً جميعاً أبداً » . وحاول أن يقنع الثوار بما قدمه من خدمات للإسلام والمسلمين ، ولكن الحاسة كانت قد أخذت من الثوار كل مأخذ ، فلم يعبأوا بقوله ، فاستنجد عثمان بعلى بن أبى طالب الذى حاول جاهدا أن يهدى من حماسة الثوار ، وأن يبعدهم عن دارعمان ولكنه أخفق فيا أراده . ثم استنجد بمعاوية بن أبى سفيان ، فكتب إليه كتابا قال فيه : « بسم الله الرحمن الرحيم — أما بعد ، ، فإن أهل المدينة قد كفروا ،

وأخلفوا الطاعة ، ونكثوا البيعة ، فابعث إلى من قبلك من مقاتلة أهل الشام على كل صعب وذلول » .

وأرسل النوار يستدعون أهل مصر خشية أن تحضر قوات من الأمصار لتنقذ الخليفة . ثم تسلق المنزل محمد بن أبى بكر الذى كان المصريون يودون أن يكون والياً عليهم ومعه رجلان ، ودخلوا على عنمان وهو جالس مع زوجته ، وطرحه ابن أبى بكر أرضاً وأخذ يشد لحيته ، فذكره بأبيه ، فتركه محمد وخرج ، فانتهز عنمان فرصة خروجه وأسرع يطلب ماء الوضوء فتوضأ وأحضر المصحف ومسك به ، حتى بجمل منه وقاية تقيه وحرزاً محميه .

ولما صح عزم الثوار على الهجوم على الخليفة وجدوا أن أبناء الصحابة وفى مقدمتهم الحسن والحسين يقفون بباب الدار لحماية الخليفة ، فأحرق المصريون الباب والسقيفة ، فسقطت السقيفة. ودخل الثوار على عمَّان ، فطعنه رجل من أهل الـكوفة بسهم ذي نصل عريض ، وجاء آخر فضر به برجله ثم تتابع ستة رجال حتى دخل رجل من أهل مصر ، فنتف من لحية عُمَان خصلة ، وضر به بقضيب من حديد على صدغه الأيسر ، وأرادت زوجته نائلة أن تحول بينه و بين الثوار ولـكنها عجزت ، إذ دخل رجل من أهل مصر وضربه بالسيف، فتلقت نائلة الضربة بيدها فقطعت أصابعها ، ولم تزل تدافع عن زوجها ، وتضرب أروع الأمثلة في الوفاء والإخلاص ، حتى دخل كنانة ابن بشر التجيبي ، فوضع طرف سيفه في بطن عثمان فبقره (١) ، وحاولت نائلة أن تمسك بالسيف فقطع أصابعها ، وأسلم عثمان أنفاسه الأخيرة ، فأخذت نائلة تصيح ، فخرج الثوار هاربين واندفع الصحابة إلى عثمان حيث وجدوه صريعًا ، فبكي كثير منهم ، وجاء على بن أبي طالب فصفع ولديه لعدم حمايتهما لعثمان . كان مقتلُ عُمَان يوم الجمعة ١٨ ذي الحجة سنة ٣٥ه. وقد رثته ابنته

<sup>(</sup>١) محمود الغزاوى : مقتل عُبَّان بن عفان ص ٨٣ .

عائشة فقالت. « رحمة الله عليك يا أبتاه . . . احتسبت نفسك ، وصبرت لأمر ربك حتى لحقت به ، وهؤلاء الآن قد ظهر منهم تراوض الباطل وكوامن الأحقاد » (۱) . أما زوجته نائلة (۲) فقالت « . . . رزئت جليلا وتذوقت شكلا من عثمان بن عفان ثالث الأركان من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم . . . فليملن الذين سعوا في أمره ، ودبوا في قتله ، ومنمونا عن دفنه (۱) اللهم إن بئس للظالمين بدلا ، وإنهم شر مكانا وأضعف جندا . . . هيهات والله ما مثله بموجود ولا مثل فعله بمعدود » .

وكان مقتل عثمان بداية الفتن والانقسامات فى الإسلام حتى يومنا هذا ، وانتهت من ذلك التاريخ الخلافة الحقة القائمة على الفكرة الديمقراطية . وابتدأ ما سمى بالملك ، واعتبر عهد على بن أبى طالب الذى خلف عثمان فترة انتقال بين العهدين .

## شخصية عثمان :

كان عثمان عندما اعتلى عرش الخلافة قد تقدم فى السن تقدما كبيراً ، فقد قيل إنه كان فى ذلك الحين فى السبعين من عمره ، وشفع له فى الوصول إلى الخلافة ماضيه الحجيد فى سبيل الدعوة الإسلامية ، إذ كان أحد المشرة المبشرين بالجنة وأحد الستة الذين توفى رسول الله وهو عنهم راض (١٠) .

<sup>(</sup>١) أشهر مشاهر الإصلام ج ٤ ص ٨٣٢ .

<sup>(</sup>۲) صارت نائلة مثالا لوفاء الزوجة لزوجها ، ولو أدى ذلك إلى بذل دمائها رخيصة فى سبيل الدفاع عنه والمحافظة على حياته ، فقد دافعت عن زوجها دفاع الأبطال ، وقت أن حاقت بها المصائب من كل جانب ، مما خلد اسمها فى التاريخ رمزاً للبطولة وعنوانا للاخلاص . على ابراهم حسن : نساء لهن فى التاريخ الإسلامي نصيب ص ٢٦٠ .

 <sup>(</sup>٣) تقصد هذه السيدة من قولها « ومنعونا من دفنه » : أن الثوار لم يكتفوا بقتله
 والتمثيل بجئته ورميها بالأحجار والنعش كول على الأعناق ، بل لمهم لم يسمحوا بجنازته ولا بدفنه
 مم بقية الصحابة والخلفاء فدفنت جثته بمقبرة بجاورة لمقابر المهود .

<sup>(</sup>٤) ابن حجر: الإصابة في تمييز الصحابة ج ٤ ص ٣٢٣ - ٢٢٤ -

كان عَمَانَ غَنياً أَنفَقَ مَعْظُمُ أَمُوالُهُ فَى سَبَيلُ نَشَرُ اللَّاعُوةُ اللَّهِ الْمُعَانُ ، شَدَيدُ الْإِيمَانُ بَصَدَقَ رَسَالَةً النّبِي عليه الصّلاة والسلام ، وقد تزوج ببنتين من بنائه ، كاكان طيب القلب خالص العقيدة سخياً ، وذاع عنه الجود والـكرم والبذل لقريب والبعيد حتى قلده عماله وكثير من أهل عصره في طريقته واقتدوا بفعله (٢٠).

ومع ذلك لازمه سوء الحظ فى خلافته ، فإنه لم يؤثر عنه مواقف تدل على شجاعته فى الحروب ، ولذا كانت خدمته للإسلام بماله لا بسيفه ، كما أنه تجرد من قوة الإرادة و بعد النظر والدهاء السياسي وهي مما انصف به أبو بكر وعمر .

# على بن أبى طالب على بن أبى طالب ٣٠ – ١٦١ – ١٦١ م

ولد على قبل البعثة بعشر سنين وهو ابن أبى طالب بن عبد المطلب بنهاشم ابن عبد مناف . وكانت لعلى المقام الأول بين صحابة الرسول ؟ إذ آمن برسالته وهو صبى لم يبلغ الثالثة عشرة ، وعد فى طليعة الذين دافعوا عن الرسول وناصروه فقد بات فى موضع الرسول فى الليلة التى هاجر فيها النبى عليه السلام من مكة إلى يثرب (٢) ولم يهاجر على الا بعد أن أدى الودائع التى كانت عند الرسول لأهلها ، وزوجه الرسول من ابنته فاطمة فى السنة الثانية للهجرة فأعقب منها الحسن والحسين (١).

كان على يرى أنه أحق المسلمين بالخلافة بمد وفاة النبي عليه الصلاة والسلام: فهو ابن عم النبي وزوج ابنته فاطمة ، وكان أبو بكر يستشيره في مهام الأمور ،

<sup>(</sup>١) المسعودي : مروج الذهب جُرَّا ص ٤٣٣ .

<sup>(</sup>۲) المسعودي : نفس الصدر والجزء والصفحة .

<sup>(</sup>٣) ابن أبي الحديد : شرح نهج البلاغة ج ٣ ص ٢٥٦ -- ٢٥٨ .

<sup>(</sup>٤) الطبرى ج ٣ س ١٤٣.

كاكان عمر لا يعمل إلا بمشورته لما يعهده فيه من الفقه والذكاء والدين ، وبعد مقتل عمر دخل على الشورى وكان يظن أن الخلافة ستؤول إليه فلما آلت إلى عثمان بايعه على ولازمه ، وكان عثمان في صدر خلافته يستشيره في كثير من الأمور ، ولكن محاباة عثمان ذوى قرباه غيرت رأى على فيه فظن الناس أن العلاقة توترت بينهما (1).

## ائتخابر :

بعد موت عُمَان ، مال بعض الثوار الى تولية على ولـكن بيعته لم تكن عن إجماع من المسلمين ، فقد كان أكثر الصحابة متفرقين فى الأمصار ، ولم يكن بالمدينة سوى عدد قليل على رأسه طلحة والزبيركا تردد فى بيعته بعض العمحابة كسعد بن أبى وقاص وعبد الله بن عمر ، وتخلف عن بيعته بعض الأنصار كحسان بن ثابت ومسلمة بن مخلد و بنى أمية وقد لحق بعضهم بالشام ولحق البعض الآخر بمكة (٢).

ولما قتل عُمَان بن عفان ، أقبل الناس على على بن أبى طالب ليبايموه ، فقال : ليس ذلك حكم ، إنما ذلك لأهل بدر ، أين طلحة والزبير وسعد ؟ فأفبلوا فبايموا ، ثم بايمة المهاجرون والأنصار ومن بعدهم سائر الناس . وكان ذلك في يوم الجمعة لثلاث عشرة خلت من ذي الحجة سنة ٣٥ه. وكان طلحة أول من بايعه (٢) ، وكانت المبايعة له في المسجد لأن علياً اشترط ذلك .

و بذلك تكون خلافة على انتخابية كخلافة أبى بكر وعر ولكنها لم تكن إجماعية ، لذلك بدأ الانقسام من عهد خلافة على . إذ قيل إنه تلتى

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد : نهج البلاغة ج ٣ ص ١٩٧ .

<sup>(</sup>٢) حسنَ ابراهيم : تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ٣٠٠٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن عبد ربه: العقد الفريد ج ٣ ص ٩٣

البيمة عن اشتهرو بإبثار الفتن و إراقة الدماء ، وحط خصومه من بيمته فقد قالوا إن بيمته غير صحيحة لأن من ولوه كانوا بمن يجب على على أن يقتص منهم بدل أن يقبل الخلافة عن طريقهم .

وكان على يمتبر نفسه الخليفة الحق ، ولذا حاول إصلاح المفاسد التي وقمت في زمن سلفه عنمان ، وبدأ بمزل عمال الأمصار من أقرباء عنمان . وهذه الخطوة كانت غير موفقة ، فإن بيمته لم تكن عامة ، وسار في تنفيذ خطعه رغم نصيحة المخلصين من أتباعه بالمدول عما اعتزمه من أمر هؤلاء الولاة ، وكان من أثر ذلك ، تلك الفتن التي أثارها في وجهه : طلحة والزبير من جهة ، ومعاوية والزبير من جهة ، ومعاوية والزبير من جهة ، ومعاوية ابن أبي سفيان من جهة أخرى .

## بين على وطلحة والزبير:

وجد في عهد على فتنة داخلية ، بدأت بمزل عمال الأمصار من أقرباء عمان ، فقد أحفظ هذا العمل قلوب أولئك الولاة الذين أثروا في عهد عمان ، كما أن طلحة بن عبيد الله والزبير بن العوام بعد أن بايعا عليا نقضا بيعته وذهبا إلى مكة وانفقا مع السيدة عائشة على الخروج على على (۱) ، ولما ذهبت إلى مكة انضم إليها بنو أمية وطلحة والزبير (۲) كما وصل إلى مكة وقتئذ ولاة الأمصار الذين عزلم على ، و بعد قليل وجدوا أن مكة لا تصلح لأن تكون مقراً لحركتهم ، فخرجوا إلى البصرة بعد أن عمل طلحة والزبير على استمالة زعمائها ، وهم المنذر بن ربيعة سيد ربيعة والأحنف بن قيس سيد مضر وكعب بن سور سيد اليمن ، وحاولا أن يستميلا عبد الله بن عمر ولكمهما فشلا ولم يجدا منه إلا النمسك ببيعته لعلى ،

<sup>(</sup>١) ربماكان مسلك السيدة عائشة من على راجعا إلى كراهيتها عليا منذ موقفه في حادث الإفك .

<sup>(</sup>٧) يقال إن سبب خروج طلحة والزبير على على ، أن طلحة كان يريد الولاية على الىمين ، وكان الزبير يريد الولاية على العراق ولكن على لم يوافقهما (م - ١٧ الذاريخ الإسلاى العام )

وكان عبد الله بن عريرى فى إنواء عائشة المحافظة على كرامتها والإشفاق على المسلمين من أن تتفرق كلتهم ، وقال عبد الله لطلحة والزبير : واعلما أن بيت عائشة خير لها من هودجها ، وأن المدينة خير له كامن البصرة ، والذل خير له من السيف ، ولن يقائل عليا إلا من كان خير منه ، وأما الشورى فقد والله كانت تقدم وأخرتها ولن يردها إلا أولئك الذين حكموا فيها ، فاكفيانى أنفسكا (١) . معلى أن طلحة والزبير لم يستمعا للنصح . ولم يكن لنصيحة أم سلمة زوج الرسول أى أثر فى نفس عائشة (٢).

خرجت عائشة (٣) وطلحة والزبير إلى البصرة في ستائة رجل ، وعمد على إلى الإقناع بالحجة والبرهان وكاد ينجح في سياسته ، ولسكن السبئية وهم أنصار عبد الله بن سبأ وكانوا في جيش على ، خشوا حدوث الانفاق بين الفريقين المتنازعين وانسلوا ليلا من جيش على وهاجموا جيش عائشة في البصرة ، ولم يكن على يرغب في تطور الحوادث ، ولسكن قامت حربطاحنة بين على و بين أعدائه برئاسة عائشة في مكان يقال له الخريبة في منتصف جادى الأخرى سنة ٣٦ه ، برئاسة عائشة في مكان يقال له الخريبة في منتصف جادى الأخرى سنة ٣٦ه ، وقيل إن عدد القتلى من الفريقين في يوم الجل كان عشرة آلاف (١). ودامت هذه الواقعة سبعة أيام ، وفيها انتصر بادىء الأمر جيش السيدة عائشة وطلحة والزبير ، ولسكن عليا لم يلبث أن أخذ الراية من ابنه مجمد بن الحنفية وهاجم والزبير ، ولسكن عليا لم يلبث أن أخذ الراية من ابنه مجمد بن الحنفية وهاجم

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة : الإمامة والسياسة ج ١ صن ٩٩ -- ١٠٠ و١٠٣ .

<sup>(</sup>٢) أنظر الكتبالتي دارت بين عائشة وأم سلمة ، في العقد الفريد ج٣ص ٩٦ - ٩٧.

<sup>(</sup>٣) يجب أن نشير هنا إلى أن السيدة عائشة عارضت عثمان بن عفان في حيانه فقد وقفت حين كان عثمان يخطب في المسجد حسمة بيدها جلباب الرسول ، وقالت : يامه شر المسلمين ! هذا جلباب الرسول ، لم يبل ، وقد أبلى عثمان سفته » . على أن ذلك لم يمنمها من أن تعترم الانتقام ممن تسيبوا في فتله وتهاو بوا في المحافظة على حيانه ، ولما أذكرها بعض الناس بخصومتها المقديمة المقتول ، وحت قائلة : « إنهم استتابوه ، ثم قتلوه » .

<sup>(</sup>٤) أبن عبد ربه: العقد الفريد ج ٣ ص ١٠٣ — ١٠٤٠.

أعداءه وعاونه أصحابه حتى دارت الدائرة على الأعداء : فقتل طلحةوابنه محمد ، وأسر مروان بن الحسكم والسيدة عائشة ، وأما الزبير فقد انسحب قبل بدء المعركة تنفيذاً للوعد الذى وعده لولى ولسكن عمر بن الجرموز وهو يمنى قتله وأخذ رأسه وأنى بها لعلى .

وسميت تلك الواقعة واقعة الجل ، لأن عائشة كانت تركب جملا وتحرض الجند على القتال وهي في هودجها المصفح بالحديد ، ولم ينته القتال إلا عند ماعقر الجل بالسيف ، ورغم ذلك أحسن على معاملة السيدة عائشة وسيرها إلى المدينة ممززة مكرمة ، ويقال إنه ودعها بنفسه وجهزها بما تحتاج إليه في سفرها (١) ، وبذلك لم يعامل السيدة عائشة بما عاملته . وعقب انتهاء تلك الواقعة ومقتل طلحة والزبير ورحيل السيدة عائشة (٢) إلى المدينة ، استقرت الأمور وسارت الأحوال في مجراها الطبيعي .

#### بین علی ومعاویة :

كان معاوية والياً على الشام منذ عهد عربن الخطاب ، فاتسع نفوذه وسلطانه في عهد عبان بن عفان ، ولما قتل عبان و بويع على ، أرسل إلى معاوية الرسل والـكتب يطلب إليه مبايعته ولـكنه رفض ، و بعث إلى على بن أبى طالب كتاباً يقول فيه : من معاوية إلى على ، أما بعد فإنه إليس بينى و بين قيس عتاب.. غير طعن الـكلى وضرب الرقاب و بعد أن انقصر على فى موقعة الجل، أرسل غير طعن الـكلى وضرب الرقاب و بعد أن انقصر على فى موقعة الجل، أرسل أيضاً إلى معاوية يدعوه إلى بيعته، ولكن معاوية رد عليه بكتاب عنوانه: من معاوية الله على . وداخله : بسم الله الرحمن الرحم ، لا غير ، ولم يكتب معاوية بالامتناع

<sup>(</sup>١) أبن قتيبة : الإمامة والسياسة ج ١ س ١٧٥ .

 <sup>(</sup>٧) عقب واقعة الجل ، عدات السيدة عائشة عن الحياة العامة إلى الحياة الحاصة ، وكان ذلك بمثابة نهاية حياتها السياسية ، وتوفيت عام ٧ ه ه ودفنت ليلا في البقيع . وصلى عليها أبو هريرة .

عن بيمة على ، بل يقال إنه أخذ البيمة لنفسه من أهل الشام بعد أن أقنعهم بضرورة محاربته لأنه تخاذل فى الدفاع عن عثمان ، ويقال إن على بن أبى طالب كتب إلى معاوية فى كتاب بعثه مع جرير بن عبد الله البجلي يقول فيه : وقد كثر الكلام فى قتلة عثمان ، فأدخل فى الطاعة ثم حاكم القوم ، فإنى أحملك و إياهم على كتاب الله . فلما ذهب رسول على إلى معاوية ماطله واستنظره ، وكتب إلى همرو بن العاص : أما بعد فإنه كان من أمر على وطلحة والزبير ماقد ملفك ، فقد قدم على جرير بن عبد الله فى بيعة على ، وحبست نفسى عليك حتى تأتيني ، فاقدم على بركة الله تعالى ()

سار على ومعه أتباعه من المهاجرين والأنصار وأغلبهم من أهل الكوفة إلى صفين على شاطىء الفرات الغربى فى تسمين ألفا لحس بقين من شوال سنة ٣٦ ه(٢) ، وكان جيش معاوية من أهل الشام ويربو عدده على ثمانين ألفا قد سبقه إلى هناك حيث سهولة الأرض والقرب من الفرات ، بينما بات على وجيشه فى البر عطاشا لأمه حيل بينهم و بين الماء (٢) ، ولكن جنود على أجلوا جند معاوية عن الماء بالقوة ثم سمحوا لهم بالشرب منه بعد ذلك . و بعد يومين من نزول على هذا الموضع ، دعا معاوية مرة أخرى إلى توحيد الكلمة ، واستمرت المراسلات بينهما مدة واتفقيا أخيراً على الموادعة إلى آخر المحرم سنة ٢٧ ه ، ثم دارت رحى الحرب بينهما من جديد .

وانقضى المحرم و بدأ صفر فمل كلاها هذه الحال ، و بدأت واقعة صفين وفيها بدأ القتال بين ميمنة على وميسرة معاوية ، فانتصرت ميسرة معاوية فى أول الأمر ولكن عليا استأنف القتال ، وهاجم معاوية وقائده عمرو بن العاص ، فلما أحس

<sup>(</sup>١) اليعقوبي ج ١ س ٣١٥.

<sup>(</sup>٣) ا بن قتيبة : الإمامة والسياسة ج ١ ص ١٧٢ -

معاوية الهزيمة طلب إلى عمرو بن العاص أن يخلصه من هذا المأزق ، ففكر في حيلة رفع المصاحف على أسنة الرماح وتعليقها في أعناق الخيل طالبين تحكيم القرآن وقد أخذ أصحاب على و بخاصة القرآه ( الفقهاء ) بهذا الرأى ، ولم يستمعوا له عند ما حاول أن يبين لهم أنها حيلة وخديعة ، واضطروه إلى قبول التحكيم . وعلى أثر هذه الخدعة انقسم جيش على ، وانتهى الأمر بخروج بعض المتحاربين في صف على "من القتال احتجاجا على وقف الحرب، وقد عرف هؤلاماسم الخوارج » : وعلى رأس الذين رأوا ضرورة قبول على مبدأ التحكيم ، الأشمت ابن قيس وكان واليا على أذربيجان منذ أيام عمان ، ولما ولى على الخلافة بايمه وكان على رأس أهل الكوفة وهم غالبية أنصار على ، لذلك اضطر على إلى النزول على رأى الأشمث كارها ، مع أنه لم يكن مخلصاً المخليفة لمطالبته إياه بالأموال التي جمها من ولايته .

## التحسكيم :

ارتضى الفريقان التحكيم واتفقا على أن يختار كل منهما مندوبا عنه فى النزاع ، للحكم طبقا لكتاب الله : فاختار معاوية وأهل الشام عمرو بن العاص ، واختار أهل العراق أبا موسى الأشعرى وكان على لا يريد اختياره فقال : قد عصيتمونى أول الأمر فلا تعصونى الآن ، و بين لهم تخوفه من أبى موسى ولسكنهم لم يطيعوا عليا وأصروا على انتخاب أبى موسى فأذعن على على ولسكنهم لم يطيعوا عليا وأصروا على انتخاب أبى موسى فأذعن على على مهنه (١)

انعقدت محكمة التحكيم فى ﴿ دومة الجندل ﴾ الواقعة على الطريق بين دمشق والمدينة ، وظل الفريقان بجتمعان ويتفاوضان فى الأمر حتى اتفقا على خلع على ومعاوية وترك الأمر شورى ، يختار المسلمون من يريدون على نحو ماحدث فى اختيار أبى بكر وعمر وعمان ولكنهما لم يتفقا على من يخلف عليا .

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة : الإمامة والسياسة ج ١ ص ٧٨٧ .

قدم أبو موسى الأشعرى للسكلام من قبيل الاحترام لسنه ، حتى يبدأ أبو موسى بخلع صاحبه ثم يعمل عمرو ما يريد . نهض أبو موسى وخطب مضمنا خطابه هذا الاتفاق ، وفيه يقول : أيها الناس إنا قد نظرنا فى أمر هذه الأمة فلم تر أصلح لأمرها ولم شعثها من أن نخلع عليا ومعاوية ، فقستقبل هذه الأمة هذا الأمر فيولوا منهم من أحبوا عليهم و إنى قد خلعت عليا ومعاوية . ثم أقبل عمرو بن العاص فأكد ما قاله أبو موسى خاصا بعزل على ثم أيد صاحبه معاوية وثبت سلطانه ، فقام مقامه وحمد الله وأثنى عليه وقال : إن هذا قد قال ماسمعتم وخلع صاحبه وأنا أخلع صاحبه كاخلعه ، وأثبت صاحبي معاوية فإنه ولى عثمان ، والمطالب بدمه وأحق الناس بمقامه (). وأخيراً تنابذا وركب أبو موسى راحلته ولحق بمكة ثم انصرف أهل الشام إلى معاوية وسلموا عليه بالخلافة (٢).

وزاد موقف على حرجا أنه كان مازماً أمام الصحابة بالخضوع لهذا الحسم ، إلا أن عليا رفض قبول التحكيم على هذا النحو واعترال الخلافة ، وقامت على أثر ذلك اصطرابات وفتن شملت معظم أرجاء الدولة العربية . وبذلك لم يحل التحكيم النزاع بين على ومعاوية لأن الحسكين اختلفا ، وفي الوقت الذي استفاد فيه معاوية من فسكرة التحكيم ومن الصورة التي تم عليها ، فإنه قد أضر بعلى ضرراً بليغاً ، لأنه فرق أتباعه شيماً وكان سبباً في ظهور الخوارج ، مما أضعف من قوة على وكسر من شوكته ، فلم يستطع حين أراد السير لقتال معاوية أن يجد الأنصار الذين يستطيع الاعتماد عليهم .

## الخوارج في عهد على :

رجع على إلى المراق بعد واقعة صفين انتظاراً لقرار الحكين ، وكان الخوارج يقاطعونه عند ما يخطب على منبر الكوفة ويقولون : « جزعنا من

<sup>(</sup>۱) الطبري ج ۱ س ۳۹

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام ج ١ ص ٢٨٨ .

البلية ، ورضينا بالقضية وقبلت الدنية ولا حكم إلا لله » . وهكذا نرى أن الذين كانوا مع على في صفين متوادين خرجوا عليه ، وعرفوا لذلك باسم الخوارج ، وكان حددهم إثنى عشر ألفا ، استطاع على أن يقنع منهم ثمانية آلاف و بقى أربعة آلاف على عدائهم له وذهبوا إلى بلدة النهروان ، واضطر على أن يذهب لقتالم ، وقد دارت في النهروان ممركة شديدة ، كان على رأس الخوارج فيها عبدالله ابن وهب ، إلا أن عليا هزمهم هزيمة منكرة وأبادهم ، و بعد أن انتهى من قتالهم عاد إلى الكوفة حيث دعا الناس إلى قتال معاوية ، ولكنهم تقاعدوا عن نصرته.

#### مفتل على :

أصبح موقف على بذلك في غاية الحرج ، وستم الناس الحالة التي كان عليها المسلمون في ذلك الوقت وخصوصاً الخوارج ، فاتفق ثلاثة منهم على أن يقتل كل واحد منهم أحد زعماء هذه الفتنة وهم : على ومعاوية وعمرو ، غير أن من توليا قتل معاوية وعمرو لم يصيباها ، وتمكن عبد الرحمن بن ملجم من طمن على عدة طعنات مميتة وهو خارج من صلاة الفجر في مسجد الكوفة وذلك في عدة طعنات مميتة وه و خارج من صلاة الفجر في مسجد الكوفة وذلك في على رمضان سنة ٤٠ هـ ، وتوفى بعد ذلك بيومين (١٧ رمضان) . و بوفاة على ينتهى عصر الخلفاء الراشدين ، وهو العصر التي تستند فيه الخلافة إلى الدين وتقوم على فكرة الشورى ، ويبتدىء عصر خلافة جديدة يحول الخلافة إلى ملك وراثى استبدادى . وهكذا كان عصر على هو الفارق بين العصرين .

#### شخصبة على :

ذهبت طوائف الناس في تحليل شخصية على مذاهب شتى : فريق يبغضه ويلمنه وينسب إليه كل نقيصة وهم طائفة الخوارج التى لم تنس لعلى خروجه من ساحة القتال وهو على وشك الانتصار فى صفين ، وفريق يذهب إلى تمجيده ويرفعه إلى مرتبة الآلهة وهم طائفة الشيمة التى تجمل الخلافة من بمد النبى عليه السلام حقاً شرعياً لعلى بن أبى طالب وذريته ، وفريق محايد يصف عليه

بالصفات التي رآها فيه دون المبالغة في مدحه أو الإسراف في ذمه وهم طائفة السنة التي لا تحاول الانتقاص من قدر على أو رفعه مرتبة فوق مايستحق.

كان على ذا شخصية عظيمة هي أشبه ماتكون يشخصية عربن الخطاب، فقد كان يتحرى العدل ومصلحة المسلمين ، حريصاً على أموالهم ، وأبلى بلاء حسناً وأخلص في نصرة الإسلام : فقد كان على أول من أسلم من الصبيان ، متفقها في الدين يرجع إليه في كثير من مسائل الدين وتفسير القرآن ورواية الحديث ، وكان يقول : « سلوني سلوني عن كتاب الله تعالى فوالله مامن آية إلا وأنا أعلم أنزلت بليل أو نهار في سهل أم في جبل » ، وكان فصيحاً ضرب بفصاحته المثل ، كما كان شاعراً حتى قيل : كان أبو بكر يقول الشعر وكان على أشعر الثلاثة (١).

#### الحسن بن على :

بعد مقتل على ، خلفه ابنه الحسن ، وظل فى الخلافة مدة لا تزيد على ستة . أشهر ، حتى أن كثيراً من المؤرخين لا يعده من الخلفاء ، وذلك للضعف الذى ظهر به أمام العالم الإسلامى .

بويع الحسن بالخلافة بعد مقتل أبيه بيومين ، وشرع في الزحف إلى الشام لقتال معاوية ولكنه سرعان ماعدل عن ذلك: لعدم إخلاص أهل الكوفة ، ولأن رسل معاوية نشروا الدعاية ضد الحسن في الكوفة ، فرأى أن يفاوض معاوية في أمر التخلي له عن الخلافة . واشترط الحسن على معاوية ألا يسب أباه على المنابر وألا يطالب بالأموال التي استولى عليها من الكوفة ، وقبل معاوية تلك الشروط ، وانتهت مذلك حياة الحسن السياسية ، واجتمع رأى المسلمين على اختيار معاوية بن أبي سفيان خليفة سنة ٤١ م ، ولذلك سمى هذا العام «عام الجاعة » لاجتماع كلة المسلمين على شخص واحد ، هو معاوية .

<sup>(</sup>١) السيوطي : تاريخ الحلفاء ص ١٢٢ .

# ثالثا – الحلافة الأموية

#### 13 - 771 = - 177 - 21

# الخلفاء الأمويون :

| السنوات الميلادية | الخلف_اء<br>معاوية بن أبي سفيان . | السنوات الهجرية |     |       |
|-------------------|-----------------------------------|-----------------|-----|-------|
|                   |                                   | •               | •   | ٤١    |
| ۲۸۰               | يزيد الأول                        | •               |     | ٦.    |
| <b>7.</b> /       | معاوية الثابى                     |                 |     |       |
| ٦٨٣٠              | مروان بن الحـکم                   | •               |     | ٦٤    |
| <b>∖</b>          | عبد الملك بن مروان .              | •               | . • | 70    |
| · • •             | الوليد بن عبد الملك .             | •               |     | 7.    |
| V\0               | سلیان                             | •               |     | 47    |
| ٧١٧               | عمر بن عبد العزيز .               | •               | •   | 44    |
| <b>V</b> Y•       | يزيد الثانى                       | •               | •   | . 1.1 |
| V* £              | هشام                              | • •             | ٠.  | ١٠٥   |
| V84.              | الوليد الثانى                     | •               | •   | 140   |
| <b>V</b> 55       | يز مد الثالث                      | •               |     | 177   |

إبراهيم . . . .

مروان الثابي . . .

434



- 777.-

## ١ – معاوية بن أبي سـفيان

#### - TA - TT - A T. - E.

يرجع نسب معاوية بن أبى سغيان بن حرب مؤسس الدولة الأموية إلى أمية بن عبد شمس بن عبد مناف بن قصى ، وأمه هند بنت عتبة بن ربيمة بن عبد شمس بن عبد مناف ، وقد فى مكة قبل البعثة بخمس سنوات ، وأسلم يوم فتح مكة هو وأبوه وأخوه يزيد وأمه هند وله من العمر ثلاث وعشرون سنة (١١).

#### انتفال الخلافة إلى مماوية :

كان معاوية أطول الحكام المسلمين عهداً ، فقد قضى فى ولاية الشام نحو خس وعشرين سنة تمكن أثناءها بسياسته ودهائه من أن يجتذب قلوب أهل الشام و يجعلهم طوع أمره ، وظل الشاميون محلصين للأمويين حتى أواخر عهد بنى أمية .

لم يستقيم الأمر لمعاوية على أثر مقتل على بن أبى طالب مباشرة ، فقد ظل العراق يقاومه عدة شهور ، وبايع الحسن بن على ، ولكن الحسن خاف غدر أهل العراق ، كما أنه أحس بضعفه أمام جيوش معاوية ، فأظهر استعداده للنزول عن الخلافة لمعاوية حقناً لدماء المسلمين ، بعد أن تبين له أنه قد أصبح لا قبل له بمقاومة معاوية وجنده ، على أن يكون الأمر بعد معاوية شورى بين المسلمين يولون عليهم من أحبوا ، وبذلك أصبح معاوية صاحب بين المسلمان المطلق في الولايات الإسلامية كافة ، وقيل إن الحسن اشترط السلطان المطلق في الولايات الإسلامية كافة ، وقيل إن الحسن اشترط

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم حسن : ناريخ الإشلام السياسي ج ١ ص ٢١٢ -- ٢١٣ .

على معاوية أن تكون الخلافة بعده للحسين . وفى اليوم الخامس والعشرين من ربيع الثانى سنة ٤٩ هـ ، دخل معاوية الكوفة حيث أخذت له البيعة بحضور الحسن والحسين ، وأصبح معاوية خليفة للمسلمين . وقد حرص معاوية منذ ولى الخلافة على مزج القبائل العربية التى وفدت إلى الشام بأهل تلك البلاد ، وبذلك استطاع أن يكون آمناً فى ملكه ، كا وجه اهتمامه إلى تقريب الرجال الأكفاء إليه وتقليدهم المناصب الكبرى فى الدولة العربية .

## أشهر الولاة في خلافة معاوية :

اشتهر عمال معاوية بالدهاء وكان ذلك من أبرز صفاته ، فلا غروفى أن يختار ولاته من المتصفين بذلك . ومن الدهاة الذين استعان بهم معاوية فى الحسكم ، عمرو بن العاص ، الذى ولاه مصر . ومن سيرة عمرو نتبين أنه من الرجال الذين أثروا فى الحوادث تأثيراً عظماً ، ويبدو ذلك من سياسته فى التحكيم التى أودت بخلافة على ، ويكفيه فحراً بلاؤه فى الفتوح الإسلامية السكبرى وإصطلاحاته الهائلة فى مصر .

و يسترعى النظر كذلك في عهد معاوية ، شخصية المغيرة بن شعبة والى معاوية على الـكوفة سنة ٤١ ه . وكان من الطائف من قبيلة ثقيف وله ماض حافل بالأعمال الجليلة في خدمة الإسلام: فقد اشترك في فتوح فارس ، وولاه عمر بن الخطاب على البصرة ، وفي سنة ٢١ ه ولاه عمر على الـكوفة ، وفي الفتنة التي قامت في خلافة عمان بن عفان اعتزل الفريقين .

وفى عهد معاوية ظهر زياد بن أبيه . وكان والياً على فارس من قبل على ابن أبى طالب ، فلما قتل على اعتصم زياد بولايته ، فبعث معاوية إليه المغيرة ليستميله إلى جانبه ، وقد استطاع المغيرة أن يثنيه عن رأيه ، وأرسل إليه معاوية كتاب الأمان . فسار إليه وسلمه مابقى عنده من أموال فارس ،

واستلحقه معاوية بن أبى سفيان فاعترف بإخوته كما اعترف أبوه من قبل ببنوته وشهد بذلك نفر من الناس ، و إن كان البعض ينكر صحة هذا النسب ومنهم عائشة أم المؤمنين . لهذا يقال له : زياد بن سمية نسبة إلى أمه سمية ، وزياد بن أبيه لجملهم اسم أبيه ، و بعضهم يلحقه بأبى سفيان . ومن الغريب أن يلحقه معاوية بأبيه مع مافى هذا الأمر من العار والخزى ، و إنما كان ذلك سياسة من معاوية . وقد امتاز زياد منذ نشأته بنشاطه وحزمه ، فأظهر كفاية فى العمل الذى أسند إليه فى الفتوح العربية كحاسب للفنائم مما جعل عمر بن الخطاب يثنى عليه ويتوقع له مستقبلا زهرا ، وولاه معاوية البصرة سنة ه ٤ ه حيث خطب فيها خطبته البتراء المشهورة (١) . ولما توفى المغيرة بن شعبة ضم معاوية ولاية المكوفة إلى زياد .

## توليث العهر ليرير:

أهجب معاوية بما شاهده من نظام وراثة الملك عند القياصرة والرومان ، ففكر فى نقل هذا النظام إلى الدولة العربية بعد أن رأى أن العامل الأساسى الذى أدى إلى تفرق كلة المسلمين إبما هو المنافسة على الحكم . فكر معاوية فى ذلك ، وما لبث أن هداه تفكيره إلى أن تلافى المنازعات على الخلافة لا يتم إلا بتولية ابنه يزيد ولاية العهد من بعده .

كانت هذه الخطوة التي خطاها معاوية طبيعية ، فقد تبين له مانجم من الويلات والفتن والشرور من نظام الخلافة المتبع عند وفاة كل خليفة ، فرأى أن يعهد بالأسر في حياته لابنه ولا يترك الأمر لجماعة من المسلمين ، حتى لا يتفرقوا ولا ينقسموا ، ولكن كان يحسن ألا يختار ابنه ، كا فعل أبو بكر

<sup>(</sup>١) سميت بالبتراء لأنه لم يـدأها بالبسملة أو الدعاء .

الذى عدل عن أولاده إلى عمر ، أو يحذو حذو عمر حين رشح للخلافة ستة من كبار الصحابة ليختار منهم المسلمون من أحبوا ولم يكن من بينهم ابنه .

واستعمل معاوية في أخذ البيمة لابنه يزيدكل أنواع الحبل والدهاء ، فكان « يعطى المقارب ، ويداوى المباعد ويلطف به ، حتى استوثق له أكثر الناس » وبايموا ابنه يزيد . فلما تمت بيعة أهل الشام والعراق ، ذهب إلى المدينة لأخذ البيمة له ، فقابله الحسين بن على وعبد الله بن الزبير وعبد الله بن عمر ، وتكلم ممهم في شأن البيعة ، فقال له ابن الزبير : نخيرك بين الاث خصال ، قال إعرضهن ، قال : تصنع كما صنع رسول الله صلى الله عليه وسلم أوكما صنع أبو بكر أوكما صنع عمر . قال معاوية : ما صنعوا ؟ قال : قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يستخلف أحداً فارتضى الناس أبا بكر ، قال : ليس فيكم مثل أبي بكر وأخاف الاختلاف ، قالوا : صدقت ، فاصنع كما صنع أبو بكر فإنه عهد إلى رجل من قاصية قريش ليس من بني أمية فاستخلفه . و إن شئت فاصنع كما صنع عمر ، جعل الأمر شورى في ستة نفر ليس فيهم أحد من ولده ولا من بني أبيه . قال معاوية : هل عندك غير هذا ، قال : لا ، فقال معاوية : فأقسم بالله ، لئن رد على أحدكم كلة من مقامى هذا لا ترجع إليه كلة غيرها حتى يسبقها السيف إلى رأسه ، فلا يبقين رجل إلا على نفسه . ثم دعا صاحب حرسه بحضرتهم ، فقال : أقم على رأس كل رجل من هؤلاء رجلين ، مع كل واحد سیف ، فإن ذهب رجل منهم یرد علی کلمة تصدیق أو تـکذیب ، فليضرباه بسيفهما ، ثم خرج وخرجوا حتى رقى المنبر .

هكذا بابع الناس يزيد بن معاوية . وكان يصح أن يرتاح المسلمون لهذا الاختيار ، لو لم يكن ولى العهد من المتصفين بشرب الخر والتهافت على اللهو والصيد، وغير ذلك من الصفات التي كان الخلفاء الراشدون بمنأى عنها . وسار معاوية

فى تنفيذ هذه السياسة بمنتهى الحيطة والمهارة ، فضم ابنه يزيد إلى الحملة البحرية التي أنفذها لفتح القسطنطينية فى الوقت الذى رشحه فيه لولاية العهد ليرفع من شأنه أمام المسلمين .

وكان المفيرة بن شعبة والى السكوفة متحمساً لأخذ ولاية العهد ليزيد، وذلك حين خاف أن يعزله معاوية ، فأراد بهذه الوسيلة التقرب للخليفة . وللوصول إلى ذلك ، ذهب المفيرة إلى الشام وقابل يزيد بن مماوية وأوضح له أنه من أفضل أبناء كبراء قريش وذوى السن فيهم وأنه من أحسبهم رأياً وأعلمهم بالسنة وأخبرهم بالسياسة ، وأنه ليس هناك ما يمنع أمير المؤمنين من أن يعقد له بالبيمة (١) ، فقال له يزيد و أو تر ذلك يتم ؟ قال : نعم ! » وأعلم يزيد إباه - بهذه الفكرة . فأحضر معاوية المغيرة وسأله عن هذا الأمر، فقالله ياأمير المؤمنين ! قد رأيت ماكان من سفك الدماء والاختلاف بعد عثمان ، وفي يزيد منك خلف فاعقد له . فإن حدث بك حادث كان كهفا للناس ، وخلفا منك ، ولا تسفك دماء ولا تـكون فتنة . قال معاوية : ومن لى بهذا ؟ قال المغيرة : أكفيك أهل السكوفة ويكفيك زيادة أهل البصرة ، وليس بعد هذين المصريين أحد يخالفك<sup>(٢)</sup>. وقد استطاع المغيرة بن شعبة أن ينجم في نشر هذه الفكرة ، ووجد من يميل إليها بين أهل الـكوفة الذين أنفذوا إلى مماوية وفدا يؤيد بيمة يزيد . أما زياد بن أبيه فنصح الخليفة أن يتريث ويأمر يزيد بالإقلاع عن لهو الشباب ، ولما مات زياد أرسل معاوية إلى مروان بن الحكم عامله على المدينة يقول ﴿ إِنِّي قَدْ كَبَرْتُ سَنِّي وَدَقَ عَظْمَى ۖ ، وَخَشَيْتُ الْاَحْتَلَافُ عَلَى الْأُمَّة من بعدى ، وقد رأيت أن الخير لهم من يقوم بعدى وكرهت أن أقطع أمراً دون مشورة من عندك فأعرض ذلك عليهم ، وأعلمني بالذي يردون به عليك . .

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن : ناريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ٢١٥ .

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير جـ ٣ ص ٢١٤

أراد معاوية بذلك أن يأخذ البيعة ليزيد من أهل الحجاز خاصة ، كما لذلك من أهية خاصة ، ولكمه نسى أن فكرة الشورى في احتيار الحليفة لا تزال قائمة في أذهان الناس ، وأن أهل الحجاز لم يألفوا نظام الأكاسرة والقياصرة ، وفضلا عن ذلك فقد كان ببلاد الحجاز كبار الصحابة وزعماء العرب ومن أبرزهم الحسين بن على وعبد الله بن الزبير وعبد الله بن عر وعبد الله بن الباس وعبد الرحمن بن أبي بكر وكلهم ذو مكانة عظيمة ، فلما قرأ مروان بن الحكم عامل معاوية على المدينة \_ على الناس في المسجد أن معاوية سيأخذ البيعة لابنه يزيد هاجوا وماجوا ، فقال عبد الرحمن بن أبي بكر ه ما الخيار أردتم لأمة محمد ، ولكنكم تريدون أن تجعلوها هرقلية . كلما مات هرقل قام هرقل » ، وقام الحسين ابن على فأنكر ذلك ، وفعل مثله عبد الله بن عمر وعبد الله بن الزبير ، فكتب مروان إلى معاوية بذلك .

قدم معاویة المدینة ، وحاول أن یقنع کبار الصحابة فیها . نخاطبهم فی شأن البیعة لابنه ، ولکنهم أبوا جمیعاً ، فلما رأی منهم إصراراً وعناداً ، أرسل فی طلبهم جمیعاً ، ومنهم عبد الله بن عمر وعبد الله بن الزبیر والحسین بن علی وعبد الرحن بن أبی بکر ، وقد عهد هؤلاء إلی ابن الزبیر فی أن یتکلم بلسانهم ، فلما دخلوا علی معاویة رحب بهم وقال : قد علمتم نظری لسكم ، وتعطفی علیه وصلتی أرحامكم ، ویزید أخوكم وابن عمكم ، و إنما أردت أن أقدمه باسم الحلافة ، وتكونوا أنتم تأمرون وتنهون ، فسكتوا ، فقال : أجيبونی ، ثم أشار إلی ابن الزبیر أن یتکلم ، فتکلم بما لا برضی معاویة ، وأقره الآخرون علی قوله ، فقال معاویة ، وأقره الآخرون علی قوله ، فقال معاویة ، وأی أنقدم إلیكم وقد أعذر من أرد ، إنی قائم فقائل مقالة ، فإیا كم أن تعترضوا علی حتی أتمها ، فإن صدقت فعلی صدق ، و إن كذبت فعلی كذبی ، وأقسم بالله علی حتی أتمها ، فإن صدقت فعلی صدق ، و إن كذبت فعلی كذبی ، وأقسم بالله

لئن رد على رجل منكم كلته حتى يضرب رأسه ، فلا ينظر امرؤ منكم إلا إلى نفسه ولا يبقى إلا عليها » .

وأمر أن يقوم على رأس كل رجل منهم رجلان بسيفهما ، فإن تنكلم يود بها عليه قوله قتلاه ، وخرج وأخرجهم معه واجتمع الناس ، حتى رقى المنبر فحطبهم قائلا : « قالوا إن حسيناً وابن أبى بكر وابن الزبير لم يبايعوا ليزيد ، وهؤلاء الرهط سادة المسلمين وخيارهم ، لا نبرم أمراً دونهم ، ولا نقض أمراً إلا عن مشورتهم ، وإلى دعوتهم فوجدتهم سامعين مطيعين . فبايعوا وسلموا وأطاعوا» . ودعا الناس إلى البيعة فبايعوا ، ثم قربت رواحله فركب ومضى ، فقال الناس للحسين وأصحابه : قلتم لا نبايع ، فلما دعيتم وأرضيتم ، بايعتم ، قالوا : لم نفعل ، قالوا : « بلى ، فعلتم و بايعتم ، أفلا أنكرتم ؟ قالوا : خفنا القتل وكادكم بنا قالوا : خفنا القتل وكادكم بنا

لم يأبه معاوية لهذه المعارضة التي قامت في بلاد الحجاز ، فسكتب لعاله أن يمهدوا لبيعة يزيد في الأمصار ، وأن يرسلوا إليه الوفود في دمشق لإعلان رضاهم عن تلك البيعة ، وقد تكلم في هذه الوفود الضحاك بن قيس الفهرى ودعا لبيعة يزيد ، وتحققت بذلك سياسة معاوية ، فأعلن البيعة لابنه بعد أن خطبهم الضحاك وغيره ، في تعظيم الإسلام وحرمة الخلافة وفضل يزيد وعلمه بالسياسة وما يترتب على بيعته من جمع كلة المسهين . وعلى هذا النحو تمت بيعة يزيد .

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير جـ٣ س ٢١٧ -- ٢١٨ .

## الفنوح فى عهد معاوية :

عتاز عهد مماوية لا بالتطور السياسي فحسب، بل إن همة المسلمين انجهت أيضاً إلى الفتح، فقد انسعت الدولة الإسلامية في عهد معاوية شرقاً وغرباً، في الشرق قام ولاته على خراسان بفتح « هارات » و « خوارزم » ، كا استولوا على بعض بلاد الهند والسند، بل وعبرا نهر جيحون وهاجموا بخاري (۱) وسمرقند. وفي الغرب سار عقبة بن نافع من برقة واستولى على إفريقية (۱) من الرومان . وأسلم على يديه كثير من البربر، وقد عمل العرب على إدخالهم في جيوشهم ، و بذلك تسنى لهم أن يجذبوهم إلى الإسلام ، و بنى عقبة على أثر انتصاره مدينة « القيروان » وأقام بها المسجد الجامع ، ولم يكتف عقبة بذلك بل سار سنة ٥٠ ه حتى وصل إلى الحيط الأطلسي ، ولم ترهبه هجات الرومان على جيوشه عند تقدمه . ولم يلبث عقبة أن عزل وولى مكانه «أبو المهاجر » مولى مسلمة بن محلد الذي ولاه معاوية مصر و إفريقية ، و بلغ أسطول الشام في عهد معاوية ، و بلغ أسطول الشام في عهد معاوية .

اتجه معاوية ناحية الشمال ، حيث الدولة الرومانية الشرقية ، التي كانت تغير على البلاد الإسلامية المجاورة لها . ولذلك رتب معاوية أمر غزوها برا ويحرا عن طريق الأسطول في البحر ، كما رتب ما عرف عاسم الشوائي والمسوائف . وفي سنة ٤٧ ه سار فضالة الأنصاري على رأس جيش كبير ثم أمده بقوة على رأسها يزيد بن معاوية ، وحاصر الجيش القسطنطينية نفسها سنة ٤٨ ه وهو الحصار الأول في خلافة معاوية ، وقد بذل القائدان العربيان

 <sup>(</sup>۱) دخل المسلمون بخاری بقیادة سعید بن عثمان الذی خلف عبید الله بن زباد علی ولایة خراسان .

<sup>(</sup>٢) أى تونس الحالية .

فضالة ويزيد جهوداً جبارة ضد المدينة العظيمة ، والكنها فشلت بسبب مناعة حصون المدينة ودفاع قسطنطين الرابع ، ولم يكن هذا الحصار القسطنطينية هو الوحيد الذي حدث أيام معاوية ، بل إن الأسطول الإسلامي حاصر المدينة سبع سنوات ، ما بين سنتي ٤٠ ، ٠٠ ه ، وقاست القسطنطينية كثيراً من جراء هذا الحصار ، ولكنها نجت من شره في النهابة بفضل « النار اليونانية » ، التي كانت تشتمل حتى على سطح المساء ، وأخيراً عادت قوات المسلمين البحرية من شره البوسفور » بعد أن فشلت في فتح القسطنطينية .

# موقف معاوية إزاء الخوارج واشيعة :

كانت الأمة الإسلامية حتى ولى معاوية الخلافة ثلاثة أحزاب: أتباع بنى أمية وشيعة على ، والخوارج وهم أعداء الفريقين . وكانت بلاد المشرق: العراق وفارس ، مركزاً لنشاط الخوارج الذين كانوا يثورون كلا مكنتهم الفرصة . وقد قويت شوكتهم منذ قيام الدولة الأموية ، فواجه معاوية ابن أبى سفيان معارضة قوية منهم ، وهماوا على مناوأة سلطته فى كل من الكوفة والبصرة ، كا كانوا يرون أن غيرهم من المسلمين كفار ، وأن دماءهم وأموالمم والبصرة ، كا كانوا يرون أن غيرهم من المسلمين كفار ، وأن دماءهم وأموالهم حلال . ولذلك كان لا بد من أن يتبع معاوية معهم طريق الشدة والقمع المأمن شرهم ، و يحسول دون ما يلقونه من بذور التفرقة التي كادت تودى بالأمة الإسلامية .

ولما استنب الأمر لمعاوية سنة ٤١ ه، عول الخوارج على قتاله، وكان على رأسهم ورقة بن نوفل الأشجعي، الذي اعتزل عليا في خسمائة من الخوارج في « شهرزور » (١) فأرسل معاوية إليهم جيشين من أهل الشام.

<sup>(</sup>١) شهر : زور إقليم واقسع في بلاد الجبل من أردبيل وهمذان وأهلها من الأكراد عنازون بالبأس والشدة. ياقوت : معجم البلدان .

ولكنه هزم على يد الخوارج ، مما دعاه إلى أن يخاطب أهل الكوفة قائلا : 

« لا أمان لكم والله عندى حتى تكفوا بوائة كم (١) » . فخرج أهل الكوفة لقتال الخوارج فقالوا لهم : « ويلكم ما تبغون ؟ أليس معاوية عدونا وعدوكم ؟ دعونا نقاتله فإن أصبناه كنا قد كفيناكم ، وإن أصابنا كنتم قد كفيتمونا » . فأبى أهل الكوفة إلا القتال حتى يغلبوهم .

وقام من بعدهم جماعة برعامة «حيان بن ظبيان» ودخلوا الكوفة في عهد واليها المفيرة بن شعبة بعد أن خطبهم حيان خطبة حاسية ، واتفقوا على مناوأة الخوارج في غرة شعبان سنة ٤٣ ه . ولما علم المفيرة بأمرهم قبض على جماعة منهم ومن بينهم حيان وأودعهم السجن ، وضيق على الباقين الخناق حتى غادروا الكوفة ، ثم سير ضدهم جيشاً من الشيعة يربو على ثلاثة آلاف من كبارهم فقضى عليهم قضاء تاماً . وقد ضعفت شوكة الخوارج بفضل ما أبداه زياد بن أبيه من الشدة والقسوة في معاملتهم ، ولم تقم لهم قائمة مدة ولايته على العراق .

ولما ولى عبيد الله بن زياد بن أبيه البصرة ، تحركوا سنة ٥٨ هـ ، إذ ظنوه عينا ، ولكنه ما لبث أن شتهم وقتل منهم كثيرين ، ولكن مقاومة الشيمة لم تكلف معاوية عناء كبيرا كالحوارج ، وقد خدت روح التشيع في نفوس أهل الكوفة وانضووا تحت لواء معاوية الذي أصبح صاحب السلطان المطلق على إثر نزول الحسن بن على له عن الخلافة ومغادرته الكوفة . وغضبت الشيمة في الكوفة عند ما رأت المفيرة بن شعبة يلعن علياً كلا قام خطيبا ، وقاطعه زعيمهم « حُجْر بن عدى » مرة عندما سمعه يسب عليا و يمدح عثمان وقال له : إن من تذمون وتعيرون لأحق بالفضل ، وإن من تزكون وتطرون أولى

<sup>(</sup>١) البو ثق : جم بائفة وهي الأمر المهلك .

بالذم » (١) . فقال له المغيرة : « و يحك يا حجر ! اتق السلطان وغضبه وسطوته ، فإن غضب السلطان أحيانا مما يهلك أمثالك . وازداد غضب حجر وأصحابه لاستمرار زياد بن أبيه — عندما ولى الكوفة بعد المغيرة — فى لعن على ، وعقدوا الاجتماعات لسب معاوية ، وأدى هذا إلى أن اتبع زياد بن أبيه سياسة الحزم والشدة إزاء الشيعة ، وأرسل أخيراً صاحب شرطته فقبض على حجر وأرسله هو وأصحابه إلى معاوية ، فقتله هو ومن ثبت على ولائه لعلى بن أبى طالب وأما من تبرأ من على فقد عفا عنه ، وذلك فى سنة ٥١ هـ (٢) . وصار التشيع من ذلك الحين أمراً نظرياً ، ولا غرو فقد كان ينقص بعضهم الحاس المتشيع من ذلك الحين أمراً نظرياً ، ولا غرو فقد كان ينقص بعضهم الحاس المبدأ الذي كانوا يعتنقونه .

وتوفى معاوية في رجب سنة ٦٠ هـ، وقبره في دمشق .

۲ – بزید بن مماویة

٠٢ - ١٢ ه = ١٨٠ - ١٨٠

توليته الخلافة :

اعتلى يزيد عرش الخلافة فى دمشق بعد وفاة أبيه معاوية ، وامتنع عن بيمته : الحسين بن على ، وعبد الله بن الزبير ، وعبد الله بن عر . أما عبد الله ابن الزبير فقد فر إلى مكة هو والحسين ، وأخذ عبد الله يعمل على بث الدعوة لنفسه ولسكنه وجد فى الحسين منافسا قوياً فلم يجرؤ على مناوأته ، وذلك لأن ابن الزبير يعلم أن الحسين أحق بالخلافة منه على اعتبار أنه بعد وفاة أخيه الحسن أصبح رجل الشيعة ، وهو فوق ذلك ابن على بن أبى طالب ، وحفيد النبى

<sup>(</sup>۱) الطبري ج ٦ ص ١٤٢

<sup>(</sup>۲) الطبری ج ٦ س ١٥٠ .

صلى الله عليه وسلم . ولذلك عمل ابن الزبير على إخراج الحسين من الحجار حتى يصفو له الأمر هناك .

ولما طلب عامل المدينة من الحسين بن على أن يبايع يزيدا بالخلافة ، قال له : 

و أما البيمة فإن مثلى لا يمعلى بيمته سراً ولا أراك تجتزى - بها يبنى سراً دون أن تظهرها على رءوس الناس علانية . . . فإذا خرجت إلى الناس فدعوتهم إلى البيمة دعوتنا مع الناس فكان أمراً واحداً » . فقال له الوليد ، وكان يؤثر المعافية : فانصرف على اسم الله . وعلى أثر هذه المقابلة توجه الحسين إلى مكة وكانت الشيمة بالكوفة فاجتمعوا وأرسلوا إليه كتابا جاء فيه : أما بعد ، فالحد لله الذى قصم ظهر عدوه الجبار العنيد الذى اعتدى على الأمة ، فانتزعها حقوقها واغتصبها أمورها وغلبها على فيتها ، وتأمر عليها على غير رضى منها ، ثم قتل واغتصبها أمورها وغلبها على فيتها ، وتأمر عليها على غير رضى منها ، ثم قتل خيارها واستبقى أشرارها ، فبعداً له كما بعدت ثمود إنه ليس علينا إمام ، فأقدم علينا لعل الله إن يجمعنا بك على الهدى » (۱) . ثم أتبعوا هذا الكتاب بكتب علينا لعل الله إن يجمعنا بك على الهدى " حضروا الاجتماع ، وقد قيل إن الحسين أخرى ذكروا فيها أسماء الشيعيين الذى حضروا الاجتماع ، وقد قيل إن الحسين تسلم نحواً من مائة وخسين كتاباً من مختلف الجاعات ، وكان ذلك فى شهر ذك الحجة سنة ، ٣ ه (٢).

## ببن بزير والحدين بن على :

كان الحسين طيب رجلا طيب القلب ، اغتر بدّعوة الشيعة ، فأرسل ابن عمه مسلم بن عقيل إلى الكوفة ليبلغه حقيقة الأمر ، وخرج إليها مسلم والتقى بالشيعة وانخدع بما شاهد ، وأرسل إلى الحسين يستحثه على القدوم إلى الكوفة ، والتف الشيعة حول مسلم . على أن والى الكوفة وقتئذ ، النعان بن بشر الأنصارى ،

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة: الأمامة والسياسة ج ١ ص ٣ 🗕 ٤ ٠

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن : الفاطميون في مصر ص ٣٢ ..

لم يعمد إلى تتبع مسلم وأصحابه ، ولكن بعض أنصار الأمويين كتبوا إلى يزيد عسلك النعان فعزله .

ولى يزيد مكان النمان ، عبيد الله بن زياد أمير البصرة وجعله أميراً على البلدين وعهد إليه فى قمع الشيعة ، فأخذهم عبيد الله بالشدة وذهب أولا إلى البصرة وخطب فيها ، ثم إلى السكوفة حيث قبض على كبار الشيعة وخاصة مسلم بن عقيل وأنصاره ، وهكذا قضى ابن زياد على بوادر الفتنة . ولم يدرك الحسين هذا الموقف من أول الأمر ، إذا به لما استبطأ أخبار مسلم عزم على الخروج فتصح له عبد الرحمن بن الحارث وعبد الله بن عباس بالتريث ، ولسكنه لم يستمع إليهما .

خرج الحسين وسار إلى الـكوفة على رأس فئة قليله لم يتجاوز عددها ثمانين رجلا ، وقد قابله الفرزدق في طريقه فسأله الحسين عن أهل السكوفة فقال له : «خلفت قلوب الناس معك ، وسيوفهم مع بنى أمية » (۱) ؛ ولما علم ابن زياد بخروج الحسين وأصحابه من الحبجاز ، أمر بمراقبة الطرق المؤدية من الحبجاز اللى السكوفة ، وعهد إلى قوة من ألف فارس لتأتى بالحسين وأصحابه ، فلما اقترب الحسين من السكوفة منع من دخولها في غير عنف ، وقال له ابن يزيد التميمى المدالقوة ، إرجع فإنى لم أدع لك خلنى خيراً أرجوه ، ومن ثم داخل الحسين قائد القوة ، إرجع فإنى لم أدع لك خلنى خيراً أرجوه ، ومن ثم داخل الحسين الشك وطلب الرجوع إلى الحجاز والذهاب إلى الخليفة في بغداد . غير أن القائد عرب سعد بن أبى وقاص ، الذى خلف يزيد في القيادة منعه من ذلك ، كما أن إخوة مسلم بن عقيل صموا على أن يأخذوا بثأر أخيهم أو يقتلوا دونه ، فنزل الحسين عند رأيهم وسار حتى لقيته خيل ابن زياد ، فعدله إلى كربلاء حيث نشب القتال في العاشر من الحرم سنة ٦٦ ه ، إذ أن عبيدالله بن زياد أرسل رجلا أشد بأساً من الحر بن يزيد التميمي وهو عمر بن سعد بن أبى وقاص لتأديب

<sup>(</sup>۱) المسعودى : مروج الذهب ج س ٦٥ .

الحسين ، ومعه أوامر مشددة بأن يؤتى له بالحسين ومن معه أسرى ، فلما رأى الحسين ضآلة قوته وعجزه على القتال بها طلب الإذن له بالذهاب إلى الخليفة يزيد أو الرجوع إلى الحجاز فرفض طلبه . وأخيراً أراد القتال ، وقاتل الحسين وأصحابه قتالا عنيفاً . وانتهى الأمر بأن قتل وجميع من كانوا معه ولم يبق إلا النساء والأطفال ووقع النهب والسبى في عسكره وذراريه ، ثم حملت النساء ورأسه إلى يزيد بن معاوية بدمشق فرد نساءه إلى المدينة . وقد أدت حادثة كر بلاء إلى ازدياد انتشار مذهب التشيع وخاصة بين الفرس ، أما قبل ذلك فقد كاد التشيع أن يكون قاصراً على العرب .

على أن الحسين قد خرج فى شكل عصيان المخلافة وثورة على الدولة الحاكمة دون أن يستمد بقوات كافية لمواجهة الطوارى، والأحداث ودون أن يعمل حسابا لما سيفعله الخليفة فى سبيل احتفاظه بكيانه وتوطيد ملكه ، إذ جرد أكبر عدد من قواته المضرب على أيدى الثوار . وتألم الناس لمقتل الحسين حفيد النبى عليه السلام وابن على ، وخاصة بعد أن اتضح أن عبيد الله بن زياد والى الكوفة والخليفة يزيد بن معاوية لم يعاملا أهل البيت بالإجلال والإكرام الواجبين لمقامهم .

ولقد ألقت مذبحة كربلاء الفزع والهلع فى جميــ البلاد الإسلامية ، كا أشملت فى نفوس الفرس ذلك الحاس الوطنى الذى ساعد بنى العباس على إسقاط دولة الأمويين (1) . وكما قيل إن الحسين - بصرف النظر عن مكانته ومنزلته فى قلوب المسلمين - كان خارجا على الدولة ، فإنه اعتبر شهيداً فى الوقت الذى عد فيه يزيد سفا كما للدماء (٢) وتوحدت صفوف الشيعة عقب تلك الموقعة

Sayed Ameer Ali: A Short History of the Saracens, p37 .(1)

Nicholson: Literary History of the Arabs, P. 198. (7)

وصمموا على الأخذ بنأر الحسين ، وخاصة الفرس الذين كانوا يرون أن هذا الوقت فرصة تسنح لهم للتخلص من سلطان العرب وسيطرتهم والاستقلال بدولتهم .

## بين يزبر وعبرالله بن الزبير:

لم يجرؤ هبد الله بن الزبير على الجهر بطمعه فى الخلافة والحسين على قيد الحياة ، لأنه يعلم أن الحسين أحق بها منه . فلما قتل الحسين أظهر ابن الزبير حقيقة ما يرمى إليه ، ولكنه فى الوقت نفسه أثار السخط على قتلة الحسين وشاد بذكره.

وفي ذلك الحين ، اجتمع أسحاب ابن الزبير حوله وأوضحوا له أنه أحتى رجل بالخلافة بمد الحسين و بدءوا في أخذ البيمة له سراً . ولما بلغ يزيد أن ابن الزبير أخذ البيمة لنفسه أقسم ليفتقمن منه كما انتقم من الحسين ، وله كنه آثر أن يبعث رسولا يمرض عليه الصلح كي تصفو العلاقة بينهما فرفض ابن الزبير . وله كن يزيد مع ذلك عالج الأمر بالأناة والصبر ولم يتعجل الحوادث ، حتى اتضح له أن الأمور في المدينة تسير من سيء إلى أسوأ وفي أشد الحالات فتنة واضطراباً بتحريض ابن الزبير ، وتحرجت الأحوال حين ثار أهل المدينة وخلعوا يزيد وطردوا عامله وضيقوا على من كان بها من بني أمية حتى استغاثوا بيزيد . وكان أهل المدينة قد ولوا على أنفسهم « عبد الله بن حنظلة الفسيل » ، و بهدا كان هناك ثلاثة يدعون الخلافة : يزيد في دمشق ، وابن الزبير في مكة ، وعبد الله بن حنظلة في المدينة .

ولم يجد يزيد بداً من أن يبدأ العمل الجدى ، فأمر الجيش بالسير إلى المدينة بقيادة مسلم بن عقبة المرى ، وكان من جبابرة العرب طاعناً فى السن مريضاً ، وما كاد الجيش الأموى يصل إلى وادى الحرة الواقع شمال المدينة المنورة حتى خرج إليه أهلها ، وهناك جرت معركة هائلة هى واقعة الحرة ، وأسفرت عن هزيمة

أهل المدينة وقتل عدد كبير منهم ، وقتل في هذه الموقمة ألف وسبمائة من قريش والأنصار والمهاجرين ووجوه الناس وكان من بينهم ثمانون رجلا من أصحاب النبي عليه السلام كما قتل عشرة آلاف من سائر الناس من الموالي والعرب سوى النساء والصبيان ، على أن بني هاشم لم يشتركوا في معركة الحرة ولزموا بيوتهم ولذلك لم يقتل منهم إلا ثلاثة فقط . و بعد هذه الهزيمة استباح جيش مسلم بن عقبة المدينة ثلاثة أيام وأسرف هو وجنده في السلب والنهب والاعتداء ، ولذلك لم يورد المسرف » (1).

و يظهر أن المداوة بين الأنصار و بين قريش هي التي أدت في النهاية إلى حدوث تلك الموقعة ، وقيل إنها صدى لواقعة بدر . على أن موقعة الحرة في الواقع ، هي نتيجة المتنافس بين فريق يريد الوصول إلى الحكم ، وفريق يدافع عما صار إليه من السلطان : فالحسين والزبير يطلبان الخلافة ، ويزيد يتمسك بعرشه . وفي سبيل ذلك ، استباح كل منهما حرمة الخلافة ، وخربت المدينة بعد تلك الموقعة وفقدت رونقها ، على أنها ظلت مركزاً من المراكز العلمية الأولى في الإسلام ومقراً لكبار المفسرين والمحدثين من أهلها .

و بعد واقعة الحرة ، أمر يريد قائده مسلم بن عقبة المرى بالمسير إلى مكة حيث يقيم هبد الله بن الزبير ، إلا أن مسلماً أدركه الموت أثناء الطريق ، فتولى قيادة جيوش يزيد من بعده الحصين بن نمير السكونى ، وكان يزيد قد أوصى بتوليته إذا مات مسلم ، فسار بالجيش إلى مكة وحاصرها في أوائل سنة ٦٤ هـ ، وهذه أول مرة فيها تحاصر مكة في التاريخ الإسلامي ، وكان ابن الزبير قد آوى إليها واعتصم بها على اعتبار أنها حرم مقدس لا يحل فيه القتال ، وكان كثير من أهل المدينة قد انضوى تحت لواء عبد الله بن الزبير للدفاع عن مكة كما انضم

<sup>(</sup>١) المسعودي : مروج الذهب ج ٢ ص ٩٢ .

إليه بمض الخوارج ، ونصب على جبل أبى قبيس المواجه للكعبة المجانيق . أما أصحاب ابن الزبير فتحصنوا فى بيت الله الحرام ، ودار القتال فأصابت المجانيق السكعبة وهدمتها وأحرقتها حتى تواردت أحجار المجانيق على البيت مما أدى إلى هدم الكعبة فى الثالث من ربيع الأول سنة ٦٤ ه(١) .

بيناكان القتال دائراً بين الفريقين جاءهم خبر وفاة يزيد ، فأرسل الحصين إلى ابن الزبير يقول : « إن الذى وجهنا إلى محاربتك قد هلك ، فهل لك فى الموادعة وتفتح لنا الأبواب فنطوف بالبيت و يختلط الناس بمضهم ببعض » . فأجابه ابن الزبير إلى طلبه ووقفت الحرب بين الفريقين ، ثم دعا الحصين عبد الله ابن الزبير إلى الذهاب معه إلى الشام ليأخذ له البيعة من أهلها ، فأبى ابن الزبير لأنه أراد أن يعيد إلى بلاد الحجاز مجدها و يجعلها مركز الخلافة . وبذلك عاد الحصين هو وأتباعه ورفعوا الحصار عن مكة ، بعد أن ألحقوا بالكعبة الخسائر الفادحة ، وهكذا ضاعت الفرصة من ابن الزبير .

## ٣ - معاوية الثانى

#### ٣٢ ه = ١٨٠٠

بوفاة يزيد ، انتقل الملك إلى ابنه معاوية المعروف باسم معاوية الثانى ، وكانت سنه إذ ذاك ثمانية عشرة عاما ، ولم يزد عهده فى الخلافة على أربعين يوما ، وكان انتقال الملك إليه بوصية من أبيه جرياً على السنة التي سنها معاوية ، وهي حصر الملك فى بنى أمية ، ولكن هذه الوصية لم تلق احتراماً وتأييداً ، ولذلك قام الخلاف مباشرة بعد وفاة يزيد ، فقد كان معاوية شاباً مريضاً ضعيف الإرادة ، فلم يلبث أن تنازل عن الخلافة وفكر فى ترشيح رجل للخلافة كا فعل

<sup>(</sup>١) المسمودى : مروج الذهب ج ٢ س ٩٧.

من قبل أبو بكر وعمر بن الخطاب ، ولكنه لم يجد الرجل الذي يصلح لها فاقتدى بممر في اختيار ستة ينتخب الخليفة من بينهم رجلا فلم يفلح ، فترك الأمرشورى للناس يولون أمرهم من يشاءون ، ثم لزم بيته حتى مات بعد أيام من تنازله عن الخلافة .

اضطرب أمر بنى أمية على أثر تنازل معاوية بن يزيد عن الخلافة ، ولسكمهم استطاعوا أن يسيطروا على الموقف ، وعقدوا اجتماعاً فى الجابية سنة ٦٤ هـ بايعوا فيه مروان بن الحسكم بالخلافة ، وجعلوا ولاية الحسكم من بعده لخالد بن يزيد ثم لعمرو بن سعيد ، وبهذه الطريقة أرضوا جميع الذين كانت تتوق نفوسهم للخلافة كا وحدوا كلة أنصارهم .

## ع – مروان بن الحكيم

#### 37 - 07 4 = 7AF - 0AF -

مروان بن الحسكم من البيت الأموى الذى طالما عادى النبي عليه السلام أيام دعوته ، ولما ولى عثمان بن عفان الخلافة قرّب مروان إليه واتخذه مشيراً له وأصبح ساعد عثمان وكاتبه ومدبره ، وبعد مقتل عثمان بايع علياً وأقام بالمدينة واعتزل السياسة بعد واقعة الجل ، وظل على هذه الحال حتى آلت الخلافة إلى معاوية فولاه على المدينة ، ولما مات معاوية الثاني وأصبح منصب الخليفة شاعراً احتدم النزاع بين عرب الشام على الخلافة . وساء قبيلة « قيس » حكم بني أمية الذي اعتمد على المينيين ، فاجتمعت بزعامة الصحاك بن قيس الفهرى في مرج راهط وبايعت عبد الله بن الزبير، كما اجتمعت « كلب » حيث مال فريق إلى خالد بن يزيد بن معاوية وفريق آخر مال إلى مروان بن الحسكم مال فريق إلى خالد بن يزيد بن معاوية وفريق آخر مال إلى مروان بن الحسكم

ابن العاص ، غير أنه ظهر لهم أن الفرع السفياني ليس فيه من يستطيع مناهضة ابن الزبير فقد كان خالد صفيراً ، فعدلوا عنه إلى مروان بن الحكم لسنة وشيخوخته ، واتفقوا على أن يلى الخلافة من بعده : خالد بن يزيد بن معاوية ثم عمرو بن سعيد بن العاص .

# مَّل الملك إلى الفرع المرواني :

لم يستقر الأمر لمروان بن الحكم إلا بعد أن بذل جهداً كبيرا ، فقد سار إلى الضحاك بن قيس القهرى وهزمه في موقعة مرج راهط في الحجرم سنة ٦٠ هـ ، و بذلك انتصر العنصر اليمني على المصرى ، وظاهر هذه الموقعة أنها بين الأنصار وابن الزبير و بني أمية ، ولكمهاكانت في الواقع بين عرب الشام « القيسية » وعرب الجنوب وهم «كلب » . وقد دامت هذه الموقعة عشرين يوماً وانتهت بهزيمة القيسية هزيمة شنماء ، وقتل فيها الضحاك بن قيس ، وهكذا انتصر مروان بن الحكم . وقد أذكت هذه الموقعة نار العصبية القبلية بين اليمنية والمضرية من جديد ، لا في الشام فحسب ، ولكن في سائر الولايات الإسلامية وخاصة في خراسان ، وظهر العداء بين اليمنية والمضر بة في صورة نزاع مقصل بين عرب الشمال وعرب الجنوب، وامتد لهيب العصبية إلى أقامي البلاد التي وصلت إليها الفتوح العربية فيما شنه هؤلاء وأولئك من حروب أهلية ومعارك دموية (١) وقد أسفرت موقعة مرج راهط عن نتأئج هامة : فقد انتقل الملك من الفرع السفياني إلى الفرع المرواني ، وأصبح نظام الملك الوراثي الذي سنه معاوية حقيقة واقمة ، و بعثت العصبية القبلية التي كانت عاملا كبيرا في مجرى الحوادث في العصر الأموى .

<sup>(</sup>١) حسن ابراهم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ٢٢٢ .

#### سياسة مروان آزاء الأمصار :

وجه مروان اهتمامه بعد ذلك إلى الأمصار الأخرى غير الشام ، فذهب بنفسه ومعه ابنه عبد العزيز إلى مصر ، حيث كان عبد الله بن الزبير قد أرسل إليها والياً من قبله اسمه « عبد الله بن جَعْده » . وقد استطاع مروان أن يهزم ابن جحدم وأتباعه في موقعة الخندق (۱) قرب الفسطاط في أول اجمادى الأول سنة ٣٥ هـ ، و بنى مروان الدار البيضاء التى اتخذها مركراً له ، ثم أخذ البيعة من الناس ، إلا أن نفراً قليلا ظلوا على بيعتهم لابن الزبير ، ولم يحدم وان إداء إصرارهم إلا أن ضرب أعناقهم (٣) ، وولى مروان ابنه عبد العزيز على مصر وعاد هو إلى الشام ، و بعد عودته إلى بلاد الشام سير حملتين : إحداهما إلى الحجاز حيث دعا عبد الله بن الزبير لنفسه بالخلافة ولكنها هزمت ، والأخرى إلى بلاد حيث دعا عبد الله بن الزبير لنفسه بالخلافة ولكنها هزمت ، والأخرى إلى بلاد العراق حيث كان الشيعة قد قاموا في الكوفة سنة ٣٥ هـ ، وأظهر وا ندمهم على مافرطوا في حق الحسين وتابوا إلى الله من مسلكهم إزاءه ، ولذلك ستموا هلى مافرطوا في حق الحسين وتابوا إلى الله من مسلكهم إزاءه ، ولذلك ستموا وإسنادها إلى أحد رجال البيت ، فلم تنم الحملة بشيء يستحق الذكر .

# نهاية مكم. :

لم يحكم مروان مدة طويلة ، فقد كان شيخًا مسناً ، وبعد أن تم له الأمر في مصر والشام ، حاول تعديل ماتم في مؤتمر الجابية ، بتحويل الخلافة من بعده لابنه عبد الملك بدلا من خالد بن يزيد ، وكان مروان قد تزوج أم خالد

 <sup>(</sup>١) كان أصحاب ابن جعدم قد أشاروا عليه بأن يحفر خندةا وقد تم حفره في شهر
 واحد وموقعه الآن بجبة القرافة .

<sup>(</sup>۲) المقريزي : الخطط ج ٢ س ٣٣٧ -- ٣٣٨ .

«أرملة يزيد » محاولة منه في إذلال خالد أو ليرجمه عن رأيه في الخلافة ، وكان يحقر من شأن خالد ليصد عنه أهل الشام ، وقد دخل خالد يوماً على مروان فتصبه وعيره بأمه ووصفها وصفاً قبيحاً . فغضب لذلك وأخبر أمه بما حدث ، فقالت له « لايعرفن ذلك منك وأسكت فإنى أكفيكه » ، وقد انتقمت أم خالد من مروان بأن وضعت على وجهه وسادة لم ترفعها حتى مات ، ولما علم بذلك ابنه عبد الملك أراد أن يقتلها ، فأشير عليه بالعدول عن رأيه حتى لا يتحدث الناس بأن إمرأة قتلت أباه ، فيلحق به العار (۱) .

ومات مروان بن الحسكم سنة ٦٠ ه ، بمد أن عهد بالخسلافة إلى ابنه عبد الملك ، ثم لابنه عبدالمزيز ، فكان ذلك توكيداً للنظام الذى وضعه معاوية وهو نظام الملك الوراثى ، وهكذا نقض مروان العهد الذى أخذه على نفسه فى مؤتمر الجابية .

## ٥ – عبد الملك بن مروان

ولد عبد الملك بن مروان فى المدينة سنة ٣٦ ه فى خلافة عثمان بن عفان ، ويجتمع نسبه من جهة أبيه وأمه فى أبى العاص ، وأمه عائشة بنت معاوية ابن المغيرة بن أبى العاص بن أمية . اتصف بالشهامة ، وعرف بالتدين فقد حفظ القرآن الـكريم عن عثمان بن عفان ، وسمع الحديث من أبى هريرة وجابر ابن عبد الله وغيرهما من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠).

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ٢٢٣٠

<sup>(</sup>۲) ابن سعد: كتاب الطبقات الكبرى ج ٥ ص ١٧٣ .

الصعوبات التي وامهة :

#### ١ - ظهور التوابين :

وقد عمل عبد الملك منذ توايته أمر الخلافة على توطيد سلطان الأمويين في الدولة العربية ، فبدأ بإرسال الإمدادات الوفيرة إلى عبيد الله بن زياد والى الكوفة ليتمكن بها من القضاء على نفوذ الشيعة الذين كانوا قد اجتمعوا في الكوفة قبل وفاة مروان بن الحكم ، ونادوا بضرورةالعمل على أخذ ثأر الحسين ، وأطلقوا على أنفسهم اسم « التوابين » وأمروا عليهم رجلا إسمه سلمان بن صرد ، وانضم إلى تلك الطائفة عدد وافر من الناس حتى بلغ عددهم أربعة آلاف ، واجتمع التوابون وساروا حتى وصلوا إلى « عين الوردة » سنة ٥٠ ه حيث اشتبكوا بعبيد الله بن زياد الذي أرسله مروان بن الحكم للاستيلاء على العراق ، ثم أمره عبد الملك بن مروان عليها ولحق بالشيعة كثير من أهل البعرة والمدائن ، ولما تلاق الجيشان حلت الهزيمة بالشيعيين بعد أن أبلوا البعرة والمدائن ، ولما تلاق الجيشان حلت الهزيمة بالشيعيين بعد أن أبلوا بلاء حسناً وقتل رئيسهم سلمان بن صرد وفر المنهزمون إلى بلادهم (۱) . وقد أدت تلك الواقعة إلى نفس النتيجة التي انتهت إليها واقعة كربلاء .

#### ۲ – ثورة المختار :

ولم يكد عبيد الله بن زياد يفرغ من التوابين حتى فوجىء سنة ٦٦ ه بظهور الخنار بن أبى عبيد الثقنى ، أحد قواد الجيوش الإسلامية فى المراق زمن عمر ، إذ أنه لما اضطربت أحوال الدولة المربية بعد مقتل على ، أراد المختار أن يستميد نفوذه ، فاتصل بالحسن بن على بن أبى طالب ، فلما تخلى الحسن عن حقه

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج ٤ س٧٧ — ٧٩.

في الخلافة لمعاوية اتصل بالحسين ، و بعد مقتل الحسين اتصل بابن الزبير ولكن ابن الزبير كان قليل الثقة به لما أبداه من التقلب ، فقد كان من الأمويين ثم أصبح من أصحاب ابن الزبير ، ولكنه مالبث أن سجن في الكوفة لأن واليها أساء الظن به ، إلا أن المختار أعمل الحيلة واستمال إليه الشيعة وادعى أنه مرسل من قبل محمد بن على بن أبي طالب المعروف بابن الحنفية ، للأخذ بثأر الحسين ، و بعد إطلاق سراحه استمال أيضاً فريق الموالي الذين كانوا بالسكوفة وكون جيشاً من العرب والموالي وقاد حركة عدائية ضد والى الكوفة بالسكوفة وكون جيشاً من العرب والموالي وقاد حركة عدائية ضد والى الكوفة واستولى فعلا عليها ، وأخذ يعد الددة لمحاربة عبيد الله بن زياد للانتقام منه ؛ لأنه قاتل الحسين في الكوفة ، ومنر به ضر بة أفقدته إحدى عينيه ، و بذلك يمكن القول أن ثورة المختار كانت وضر به ضر بة أفقدته إحدى عينيه ، و بذلك يمكن القول أن ثورة المختار كانت لأسباب عامة وأسباب خاصة .

التقت قوات ابن زياد مع جيش المختار الذي كان يقوده إبراهيم بن الأشتر عند نهر الخازر ، أحد فروع دجلة ، ودارت الدائرة على ابن زياد ، وقتل فى تلك الواقعة هو وكثير من أشراف أهل الشام ، وكان عبد الملك قد سار فى سنة ٦٦ ه على رأس الجنود الشامية لقتال المختار فى الكوفة ، وبينا هو فى طريقه أناه فى إحدى الليالى خبر مقتل عبيد الله بن زياد وانهزام جنده (١) ، فى طريقه أناه فى إحدى الليالى خبر مقتل الحسين ، إلا أن تلك الواقعة على الرغم من أنها عدت انتصاراً لأتباع الحسين ، فإنها لم تؤد إلى ازدياد نفوذ المختار من أنها عدت انتصاراً لأتباع الحسين ، فإنها لم تؤد إلى ازدياد نفوذ المختار أو تقوية سلطانه فإن ابن الزبير وابن الحنفية الذين كان المختار يعلن أنه من أنصارها ومن أتباعهما كانا يسيئان الظن به ، بل إن ابن الحنفية تبرأ أنه من أنصارها ومن أتباعهما كانا يسيئان الظن به ، بل إن ابن الحنفية تبرأ منه حين علم بما يذيعه المختار من أن له نفوذاً علوياً و بما ينشره من المبادىء الغريبة كقوله : إن الله يجوز عليه البده (٢) ، وكقوله بمبدأ تناسخ الأرواح ، الغريبة كقوله : إن الله يجوز عليه البده (٢)

<sup>(</sup>١) المسعودي مروج الذهب ج ٢ ص ٣٠١ .

<sup>(</sup>٧) أى أن الله عز وجل يقول قولا ثم تبين له خطؤه في المستقبل فيمدل عنه .

<sup>(</sup>م -- ١٩ التاريخ الإسلام ألعام)

وزعم أن المبلائكة تقاتل معه ، وبأنه حصل على كرسى قديم لعلى بن أبى طالب ، يجلس عليه ليجتذب احترام الناس له . وأمر عبد الله بن الزبير أخاه مصعب ابن الزبير بعد أن ولاه العراق بمقاتلة المختار ، فوقعت بينهما بالقرب من السكوفة سنة ٦٧ هممركة كبيرة ، انتهت بهزيمة المختار وقتله هو ونحو سبعة آلاف من أتباعه ، وكانوا يطلقون على أنفسهم اسم « المختارية .

وهكذا اختنى المختار من عالم التاريخ دون أن يكون للحركة التى قادها من الموالى والعرب أية نتيجة ، بل كل ما يمكن أن يقال عنه إنه رجل قام بدور صياسى فى التاريخ الإسلامى .

#### ٣ - بين عبد الملك وابن الزبير:

وعبد الملك أى بين الحجاز والشام. وللوصول إلى القضاء على ابن الزبير قضاء وعبد الملك أى بين الحجاز والشام. وللوصول إلى القضاء على ابن الزبير قضاء تاما ، لم يسرع الخليفة في ملاقاته بل عمد إلى الأناة في بدء المعركة معه حتى يهزم أعداء الواحد تلو الآخر ويتفرغ للعدو الأكبر. بدأ عبد الملك بالقضاء على المختار ، وهادن إمبراطور الروم ليأمن جانبه أثناء قتاله ابن الزبير ، ثم قضى على عرو ابن سعيد ليتخاص من أمر مطالبته بالخلافة . وأظهر عبد الملك بصبره على حركات ابن الزبير في الحجاز إلى ذلك الوقت وعدم تعجله في القضاء عليها أنه رجل سياسي وداهية من دهاة العرب :

بدأ الحليفة بأن هادن إمبراطور الروم سنة ٧٠ ه حتى لا ينتهز فرصة انشفاله بقتال ابن الزبير فيغير على بلاد الشام ، و بعث إليه عبد الملك الأموال والهدايا وصالحه على أن يؤدى إليه نحو خمسين ألف دينار كل عام (١).

۱۱۳ سعودى: مروج الذهب ج ۲ س ۱۱۳ ،

كذلك نكل عبد الملك بعمرو بن سعيد وهو الذى وعد فى مؤتمر الجابية بأن يأخذ الخلافة بعد موت مروان وخالد بن يزيد ، وكان عمرو بن سعيد يرى أحقيته بالخلافة دون عبد الملك فكتب إليه عبد الملك « إنك لتطمع نفسك ، بالخلافة ولست لها بأهل » ، فرد عليه عمرو يهدده و يتوعده فى كتاب بنم عن الازدراء والاستهتار (۱) . وجعل عبد الملك الولاية من بعده لابنه الوليد ثم عبد العزيز ، وترك عمرو بن سعيد ، وكان هذا هو العامل الأساسى الذى دفعه إلى الانتقام من عبد الملك ، فزحف عمرو على دمشق منتهزاً فرصة غيابه عنها ، ولكن عبد الملك عاد إلى دمشق وقبض على عمرو وقتله بيده مما عده التاريخ وصمة فى جبين هذا الخليفة ، لأن عمراً لم يفعل شيئاً أكثر من أنه طالب بحق اعترف له به من قبل . بذلك قضى عبد الملك على أعدائه وتفرغ لابن الزبير .

خرج عبد الملك بعد ذلك سنة ٧١ ه إلى العراق ، بعد أن صالح القيسبين ، لقتال مصعب بن الزبير ، فأخذ يستعد الأخير لملاقاته ولمكن لم يستطع جند مصعب الوقوف أمام عبد الملك . وأرسل عبد الملك كتبا إلى قواد مصعب يمنيهم حتى استالهم إليه ، إلا أن إبراهيم بن الأشتر أعطى مصعبا الكتاب الذى أرسله إليه عبد الملك وأبلغه خبر القواد الذين أخفوا كتب عبد الملك وطلب ابن الأشتر وقتل هؤلاء القواد جميعاً ، ولكن مصعباً رفض ذلك وأمر بحبسهم فقط (٢٠) . وكان لمذه السياسة أثرها فقد خان القواد مصعباً ونشب القتال بين الفريقين بالقرب من باحرا (٣) وهزم مصعب ومن كانوا معه وقتل أخيراً بعد أن أبلي أحسن من باحرا (٣) وهزم مصعب ومن كانوا معه وقتل أخيراً بعد أن أبلي أحسن البلاء ، ودخل عبد الملك الكوفة فبايعه أهلها سنة ٧١ ه ، ووتلى على البصرة والمكوفة عمالا من قبله (١٠)

١١٧ — ١١٦ س ١١٦ ...

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة : الإمامة والسياسة ج ٢ س ٢٠ .

 <sup>(</sup>٣) بين الكوفة وواسط وهى أقرب إلى الكوفة منها إلى واسط ، وتبعد عن الأولى بسبعة عشر فرسخاً . ياقوت : معجم البلدان .

 <sup>(</sup>٤) الطبرى ج ٧ س ١٨٧ -- ١٨٨ ..

وكان عبد الله بن الزبير لا يزال في الحجاز ، حيث دعا لنفسه بالخلافة . ولما كان عبد الملك يرى أن ابن الزبير قوى الشكيمة وأن هزيمته ليست من الأمور المينة وأنه لابد لسكى تصفوله الأمور من القضاء على ابن الزبير . فقد ندب لقتاله رجلا عرف بالقسوة والصلابة هو الحجاج بن يوسف الثقفي ، الذي كان له فضل كبير في توطيد عرش عبد الملك وعرش أولاده من بعده .

ينتهى نسب الحجاج إلى ثقيف جد القبيلة ، وقد سنة ٤١ ه ، في قرية الطائف ﴿ فِي الحَجَازُ فِي بِدِّء خَلَافَة مُعَاوِيَةً بِنَ 'بِي سَفَيَانَ مِنَ أُسَرَةً فَقَيْرَةً ، وهُو ابن يُوسف ابن الحكم زوج الفارعة بنت هما. بن عروة بن مسعود . وكان أبواه يعملان فى نقل الطين والحجارة بالطائف . وكان الحجاج قبيح الوجه قميثًا دقيق الساقين أعور ممروق الأصداغ ، ولما اشتد ساعده أرسله أبوه إلى مملمي القرية الذين راعهم استمداده وطلاقة لسانه ، حتى أصابت أقرانه الغيرة من براعة بيانه فأخذوا يعيرونه بقبحه ، ومرت الأيام وخرج أقرانه للجهاد إلا ابن يوسف الذي لم يجد من يختاره، وسار لذلك كثيب النفس إذ أنه لا يحس حبنًا ولا نقصًا اللهم إلا ضمف البنية . وزاول الحجاج تعليم الصبيان في قرية ثقيف سعيًا وراء الرزق ، واكتسب من هذه الحرفة الفصاحة والقدرة على الخطابة . وواتته الفرصة ودخل فى خدمه روح بن زنباع الجذامي رئيس شرطة عبد الملك بن مروان ووزيره ، وتقدم بجرأته إلى أن أصبح من رؤساء الجند . وحين صدرت أوامر عبد الملك للجند ورؤسائهم بالسير للجهاد ، تراخى بمض جند ابن زنباع يأكلون و يسمرون ، فانتهرهم الحجاج ، فسبوه فأمر بإحراق خيامهم وضربهم بالسياط ، فاشتكوا إلى ابن زنباع ، فذهب الى الخليفة شاكيًا الحجاج . فلما سأله الخليفة معن عوامل ماأقدم عليه ، قال : ياأمير المؤمنين ! إن أمرى من أمرك و إن عصابي جندى فقد عصاك ، وأما خيام ابن زنباع فقدرتك على تعويضه عن خيامه خيامًا تغنى عن اللجاج .

لما تبين المبد الملك عظم مقدرة الحجاج الحربية ، أرسله للقضاء على ابن الزبير في الحجاز ، وهناك ظهرت قوة إرادة الحجاج . خرج الحجاج إلى الطائف ، ومنها إلى المدينة حيث انضم إليه عاملها ومن معه من الجند ، ثم سار إلى مكة وحاصرها وضرب السكمية بالمنجنيق ، وهى قاذفات الحجارة و بمثابة المدافع في المعصر الحاضر ، وأقبل الحجاج على المنجنيق يضرب وتره بيده فتنزل الحجارة مدمرة حول السكمية حتى تصدءت جدرانها وما هاب ولا فرق ، حتى أيقن أهل مكة لما رأوا البرق والرعد أن غضب السماء قد حل . وأرغم بذلك أهلها على طلب الأمان ، فانضم بعض أتباع عبد الله بن الزبير وغيرهم من ذوى قرباه إلى الحجاج ، و بقى ابن الزبير في عدد قليل من أنصاره وخرج ابن الزبير بعد ذلك الحجاج ، و بقى ابن الزبير في عدد قليل من أنصاره وخرج ابن الزبير بعد ذلك وقاتل أهل الشام قتالا شديداً واستبسل في الدفاع وحمل عليه العدو وقتلوه في جادى الآخرة سنة ٧٣ ه .

و بعد انتصار الحجاج على ابن الزبير كافأه عبد الملك بتوليته على مكة واليمن والميامة ، ولم يمض زمن طويل حتى ولاه على المدينة أيضًا ، و مذلك أصبح الحجاز كله تحت سلطانه . وكان الحجاز موطن المعارضة الشديدة لبنى أمية ، ولذلك أتبع فى السنوات الثلاث التي أقامها فيه حكم الاضطهاد والشدة وخاصة إزاء أهل المدينة ، إذ أهان كبار الصحابة فيها حتى شكاه عبد الله بن عر بن الخطاب إلى الخليفة ، فكتب إليه الخليفة بألا يتعرض لعبد الله ولا لأنس بن مالك خادم النبى . ونفذ الحجاج أثناء إمرته على الحجاز سياسة الأمويين . فهدم الكعبة التي بناها ابن الزبير فصارت على النحو الذي كانت عليه في الجاهلية للقضاء على أثر ابن الزبير .

## ٤ - القصاء على فين العراق :

ظل الحجاج فى الحجاز حتى سنة ٧٥ ه حين رأى عبد الملك أن ينتفع بشدته فى المراق ، حيث كانت الحالة فى غاية الاضطراب لوجود الخوارج الذين دانوا بالديمقر اطية القامة ، فكانت الخلافة عندهم حق لكل مسلم يتصف بالتقوى والشجاعة بصرف النظر عن كونه عربيًا أو غير عربى قرشيًا أو غير قرشى .

وخرج الحجاج من الحجاز لا فى جيش ضخم بل أنمى عشر راكبًا وقصد الكوفة وصعد المنبر متلئما . وحين ارتقى المنبر أزدرته العيون ، وهم بعض القوم أن يرميه بالحصى ، في البث أن قام فألقمهم الحجارة من منطقة العنيف ، فإنه لما تكاثر الناس بالجامع كشف اللثام عن وجهه وخطبهم خطبته المشهورة فى الأدب والتاريخ ، وكلها استهتار بأهل العراق وتوعد لهم ، لما كان منهم من شق عصا الطاعة على بنى أمية ، وقد بدأها بقوله :

## « أنا ابن جلا وطلاع الثنايا متى أضع العامة تعرفونى

ياأهل الكوفة! إلى لأرى رءوساً قد أينمت وحان قطافها و إلى لصاحبها ، وكأبى أنظر إلى الدماء بين العائم واللحى . . . » وكلها وعيد لأهل العراق عامة والمخوارج خاصة . ولما انتهى الحجاج من خطبته لم يمترض عليه أحد بمن كان فى المسجد ، فقد ارتاعوا وأسلسوا له فى الظاهر القياد ، لما رأوا من تهديده بحنى الثمار التي حان قطافها . وهذه الخطبة تبين سياسة الشدة التى اعتزم الحجاج أن ينتهجها مع أهل العراق ، فقد نشر بينهم حكما عرفياً عسكرياً وأسرف فى القبل ، فيكان يأخذ بالربية والظنة و يقتل قوما ليرهب آخرين ، فإنه ماترك محتجًا على فعل إلا قضى عليه ، وما كان ينكر أنه أجرأ الناس على سفك الدماء .

ولما فرغ الحجاج من أهل الكوفة انتقل إلى البصرة ، وسلك نفس السبيل الذى سلكه فى الكوفة ، فخطبهم خطبة لا تختلف عن خطبته التى ألقاها فى الكوفة .

## الفضاء على ثورات الخوارج :

من أهم الصعوبات التي اعترضت الخليفة عبد الملك ، الثورات التي قام بهما الخوارج الأزارقة ، وكانوا قد اشتهروا بحملاتهم العنيفة و بمفاجآتهم الليلية لأعدائهم ، وولى عبد الملك لقتالهم ، المهلب بن أبي صفرة (۱) ولكنه استعمل الأناة ، ولم يتعجل أمر قتالهم ، وكان الحجاج إذ ذاك قد رحل من الكوفة بعد أن استخلف عليها عروة بن المفيرة بن شعبة ، وسار إلى البصرة ومنذ وصوله إليها ابتدأت المعركة ضد الخوارج الأزارقة ، وزعيمهم الشاعر المشهور قطرى بن الفجاءة . إذ أن الحجاج كتب إلى المهلب يعنفه على تباطئه في قتالهم .

بدأت الحرب بين المهلب والأزارقة ، وفيها انهزم الأزارقة فى واقعة وامهرمز وجلوا عن العراق . ووالى المهلب رحفه حتى أجلاهم عن فارس أيضاً ، وكان الحجاج عقب جلاء الأزارقة عن الأقاليم التي كان لهم نفوذ فيها ، يرسل عمالا لجباية الخراج ، وما لبث الخليفة عبد الملك أن ولى المهلب خراج فارس للإنفاق منه على قتال الأزارقة . ويسر مهمة المهلب ما كان من أمر انقسام الأزارقة على أنفسهم فقد كانوا فى بادىء أمرهم فرقة واحدة ثم انقسموا

<sup>(</sup>۱) المهلب من قبيلة الأزد (أو الأسد) ، وهي قبيلة كبيرة ، استقر بعض أفرادها في عمان وهؤلاء أطلق عليهم أزد سمان وأقام بمضهم في الحجاز ويقال لهم أزد سراة ، وهي قبيلة مشهورة في دولتي بني أمية وصدر بني المباس ، وزادت شهرة المهلب بعد تلك الوقائم الحربية الهائلة التي خاض غمارها في صدر التاريخ الإسلامي .

على أنفسهم: فالمرب التفوا حول قطرى زعيم الأزارقة (١) ، والموالى خرجوا عليه وعرف زعيمهم باسم عبد ربه السكبير ، وكان أنصار قطرى من العرب لا يتجاوز عددهم ربع هذه الأزارقة .

وهنا وجد المهلب الفرصة سائحة ، فحارب الأزارقة وحاصر بلدة چيرفت وكان فيها الخوارج من الفرس واشتد حصار المهلب للمدينة وهزم عبد ربه وأصحابه ، مما أدى إلى كسر شوكة الخوارج ولكن قطرى زعيم الخوارج من العرب ، سار إلى طبرستان ، فسير الحجاج جيشاً من أهل الشام بقيادة سفيان بن الأبرد الكابي ، وهزم قطرى وقتل أثناء فراره بعد أن ظل نحو عشرين عاما زعيا للأزارقة ، لقب خلالها بلقب أمير المؤمنين ، ولم تجد نفقا محاولات عبيدة ابن هلال ، الذى خلف قطرى في الزعامة وحاصر بلاة قومس فقد قضى عليه سفيان كما قضى على قطرى ، وكان عبيدة آخر زهماء الأزارقة ، وبذلك قضى عليه سفيان كما قضى على الأزارقة وزعيمهم في واقعة چيرفت .

و بعد أن تم القصاء على الأزارقة ، قاتل الخوارج الصفرية (٢) الذين كان يتزهمهم شبيب (٤) ، وأبلى الحجاج أحسن البلاء ، ولم تفترهمة شبيب فى القتال فقد دل على جرأة نادرة على كثرة أعدائه وقلة أتباعه ، وحكم المنطقة التى أقاموا فيها فى الجزيرة ثم فى سهل العراق لمدة ثلاث سنوات وهزم جيوش الحجاج طوال هده المدة الواحد تلو الآخر . زحف شبيب حتى أصبح على أبواب الكوفة ، ولكنه تراجع لكثرة جند العدو ، وما لبث أن هاجم

 <sup>(</sup>١) كان نافع بن الأزرق أول زعيم للخوارج الأزارقة .

 <sup>(</sup>٧) ظهر الحوارج الصفرية في العراق ، ومن مبادئهم : عدم التفرقة ببن الكبائر ،
 وجعل كل كبيرة سبياً في الكفر .

<sup>(</sup>٣) نسب الخوارج الصفرية في بادىء الأمر إلى صالح بن مسرح ، وخلفه في زعامتهم شبيب بن يزيد بن نعيم الشيباني .

الكوفة بعد أن رحل منها الحجاج إلى البصرة ودخلها ، وكانت غزالة زوجة شبيب تحارب معه . وعلى أثر دخول شبيب الكوفة ، عاد إليها الحجاج مسرعًا ، ولكن في الصباح خرج الحجاج ، إذ رأى أن يتراجع دون قتال ، وفي هذه المناسبة هجاه الشعراء بقولم :

أسدُ على وفي الحروب نعامة فتخاه (۱) تنفر من صغير الصافر ولكن القتال استؤنف بعد قليل بين الحجاج وشبيب ووقعت بين الطرفين عدة معارك، من أهمها واقفة سوق حكمة عند الكوفة وواقعة دجيل، وفيهما هزم شبيب وفر وغرق جزء من جيشه ، وبموته سنة ۷۷ ه أنحط شأن الخوارج.

#### ٦ - فننه ان الأشعث:

وتفاقم خطر المشرق حين خرج عبد الرحمن بن الأشعث (٢) على طاعة عبد الملك والحجاج . ذلك أن الحجاج كان قد ولى على سجستان عبيد الله ابن أبي بكرة ، وكان ملك كابل في أرض سجستان قد ماطل في دفع الأتاوة التي اعتاد أداءها الدولة العربية ، فأمر الحجاج الوالى ابن أبي بكرة بقتاله ، ولكن هذا الوالى قتله ، فيهز الحجاج حيشاً بلغ أربعين ألف مقاتل عرف بيش الطواويس لحسنه وعظم استعداد رجاله ، وولى قيادته عبد الرحمن بن الأشعث ، فخرج من العراق وسار إلى الحدود الشرقية لقتال ملك كابل ، وكان ابن الأشعث شديد الزهو والحذر ، ولذا عنفه الحجاج واستبطأ الخطط الحربية التي رسمها القتال بل رماه بالجبن ، وكان عبد الرجمن حانقاً على الحجاج لشدته وقسوته ، وكذلك كان الجيش ، فعاد ابن الأشعث وجنده إلى العراق وعصوا

<sup>(</sup>١) فنخاء : شديدة الذعر والفزع .

<sup>(</sup>٣) هنو ابن محمد بن الأشعث بن الليث بن السكندى ، من قبيلة كنده .

أمر الحجاج وخرجوا عليه دون عبد الملك ، واستوثق ابن الأشمت أن ملك كابل سيحميه في حالة هزيمته ويأخذ بناصره

ووقه ت الحرب بين الحجاج وابن الأشعت في منطقة البصرة ، حيث هزم ابن الأشعت في واقعة الزاوية . ثم اتجه شمالا إلى الـكوفة . وخشى الخليفة العاقبة ، فأرسل ابنه عبد الله وأخاه محمد بن رضوان لمفاوضة ابن الأشعت ، على أن يوليه أى إقليم يشاء على أن يسوى العداء بين أهل الشام وأهل العراق ، ويعزل الحجاج من أساء إليه ، كما أن ابن الأشعت لم يقبل هذا الصلح ، ثم حدثت واقعة « دير الجماجم » سنة ٨٢ هـ وفيها هزم ابن الأشمت وفر ، وألتى بنفسه من حصن عال ومات وقبض على كثيرين من أتباعه ونكل بهم الحجاج (١) ، و بذلك انتهت حركة ابن الأشعت بالفشل .

وعلى أثر ذلك عظم سلطان الحجاج وهدأ المشرق. وبسط عبد الملك يده عليه ، وأضاف إلى أعمال الحجاج خراسان وسجستان وعمان ، وصار بذلك حاكا على نصف الدولة العربية . وضعفت ثقة الحجاج فى جند العراق وعول على جند الشام ، ولسكى للإنخلط جند الشام بجند العراق ، ترك السكوفة والبصرة وأنشأ بلدة واسط (٢) ، وكان إنشاؤه ختاما للفتن التى قامت فى ذلك العصر (٣) .

#### ٧ - استرداد إفريقية : ١

هذه الأحداث لم تشغل عبد الملك عماكان يدور فى إفريقية ، إذ أن البربر كانوا قد جمعوا جموعهم فى مستهل خلا فته ، وهاجموا العرب فى القيروان وكانوا

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ٢٢٧ .

<sup>(</sup>٧) تقع واسط بن مدينتي المكوفة والبصرة . وقد سميت كذلك لتوسط موقعها بين هاتين المدينتين .

 <sup>(</sup>٣) على ابراهيم حسن : الحجاج بن يوسف الثقنى ، بحث فى مجلة العلوم ، العددان الثامن
 والتاسم ، أكتوبر ونوفمبر ١٩٣٧ .

قليلين فهز موهم وقتلوا معظمهم ، كما قتلوا عقبة بن نافع والى إفريقية وسقطت القيروان في أيديهم . وقد أرسل عبد الملك جيشاً لاسترداد تلك البلاد سنة ٦٩ ه ولـكن البربر والرومان قضوا عليه ، كما أرسل جيشاً آخر على رأسه حسان بن النمان ، استرد القيروان وقرطاجنة ، وهزم الرومان والبربر ، ومدّ النفوذ الإسلامي حتى شواطيء المحيط الأطلسي ، ولـكن نهاية جموده لم تـكن موفقة لأن البربر استجابوا لدعوة امرأة أطلق عليها لقب « الكاهنة » . وملكوها عليهم ، واضطروا الجيش إلى الانسحاب إلى برقة ، واقد ملكت الـكاهنة خس سنوات . وأخيراً أمد عبد الملك قائده حسان بن النمان بمدد حربي سنة ٧٩ ه ، فسار لاسترداد شمالي إفريقية ، وفشلت الـكاهنة في مقاومته وهز مت بعد أن خاضت موقعة هائلة على سفوح جبال أطلس . وقتلت في تلك الممركة ، وبعد قتلها استطاع حسان أن يكم إفريقية وأن ينشر السلام بين أهلها . .

#### تقدير عبد الملك :

كان عبد الملك أول من تجبر من الملوك ، وأظهر أبهة الملك بخلاف من سبقه من الأمويين ، وقد تجلى بأسه وجبروته حين منع الناس من الدخول عليه ومن السكلم بحرية في حضرته . خطب عبد الملك الناس يوما فقال : « أيها الناس ! إنى والله ما أنا بالخليفة المستضعف () ولا بالخليفة المداهن () ، ولا بالخليفة المأفون ( الضعيف الرأى ) () ، فمن قال برأسه كذا قلنا بسيفنا كذا » () واشتهر عبد الملك بالحزم وأصالة الرأى كما كان أديبا فصيحا وشاعراً مجيداً .

<sup>(</sup>١) يقصد هنمان بن عفان

<sup>(</sup>٢) يقصد معاوية .

<sup>(</sup>٣) يقصد يزيد بن معاوية .

<sup>(</sup>٤) العقد الفريد ج ٢ ص ٢٨٨ .

وفى سنة ٨٦ ه أراد عبد الملك أن يجمل ابنه الوليد ولياً للممهد دون أخيه العزيز ، وطلب إلى أخيه أن ينزل عن حقه بنفسه ، فرفض ، إلا أنه توفى . وتمكن بذلك عبد الملك من أخذ البيعة لابنه الوليد . وتوفى عبد الملك سنة ٨٦ ه .

## ٦ - الوليد بن عبد الملك

#### 7A - FP = 0.4 - 0145

اعتلى الوليد عرش الخلافة في وقت كان أبوه قد قضى على الأزمات التي واجهت الدولة، وثبت قواعد المرش الأموى بعد أن تزعزعت أركانها بعد موت يزيد ابن معاوية . وكان قد قضى كذلك على المنافسين أمثال ابن الزبير وابن الأشعت ، فانتهى بذلك أمر الفتن الداخلية ، ولذا تمتع المسلمون في عهد الوليد محياة هادئة مثمرة واتسعت أطراف الدولة الإسلامية شرقاً وغرباً . وعصره عصر التوسع والفتح ، لأنه في السنوات العشر الذي قضاها في الخلافة استونفت الفتوح الإسلامية التي وقفت منذ عصر عثمان بسبب اضطراب أحوال الخلافة ، وأضيفت الإسلامية التي وقفت منذ عصر عثمان بسبب اضطراب أحوال الخلافة ، وأضيفت الإسلامية الإسلامية أقطار واسعة كان لها أعظم الأثر في نشر المدنية الإسلامية والنفوذ العربي . وقامت الفتوح الجديدة على أساس كسب المال ، لاعلى أساس نشر الدين الإسلامي كما كان الغرض من الفتح أيام الخلفاء الراشدين . وتم في عهده فتح : إقليم ما وراء النهر ، وحوض نهر السند ، وشمال إفريقية ، والأمدلس . وقام بهذه الفتوح ثلاثة من القواد كان لهم فضل إتمامها وهم : قتيبة بن مسلم وقام بهذه الفتوح ثلاثة من القواد كان لهم فضل إتمامها وهم : قتيبة بن مسلم الباهلي وعمد بن القاسم ، وموسى ابن نصير .

## ألفتوح في عهد الوليد ١ - اقلم ما وراء النهر:

طمع المسلمون منذ عهد عثمان بن عفان فى هذا الإقليم فأرسلوا إليه عدة غزوات لم تؤد إلى نتيجة ما ، وكان مقسما إلى عدة وحدات سياسية مثل: سمرقند و بخارى ، وعلى رأس كل منهما ملك من الترك ، هم أشبه بمشايخ قبائل يحارب بمضهم بعضا ، مما نفع المسلمين فى غزوهم .

تم فتح هذا الإقليم على بد قتيبة بن مسلم ، وكان الحجاج قد ولاه خراسان .

خرج قتيبة أولا إلى « بلخ » واحتلما سنة ٨٩ ه ، ثم غزا « بيكند » سنة ٧٧ ه ولكن أهلها انتهزوا فرصة غيابه فى الصفد وغدروا بعامله وقتلوه فاضطر إلى الرجوع إليهم وهزمهم وغنم منهم مغانم كثيرة بعد أن فتح المدينة عنوة ، وفى سنة ٨٩ ه واصل فتوحاته فسكان النصر حليفه فى بلاد كرمينية (١) ، وفى سنة ٨٩ ه استولى على بخارى بعد عناء شديد واستخدم فى جيشه كثيرا من أهلها ، وفى سنة ٩٣ ه استولى على خوارزم ، ثم فتح سمرقند بعد قتال شديد و بفتحها وطد مركزه فى بلاد لما وراء النهر وقرر مد حدود الدولة العربية فى أواسط آسيا ، وعبر نهر جيحون حيث التتى بجيش مؤلف من العربية فى أواسط آسيا ، وعبر نهر جيحون حيث التتى بجيش مؤلف من فرغانة وهو الإقليم المتالى من بخارى وخوارزم وغيرها ، وفى العام التالى سار إلى فرغانة وهو الإقليم المتاخم لبلاد تركستان ، ومنها تابع السير حتى وصل خجندة على نهر سيحون ولتى مقاومة ولسكنه انتصر انتصارا باهرا (١٠) ، وفى سنة ٩٥ هاستولى على خوقند وقشنر .

لم يكتف قتيبة بما أحرزه من انتصارات و بما فتحه من بلاد ما وراء النهر ، بل مضى قدما يتابع فتوحانه ، و بينما هو فى الطريق جاءه خبر وفاة الخليفة الوليد

<sup>(</sup>١) بلدة من نواحي الصفد بين سمر قند و مخاري . ياقوت : معجم البلدان .

<sup>(</sup>۲) الطبرى ج ١ ص ٩١ ، ابن الأثير خ ٤ ص ٣٣٨ .

فلم يثنه ذلك عن مواصلة الغزو بل ظل فى سيره حتى قرب من حدود الضين ، و إذ ذاك أرسل إلى ملسكما وفدا يعرض عليه شروط التسليم ، و بعد مفاوضات طويلة اضطر ملك الصين إلى أن يقدم له الخضوع و يدفع الجزية .

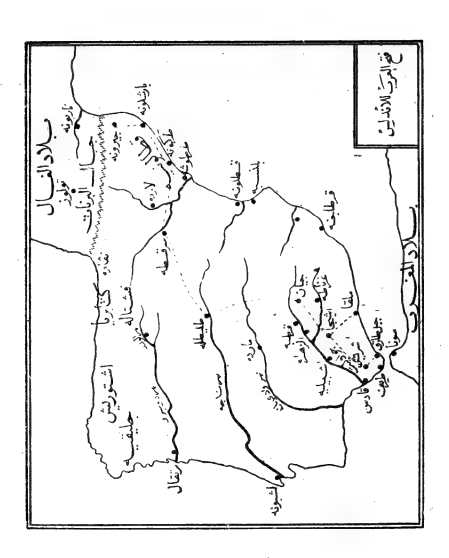
وهكذا أصبح هذا الإقليم كله تحت سلطان الدولة العربية . وسلك العرب في معاملة أهل هذا الإقليم نفس السبيل التي سلكوها في الأقاليم الأخرى التي فتحوها ، فشجعوا أهله على اعتناق الإسلام حتى اعتنقه كثير من الترك . وتتضح أهمية هذا الإقليم إذا علمنا أن كثيرين من علماء السلمين من أمثال البخارى والفارابي والزندى والخوارزمي قد ظهروا فيه ،

## ٢ - اقليم السند:

فتح هذا الإقليم محمد بن القاسم ، من أقرباء الحجاج بن يوسف الثقفى ، وكان عاملا على مكران . عهد إليه الحجاج فى غزو بلاد الهند ، لاعتداء بعض القبائل الهندية على العرب المقيمين هناك . فسار إليها سنة ٨٩ هو وتمكن من . احتلال أهم بلدانها حتى بلغ نهر السندة ، وهناك التقى بملك السند ، حيث كان هو وجنده يقاتلون على ظهور الفيلة ، وانتهى القتال بهزيمة ملك السند وقتله و بذلك استطاع حجد بن القاسم أن يمد فتوحه حتى وصل إلى الملتان فى جنوب بلاد البنجاب ودخلها (١) .

وكانت هذه البلاد وثنية ، ثم عم النفوذ الإسلامى بلاد الهند ، وتاخمت تلك البلاد الدولة العربية ووجد بذلك اتصال بين البلدين مماكان له أثر كبير ، فإن كثيراً من علوم العرب كالفلسفة والرياضيات نقلت من الهند واقتبست عنها .

Muir: The Caliphate, its Rise, Decline and Fall, p. 353. (1)



## ٣ - فتح شمال افريفية:

يعد موسى (1) بن نصير (۲) بطل هذا الفتح . وكان هو ومولاه طارق بن زياد من البربر ، ويرجع السبب فى غزو هذا الإقليم إلى أن العرب عولوا بعد فتح مصر على تقوية حدودهم الغربية والاستيلاء على بقية الساحل الإفريقي الشهالى . فرج موسى بن نصير على رأس جيش قاصداً إفريقية ، فلما بلغها ضم إليه جيشا آخر ، جعل على مقدمته طارق بن زياد ، وقاتل موسى البربر ، و بسط نفوذ الأمويين ونشر الإسلام فى أرجاء بلاد المغرب ، حتى بلغ طنجة وهى قصبة تلك البلاد وأم مدائمها ، فحاصرها حتى فتحها وأسلم أهلها وقلد طارقا ولايتها (٢).

وقد لتى العرب فى فنح الك البلاد مشقات جمة ، لم يلقوها فى فتوحاتهم الأخرى : إذ أنها بلاد جبلية يقيم فيها البربر من قديم الزمان ، وهو جنس ألف البداوة ومنذ القدم يعيش كما تعيش قبائل العرب محباً للحروب والغزو ، شديد التأثر بالدوافع الدينية إلى حد تصديق الخرافات والاعتقاد فى الأوهام ، ولذا لتى العرب فى حربهم معهم كثيراً من الصعاب لبسالتهم ولمساعدة الدولة البيزنطية لهم ومدها إيام بالجنود والمال لقتال العرب .

استمر موسى فى قتاله فى بلاد المغرب حتى بلغ شاطىء الحيط الأطلسى وقضى على نفوذ الدولة البيزنطية فى تلك الجهات إلى مدينة « سبتة » . ولقد أتبع موسى هذا النصر الحربى بالنصر الدينى ، فقد أدخل البربر فى الإسلام ونشر بينهم القراء يقرؤونهم القرآن ، وأصبحت المغرب منذ سنة ، ٩ ه خاضعة

<sup>(</sup>١) ولى موسى البصرة في أوائل عهد عبد الملك ، وكان محبا لجمم المال ـ

<sup>(</sup>٢) كان نصير من السي ، الذين أسرهم خالد بن الوليد ، ثم اتصل بالأمويين وأصبيح

<sup>(</sup>٣) حس إبراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ١ س ٢٣٩ .

للدولة العربيـة . وهـكـذا أصبح موسى شخصية عظيمة ، وذاعت شهرته في المغرب .

## ٤ – فنح الأنراس

بعد أن استقر أمر المسلمين فى بلاد المغرب ، اتجهت أنظارهم إلى أسبانيا التى كان قد نزل بها الوندال فى القرن الخامس الميلادى على أثرضعف الدولة الرومانية وسميت بذلك وندلوسيا أى بلد الوندال ، وبعد ذلك نزل بها القوط الغربيون ، وكان المسلمون يسمونها الأندلس .

وكانت مساوى، الحسكم القوطى فى بلاد الأندلس مما سهل أمر فتح هدذه البلاد أمام المسلمين ، ذلك أن الطبقات الممتازة من الأشراف ورجال الدين قد استأثرت فى العهد القوطى بكل المزايا ، فكانت معفاة من الضرائب كاكانت تضع يدها على معظم الأراضى ، بيما كان التجار مرهقين بالضرائب الفادحة ، وكان الزراع من العبيد هم الذين يقع عليهم عبء الحياة الثقيلة . ولما ثار نبلاء القوط والكهنة على الملك « أخيلا » وولوا مكانه قائد الجيش القوطى « رودريك » والحرضة على الملك « أخيلا » وولوا مكانه قائد الجيش القوطى « رودريك و آخر يمارضه ، وكان على رأس هذا الفريق الأخير أخيلا الذى حاول استرداد عرشه يمارضه ، وكان على رأس هذا الفريق الأخير أخيلا الذى حاول استرداد عرشه المسلوب ، وقد كان هذا الفريق قوياً ، وازداد قوة حين انضم إليه الأمير چوليان حاكم « سبتة » الذى صد جيوش موسى بن نصير عنها .

وقد سنحت للعرب فرصة الإغارة على السواحل الأسبانية ، منتهزين فرصة استعانة الأمير چوليان بموسى بن نصير ضد الملك رودريك ، وذلك لما كان يضمره له من العداء ، واتصل چوليان بقوات الدرب ، وأخذ يعد للمم وسائل الإغارة على أسبانيا والقضاء على رودريك ، ووصف چوليان لموسى ماجمت بلاد الأندلس من شتى المنافع وهمون عليه حال رجالها وذلك عقب عام ، ه ه .

(م ٢٠ — التاريخ الإسلامي العام )

ورحب موسى بن نصير بدعوة چوليان ، واستشار الخليفة الوليد الذي تردد أولا ، ثم سمح له بمحاربة رودريك على أن يتبع طريق الحيطة والحذر ويتأكد أن چوليان لا يريد التغرير بالمسلمين . وقد أرسل موسى بن نصير ، طريفا بن مالك على رأس خسمائة مقاتل سنة ٩١ ه ( ٧١٠ م ) ، ففزا بعض ثفور بلاد الأندلس الجنو بية بمساعدة چوليان وعاد بالأسلاب والفنائم .

و بعد ذلك سير موسى جيشاً كبيراً بلغ عدده سبعة آلاف معظمهم من البربر ، بقيادة مولاه طارق بن زياد حاكم طنحة سنة ٩٣ هـ ، وقد عبر هذا الجيش الخليج الفاصل بين إفريقية و بلاد الأندلس ، ونزل في المحكان الذي يسمى الآن و جبل طارق » ، ثم سار في الولاية الحجاورة وفر من قوات القوط التي اعترضته ، واتجه شمالا حيث انضم إليه خسة آلاف مقاتل ووصل إليه مدد من موسى ابن نصير .

ثارت مخاوف المسلمين حين علموا بدنو جيش رودريك ، ولكن طارق خطبهم خطبته المشهورة : أيها الناس! أين المفر ؟ البحر من ورائكم والعدو أمامكم وليس لكم إلا الصدق والصبر، واعلموا أنكم في هذه الجزيرة أضيع من الأيتام في مأدبة اللئام . قد استقبلكم عدوكم بحيشه وأسلحته وأقواته موفورة ، وأنتم لا وزر لكم إلا سيوفكم ولا أقوات لكم إلا ماتستخلفونه من أيدى عدوكم . وإن امتدت بكم الأيام على افتقادكم ولم تنجزوا لكم أمراً ، ذهب ريحكم وتعوضت القلوب في رعبها منكم الجرأة عليكم ، فادفعوا عن أنفسكم خذلان هذه العاقبة من أمركم بمناجزة الطاغية . . . وقد انتخبكم الوليد بن عبد الملك أمير المؤمنين من الأبطال عرباناً ، ورضيكم لماوك هذه الجزيرة أصهاراً وأختاناً . . . واعلموا إنى أول محيب لما دعوتكم إليه ، وإنى عند ملتقى الجمعين حامل بنفسى على طاغية القوم اذريق فقاتله إن شاء الله () . .

<sup>(</sup>١) المقرى: نفح العلب ج ١ ص ١١٣ -- ١١٤ .

والتقى الجيشان فى منتصف رمضان سنة ٩٢ه ، وكان الملك رودريك على رأس جيش يبلغ مائة ألف مقاتل وذلك على ضفاف نهر جوادى فى أسبانيا ، وانتصر جيش طارق على المدو انتصاراً باهراً ، وفر رودريك ولكنه غرق فى مياه النهر .

ويمزى هذا النجاح الذى أحرزه المسلمون فى هذه الممركة ، إلى مابذله چوليان من جهود فى استمالة كثير من جند رودريك إليه ، مما رجح كفة العرب وفرق شمل جيش رودريك (١). وقد قسم طارق بن زياد جيشه بمد ذلك إلى أربع فرق : وجه ثلائة منها نحو « ملقاً » وغرناطة وقرطبة ، فى حين سار هو بنفسه على رأس الفرقة الرابعة نحو « طليطلة » ، عاصمة القوط واستولى عليها ، وكان طارق قد أرسل المفيث بن الحارث على رأس سبمائة فارس إلى قرطبة واستولى عليها كذلك .

ولما سمع موسى بن نصير بانتصارات طارق ، دبت الفيرة فى نفسه وأرسل إليه أمراً بالتوقف ، ثم أعد جيشاً يبلغ عدده ثمانية عشر ألف مقاتل يتألف من العرب والبربر، وسار به إلى الأندلس واستولى على إشبيلية ، وكانت من أعظم مدن الأندلس شأنا وأنخمها بناءاً وكانت حاضرة أسبانيا حتى غلب عليها القوط فأتخذوا طليطلة حاضرة لدولتهم ، وقد سار طارق حتى وصل إلى مدينة « ماردة » التى تمتإز بقصورها وكنائسها واستولى عليها يوم عيد الفطر سنة ٩٤ ه.

والتقى موسى بطارق فى طلبيرة ، وأنبه على عصيانه الأوامر التى أصدرها إليه بالتوقف بل وضر به بالسوط وو بخه على استبداده برأيه ، وطالبه بالأموال والنفائس التى استولى عليها ثم سجنه . وقد استطاع طارق أن يتصل بالخليفة الوليد وشكا له سوء معاملة موسى بن نصير ، فكتب الخليفة إلى موسى يأمره بإطلاق سراح طارق ورده إلى عمله ، فرده موسى إلى قيادة المسلمين .

<sup>(</sup>۱) المقرى: نفح الطيب ج ١ ص ١٢٢.

سارت قوات موسى وطارق من طليطلة: ففتحت أقاليم أرغونة ، وقشتالة ، وقطالونيا على الساحل الشرق ، واستولت على مدن مهمة منها سرقطة و برشلونة ، وأصبحت أسبانيا كلما حتى جبال البرانس فى أيدى المسلمين فى أقل من سنتين ، وذلك فيا عدا الأقاليم الجبلية فى الشمال الغربى التى تسمى جليقية ، وقد التجأ إليها أشراف القوط وكبراؤهم وصمدوا ضد التوسع الإسلامي ، وترك موسى أمر إخصاع جليقية إلى طارق وعبر البرانس إلى فرنسا وترك الجزء الجنوبي منها ، ولسكن الخليفة الوليد مالبث أن دعاه إلى السكف عن التوسع ، فماد موسى إلى أسبانيا ، وأخذ يوجه جهوده إلى إخصاع الجزء الشمالي الفربي منها ودخل جبيقية واستولى وأخذ يوجه جهوده إلى إخصاع الجزء الشمالي الفربي منها ودخل جبيقية واستولى على قلاعها . وأراد موسى متابعة الفتح والغزو ، ولسكن الوليد استدعى موسى في ذلك الوقت لأنه كان يخشى ازدياد نفوذه واستقلاله بتلك البلاد . ورحل موسى بن نصير إلى دمشق سنة ٩٦ ه ، بعد أن ولى ابنه عبد العزيز على الأندلس كا ولى ابنه عبد الله إفريقية .

وهكذا تم فتح أسبانيا ، فامتدت حدود الدولة وازدهرت المدنية الإسلامية لتأثرها بالحصارة الأندلسية الزاهية ، و بذلك يمتبرعهد الوليد عهد التوسع والفتح في الدولة الأموية .

#### تقدير الوليد :

كان عصر الوليد عصر عظمة ومجدد للأمويين : فقد السعت أطراف الدولة العربية ، و برزت مواهب قواد العرب ، كما ارتقت الفنول وازدهرت المارة إذ أنشأ المسجد الأموى الباق إلى اليوم في دمشق (١) وأعاد بناء المسجد النبوى في المدينة المنورة .

وتوفى الوليد سنة ٩٦ ه بعد الحجاج بسِنة واحدة .

<sup>(</sup>۱) كان هذا المسجد في الأصل كنيسة ، فاقتسمه المسلمون وجعلوا نصفه كنيسة للنصاري والنصف الآخر جامعا للمسلمين ، ثم اشترى النصف الذي جعل كريسة ولكنه لم يضمه إلى مساحة المسجد.

# ۷ - سلیمان بن عبد الملك بن مروان ۹۱ - ۹۱ - ۹۱۹ - ۹۱۸ م

ساسته :

ارتقي سليان عرش الخلافة بمد أخيه الوليد طبقاً للنظام الذي كان قد وضعه عبد الملك بن مروان لولاية العهد . على أن سليان قد غلبت عليه العصبية القبلية : فقد كانت أمه يمنية مثل يزيد بن معاوية ولذلك كان سليان متعصباً لأخواله من اليمنيين ، وكان ذلك التعصب القبلي من عوامل سقوط الدولة .

أراد الوليد أن يجمل ولاية العهد لابنه عبد العزيز من بعده ، وقد شجعه على ذلك الحجاج بن يوسف وقتيبة بن مسلم الباهلي ومحمد بن القاسم ، ولكن الوليد ، مات قبل أن ينفذ رغبته ، فحقدسليان عليه . وكان الحجاج قد توفي قبل الوليد ، أما محمد بن القاسم وقتيبة فقد حل بهما غضب سليان ويقال إنه لما ارتق سليان عرش الخلافة ولى يزيد بن أبي كبشة على السند وأمره بحبس محمد بن القاسم فبسه في بلدة واسط وانتهى أمره أخيراً بالقتل (١٠) . كذلك عزل سليان ، قتيبة ابن مسلم ، وأساء معاملة موسى رغم كبر سنه وسوء صحته وفرض عليه مبلغا كبيراً من المال وما لبث أن سجنه حتى مات ، كما أرسل إلى بلاد الأندلس من قتل ابنه عبد العزيز وعزل ابنه عبد الله عن شمال إفريقية ولكنه عنها عنه وسمح له بالتردد على مجلسه فظل على ذلك حتى مات في حياة سليان ، وهكذابدأ سليان خلافته بالتردد على مجلسه فظل على ذلك حتى مات في حياة سليان ، وهكذابدأ سليان خلافته بالانتقام من قواد أخيه . على أن سليان رغم ذلك كان يقدر الناس حق قدرهم ،

<sup>(</sup>۱) الطبرى ج ۲ س ۱۰۳

فقد أبى أن يسلم طارق بن زياد إلى موسى بن نصير بعد أن عفا عنه ، كما أنه كان يجالس العلماء من أمثال ابن شهاب الزهيرى ، وقدّر عبر بن عبد العزيزحق قدره . وفي عهده ارتفع شأن أعداء الحجاج وخاصة أسرة المهلب ورئيسها يزيد ابن المهلب الذى ولاه سليان على المشرق ، فسار إلى خراسان وغزا إقليمى طبرستان وجرجان .

#### مصار الفطنطية :

استطاع سليمان في مدة خلافته ، رغم قصرها ، أن ينفذ الحملة التي كان قد أعدها الوليد في أواخر أيامه لفتح القسطنطينية ، فلم يتوان في تجهيزها ومضى في تنفيذ المشروع دون تردد ، وشجعه على ذلك أن القسطنطينية كانت في حالة ضعف تام ، فأرسل سنة ٩٨ ه قوة برية تبلغ ثمانين ألفاً إلى آسيا الصغرى تحت قيادة أخيه مسلمة بن عبد الملك بن مروان ، كما أمّر عمر بن هبيرة قائد الأسطول العربي على القوة البحرية وأمره بالإبحار إلى القسطنطينية ، ورابط سليمان نفسه بقوة حربية عند « دابق » بالقرب من حلب ليمد الحملة بما يلزمها وقت الحاجة .

اجتاح مسلمة بن عبد الملك آسيا الصغرى ووصل إلى بلدة « عمورية » وأخذ في محاصرتها ، وكان يتولى الدفاع عنها ليو الأزورى البيزنطى الذى عرف بمطامعه السياسة في عرش بيزنطة ، فحاول الاستعانة بالعرب الوصول الملك ، ومن ثم دخل في مفاوضات مع مسلمة ، ولم يكن مسلمة بالقائد الفطن ، فقد صدق ما تعهد له به ليو بأنه إذا ساعده على ارتقاء عرش الدولة البيزنطية فإنه يؤدى جزية سنوية للدولة العربية ، ورفع الحصار عن عمورية وسار إلى بلدة أبيدوس على ساحل آسيا الصغرى الفرية ، وسار ليو في الوقت نفسه إلى القسطنطينية وأوهم أهلها أنهم إن جعلوه ملكا عليهم تمكن من حديمة القائد

البربي ، فلم يشك أهل القسطنطينية في قوله وجلس على عرش بيزنطة .

كان مسلمة إذ ذاك برابط بجيوشه أمام القسطنطينية منتظراً أن يبرليو بوعده و برسل إليسه الأموال ، وكان الأسطول العربى قد دخل مضيق القسطنطينية ورابط فى البسغور . ولما لم يف ليو بوعده صم مسلمة على مداومة الحصار وأمر وجاله بزرع الأراضى وادخار المؤن والذخائر ، ولكن ليو تمكن من أن يدخل الففلة مرة أخرى على مسلمة قائد الجيش الإسلامى . فأوهمه أن الروم قد علموا أنه لن يحاربهم مادام الطعام وفيراً ، فلو أحرق الطعام فإبهم يظنون أنه سيبادر إلى الحرب فيقدمون إليه فروض الولاء والطاعة ، وهكذا أمر مسلمة بإحراق المؤن دون أن يدرك نتيجة هذا العمل ، فلما اشتد حصار المسلمين للمدينة من البحر وهاجها أسطول المسلمين ، استدرج ليو سائن المسلمين حتى فتكت بها النار الإغريقية ولم يبق معهم من المؤن والذخيرة مايساعدهم على مهاجمة المحينة الحصينة الحصينة الحصينة المحينة الحصينة الحصينة المحينة المحينة الحصينة الحصينة المحينة المحينة المحينة الحصينة المحينة الحصينة المحينة الحصينة المحينة المحينة

وأقبل الشتاء على الجيش وقد نفدت أقواته بمد أن أحرقت ، واضطر الجند إلى أكل الدواب حتى جاءت الأخبار بوفاة سليان فى صفر سنة ٩٩ هو وتولية عمر بن عبد العزيز ، فمادت الحلة خائبة ، بمدأن أمرها الخليفة الجديد بالرجوع . وهكذا قدر لحملة سليان على القسطنطينية الإخفاق .

ولا غرو فقد اشتهر سليان بالضعف، فقد نشر الفرقة والانقسام بين أفراد الدولة بمد أن شطرها إلى شطرين: يمنية ومضرية ، كما كان نهماً محباً الترف م فلم يكن من المنتظر أن ينجح في إنجاز مثل هذا المشروع الضخم.

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي ج.١ ص ٣٤٦٠.

## ٨ - عمر بن عبد العزيز

#### 

-

لما مرض سلبان بن عبد الملك عزم على مبايعة بعض أبنائه ، فنهاه أحد خاصة وأشار عليه أن يختار رجلا صالحاً (١) ، فاستشاره في عربن عبد العزيز فأثنى عليه ، فكتب سلبان عهده ، ودعا أهل بيته وقال لهم : « بايعت لمن عهدت إليه في هذا الكتاب » ، ولم يعلمهم به فبايعوا ، ولما مات سلبان جمعهم ذلك الرجل الذي أشار بميابعة عر وكتم موت سلبان عنهم وقال لهم : « بايعوا مرة أخرى » فبايعوا ، ولما رأى أنه قد أحكم الأمر ، أعلمهم بموت سلبان فبايعوه ، ولم يتخلف عن بيعته إلا سعيد وهشام ابنا عبد الملك (٢) . وقيل إن سلبان بن عبد الملك خبره ، فوجد أنه لم يكن من بين الأمويين من يصلح لمذا الأمر غيره : لورعه ، وتمسكه بأهداب الدين ، وحفظ العهود والمواثيق .

#### ساستر:

كان البون شاسماً بين عمر و بين غيره من خلفاء بنى أمية ، حتى اعتبر حكمه تخرة فى جبين ذلك القرن الذى امتلاً بالزينغ عن الدين وتلطخ بالاستبداد وسفك الدماء (٢) ، ويمد المسلمون خلافته كخلافة عمر بن الخطاب . ينتهى نسب عمر ابن عبد العزيز إلى مروان بن الحسكم بن العاص بن أمية ، أما أمه فهى بنت عاصم بن

<sup>(</sup>١) هو رجاء بن حيوة .

<sup>(</sup>۲) الفخري س ۲۱۷.

Nicholson: Lit. History of the Arabs, p. 209.

عمر بن الخطاب ، فلا عجب إذا اشتهر كجده بالتقوى والورع والمدل ، ومع أنه نشأ فى مصر مع أبيه ، إلا أن أباه بعثه إلى المدينة فاتصل بشيوخها وتعمق فى الفقه و برع فى الحديث ، وولى الحجاز فى زمن عبد الملك بن مروان والوليد ، وتم على يده تجميل المسجد النبوى فى المدينة المنورة . وأبطل عمر سب على ابن أبى طالب على المنابر (١) ، وهى العادة التي كانت متبعة فى المصر الأموى ، وهذا حدا بالعلويين إلى الرضى عن خلافة عمر . وكان بلاطه مملوءاً بأهل الورع والتقوى ، حتى لم يكن للشعراء نصيب فى بلاطه .

#### اصلاحاته:

كان عصر عمر عصر سلم و إصلاح واستقرار ، بعيداً عن الفتن التي سادت الدولة الإسلامية منذ عهد عثمان ، فقد عزل الولاة الذين عرفوا بالظلم وولى مكانهم الأكفاء والصالحين وجعلهم مسؤولين أمامه وحد من سلطتهم . ثم بدأ في نشر الدعوة الإسلامية على النحو الذي كانت عليه أيام سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم . وقد وصل عمر بالوسائل السلمية في نشر تلك الدعوة إلى ماعجز عنه أسلافه عن طريق القوة : فقدم لأهالى البلاد التابعة للدولة المربية هبات من المال ليدخلوا في الإسلام ، وأرسل إلى بلاد المغرب عشرة من الفقهاء ليعلموا أهل البلاد أصول الدين الإسلام ، وأرسل إلى بلاد المغرب عشرة من الفقهاء ليعلموا أهل البلاد أصول الدين الإسلامي وتعالميه ، كذلك أرسل كتابا إلى ليو الثالث ملك الروم يدعوه فيه إلى الدخول في الإسلام ، وكتب إلى ملوك الهند والسند وما وراء النهر والبربر بإفريقية لإقناعهم باعتناق الديانة الإسلامية على ألا يدفعوا جزية ولا يمس استقلالهم فاستجاب له أكثرهؤلاء الماوك ، وقيل إن عامله على خراسان أدخل في الإسلام بحواً من أربعة آلاف شخص .

 <sup>(</sup>۱) المسعودى : مروج الذهب ج ۲ س ۱۹۷ -- ۱۹۸ .

وحاول عمر إصلاح حالة البلاد المالية بأن أمر عماله بأن يرفعوا الجزية عن كل من أسلم ، ولما شكا إليه بعض الولاة كثرة دخول الناس فى الإسلام ونقص إيرادات بيت المال نقصاً محسوساً تبعاً لذلك واستأذنوه فى فرض الجزية على من يعتنق الإسلام ، قبع رأيهم ، ورد على أيوب بن شرحبيل الأصبحى والى مصر بكامته الخالدة : ضع الجزية عن أسلم ، قبح الله رأيك ، فإن الله إنما بعث محداً صلى الله عليه وسلم هاديا ، ولم يبعثه جابياً ، ولعمرى لعمر أشتى من أن يدخل الناس كلهم فى الإسلام على يدية .

واستقدم عمر الجيش الذي كان يحاصر القسطنطينية ، فقد بعث بأوامره إلى مسلمة بن عبد الملك ليرفع الحصار عن القسطنطينية ، بعد أن ساءت حال المسلمين واستعصى عليهم فتح تلك المدينة .

حاول عر إرضاء الشيعة والخوارج و إقناعهم بمناصرة الأمويين عن طريق الأدلة والحجج والبراهين ، ولم يحرك الخوارج ساكناً في عهد الوليد بن عبد الملك وأخيه سليان ، ولما ولى عمر بن عبد العزيز ولاية العهد ظهر « بسطام اليشكرى » من بني يشكر وكان يعرف باسم شوذب ، ولم يرد عمر أن يأخذ هؤلاء الخوارج الذين التقوا حوله بالشدة والقسوة ، فأرسل إلى شوذب كتاباً يقول فيه : «بلغنى أنك خرجت غضباً لله ولنبيه ولست أولى بذلك منى ، فهلم أناظرك فإن كان الحق بأيدينا دخلت فيا دخل فيه الناس ، و إن كان بيدك نظرنا في أمرنا » . فكتب شوذب إلى عر : « قد اتفقت وقد أرسلت إليك رجلين يدارسانك و يناظرانك ولم يستطع أن يرد على اعتراضهما في شأن ولاية العهد ليزيد بن عبد الملك من بعده فطلب إليهما أن يستمهلاه ثلاثة أيام ، ولكنه مات قبل مضى هذه المدة لأن بني مروان دسوا له السم خوفا من أن يخلع يزيد وأن يضيع ما في أيديهم من السلطان .

#### وفانه :

توفى عمر سنة ١٠١ ه فى « دير سممان » فى شمال الشام ، وسنه لا تزيد على تسع وثلاثين سنة ، بعد أن ولى الخلافة مدة سنتين وخمسة أشهر . وقد عدّه بعض المؤرخين من الخلفاء الراشدين وخاصة أنه رد المظالم التى ارتكبها بنو أمية ، لذلك نبشت قبور الخلفاء الأمويين بعد قيام الدولة العباسية إلا قبره لأعماله الجليلة التى قام بها فى سبيل رفع شأن الإسلام والدولة العربية .

ولكن للأسف لم يعمل بإصلاحات غمر بعد وفاته ، وسارت الأمور في مجراها الأول منحيث تعصب القبائل العربية ، وازدياد أحوال الموالى سوءاً ، وانقسام الأسرة المالكة الأموية على نفسها .

#### ٩ – نزيد من عبد الملك

#### · YYE - YY - 37Y -

هو ابن الخليفة عبدالملك ، من زوجته عاتسكة بنت يزيد بن معاوية . وقد اعتلى عرش الخلافة بعد عمر بن عبد العزيز ، طبقاً للنظام الذى وضعه سليان ابن عبد الملك ، وفي عهده تمرضت الدولة الأموية لبعض الأخطار ، فنجّاها منها وهزم الخارجين علمها .

#### الفين الراخلية والخارجية :

سار يزيد على سياسة أخيه الوليد، فإنه بعد أن أعلن الخوارج العصيان وهزموا الأمويين في عدة وقائع ، ولى الكوفة مسلمة بن عبد الملك وأرسل إلى الخوارج سعيد بن عمرو الحريش في جيش كثيف ، فتمكن من هزيمتهم وتشتيت شملهم .

وقامت في عهد يزيد فتنة جامحة قادها يزيد بن الملهب ، وهو الذي ولاه

سليان على المشرق ، وافتتح طبرستان ، فلما جاء عمر بن عبد العزيز طالبه بخمس الأموال التي جباها ، فمجز عن أدائها ، فسجنه في جزيرة دهلك في البحر الأبيض ثم نقل إلى حلب وظل في السجن إلى أن مرض عمر مرض الموت ، فقر من محبسه ممتزماً الثورة ، وذهب إلى البصرة وأسر واليها ، ثم واصل السير إلى الكوفة فانضم إليه خاصته كما انضم إليه الأزد ، وبذلك عظم أمره واشتدت سطوته . فبعث إليه الخليفة يزيد بن عبد الملك أخاه مسلمة وابن أخيه العباس ابن الوليد في جيش عظيم ، فالتقى الجيشان واقتتلا قتالا شديداً ، وقتل يزيد ابن الملهب في المعركة وتفرقت جموعه وفر إخوته إلى كرمان والسند ، ولكن يزيد بن عبد الملك تعقبهم ونكل بهم .

لم يقف الأمر في عهد يزيد عند حد القضاء على الأخطار الداخلية ، بل أن الجيوش الإسلامية في أسبانيا وجهت أنظارها من جديد إلى البلاد الواقعة شمال البرانس ، وتقدمت في فرنسا بقيادة السمح بن مالك الذي ولى بلاد الأندلس ( ١٠٠ - ١٠٠ ه ) ، واخترقت جبال البرانس وزحف على مقاطعة بروڤانس شم أغارت على أكيتانيا وحاصرت تولوز . ولهكن نهاية السمح كانت سيئة : لأن « بورد » دوق أكيتانيا قابله بجيش كبير وهزمه وقتله كا قتل معظم جيشه ، وعاد الباقون بقيادة عبد الرحمن الفافق إلى مدينة ناربونه ، مما يدل على أن العرب و إن هزموا في عهد يزيد بن عبد الملك في فرنسا فإنهم لم يغادروها ، وظلت السلطة في أيديهم في الجزء الواقع منها شمال البرانس .

غير أن سوء أخلاق يزيد بن عبد الملك أضعفت هيبة الخلافة . فقد اشتهر باللهو والخلاعة والتشبيب بالنساء ، كا تجدد فى عهده الخلاف بين اليمنية والمضرية وأصبحت اليمنية من أعداء الدولة بعد أن كانت من أنصارها وصار العنصر المضرى حزب الأمويين ، وكذلك لم يأخذ بإصلاحات سلفه فقد نقض كل ما فعله عمر حين أمر بوضع الجزية عمن أسلم وجعل الخراج

على الأرض، وفرض يزيد الجزية على من أسلم مما أدى فى النهاية إلى نتائج. تعد على أعظم جانب من الخطورة.

وكانت وفاة يزيد في شعبان سنة ١٠٥ھ. وهو في الثامنة والستين من عمره.

## ١٠ - هشام بن عبد الملك

#### 

هشام هو ابن عبد الملك من زوجته المخزومية ، تولى عرش الخلافة سنة ١٠٥ ه ، ولم يقم فى دمشق كما فعل أسلافه من خلفاء بنى أمية و إنما أقام فى الرصافة الواقعة شمالى شرق الشام . قضى مدة خلافته فى بحث حالة الموالى وفى إيجاد توازن بين اليمنية والمضرية وفى العمل على توسيع نطاق الدولة باستثناف الفتوح .

#### سياسة إزاد الفيائل:

لم يكن موقف هشام بالنسبة لاقبائل العربية ثابتاً بل كان مضطربا ، فقد لظ هشام من بادى و الأمر ارتفاع شأن القيسية وانخفاض المضرية نتيجة لما حدث في عصر سلفه يزيد . فأحب هشام أن يوجد التوازن بين الفريقين ، وافتتح عصره بتولية عمال من القيسية واليمنية : فولى على العراق خالد ابن عبد الله القسرى من قبيلة «قسر» وهي قبيلة ضعيفة ، وفي سنة ٢٠هـ أحذت سياسة هشام تتغير بالنسبة للقبائل ، فتحول هشام عن اليمنية إلى أحذت سياسة هشام تتغير بالنسبة للقبائل ، فتحول هشام عن اليمنية إلى المضرية وأصبحت الدولة تعول على الفريق الأخير ، فقد كان هشام محباً لجمع المال ، وكان عمال القيسية وهم من المضرية كالحجاج وزياد ، مهرة في انتزاع الأموال على الفكس من المينية ، كما أن هشاما تأثر بنسبه إذ كانت أمه قيسية .

## التوسع والغزو :

امتاز عصر هشام بالتوسع فى الفتوح ، فقد أراد ولاة الأندلس أن يسيروا قدماً فى تنفيذ سياسة الفتوح فى فرنسا ، التى استؤنفت فى عهد يزيد بن عبد الملك وتوقفت على أثر مقتل السمح بن مالك . وقد غزا عنبسة بن سحيم الكابى — الذى ولى على بلاد الأندلس فى أواخر عهد يزيد بن عبد الملك — بلاد الفال واستولى عليها ولكنه قتل أثناء عودته فاضطر العرب إلى التقهقر إلى ناربونة .

ولما ولى عبد الرحمن الفافق حكم الأندلس وأصلح أحوالها وقوى الجيش ، خرج في ثمانية آلاف مقاتل واستولى على أكيتانيا التى استعان دوقها بالفرنجة ، فقابله جيش يقوده شارل مارتل ، وحدثت بين العرب والفرنجة فى رمضان سنة ١٧٤ هـ واقعة تور أو بواتيه ، ودارت الموقعة ثمانية أيام وكاد النصر يتم المسلمين ، ولكن في اليوم التاسع دارت الدائرة عليهم ووجد العرب أنفسهم في مركز حرج ، وانتهزوا فرصة الظلام وانسحبوا بعد أن أصيب عبد الرحمن بسهم أودى بحياته . وكان لهذه الموقعة أثر كبير في سياسة الأمويين إذ لم يحاولوا بعدها الاستيلاء على بلاد الفرنجة و بدأوا يتراجعون إلى بلاد الأندلس .

## الفتن والثورات:

واضطر عبد الرحمن الفافق إلى ترك أسبانيا والذهاب إلى شمالى إفريقية ، حيث قامت الثورات ضد الحريم الأموى ، لأن العرب لم يعاملوا البربر معاملة تحمل معنى المساواة معهم ، فقد أكرهوهم على دفع الجزية وصاروا بذلك في مستوى أقل من العرب . وساعدت هجرة كثير من الخوارج إلى بلاد المغرب. إذ ذاك على إشعال نيران الثورات بها ، ولم يحاول هشام إصلاح حال البربر ، بل استخدم معهم أساليب القوة ، وسير جيشاً من جند الشام بقيادة ،

كلثوم بن عياض القشيرى ، ولكنه هزم فى واقمة بقدورة شمالى إفريقية وعدت أعظم هزيمة لقبها المرب.

وفى أيام هشام ، خرج زيد بن على زين المابدين بن الحسين بن على ، الذى تنقسب إليه طائفة الزيدية ومن كبار أهل البيت وكان يمنى نفسه بالخلافة ، وقد عرف هشام ذلك عنه . وأراد زيد الذهاب إلى المدينة ليتخذها مركزاً له وسار فملا في طريقه إليها ، ولكن أهل الكوفة تبموه وكانوا زهاء خسة عشر ألفاً وأغروه بالرجوع إليها فرجع ، وهناك أقبلت الشيعة عليه وانضموا إليه كما انضم إليه أهل المدائن والبصرة وواسط والموصل وأهل خراسان والرى وجرجان والجزيرة ، وإذ ذاك أعلن زيد حقيقة مراميه ، والتقى بيوسف بن عمر الوالى الأموى ودارت بينهما معركة حامية ، أبلى فيها زيد بلاء حسناً وقاتل قتالا عثيفاً ولكنه أصيب بسهم أرداه قتيلا(1).

وثار في عهد هشام على الدولة الأموية ، الحارث بن سريج التميمى ، وذلك لأن هشاماً فأجأ الموالى بضريبة خراجيسة لاقبل لهم باحتمالها ، وكان الحارث يزعم أنه المهدى الذي بعثه الله لتخليص المضطهدين والأخذ بناصر المظاومين ، وقد استفل الحارث الكراهية التي كان يضمرها الموالى للدولة الأموية ، فجمع حوله عدداً كبيراً منهم كا جمع عدداً من الدرب الناقمين ، واستطاع أن يستولى على المدن الواقعة على شاطىء نهر سيحون ، ولكن أسد ابن عبد الله القسرى الذي تولى خراسان في عهد ولاية أخيه خالد على المراق استردها منه واضطره إلى الإنسحاب إلى بلاد ما وراء النهر سنة ١١٨ه ، وانضم الحارث بعد ذلك إلى الأتراك أعداء العرب ، ولكنه لم يفز بطائل الأن نصر بن سيار ولى أمر خراسان سنة ١٢٠ه ه وكان من الولاة الأقوياء

<sup>(</sup>١) حسن لمبراهيم حسن : الفاطميون في مصبر ص ٤٣ — ٤٤.

الموالين للمرش الأموى ، فاستطاع أن يوطد دعائم حكم الأمويين في بلاد ما وراء النهر سنة ١٢٣ هـ(١) .

يعد هشام من مشهورى خلفاء بنى أمية ، بلغت مدة خلافته عشرين عاما ، اتصف خلالها بالدقة والإخلاص فى العمل . ولكن أحوال البلاد ظلت فى عهده تنتقل من سىء إلى أسوأ ، نتيجة ذلك السخط العام على السياسة الأموية فى المشرق ، وخاصة لإعادة فرض الجزية على المسلمين بعد أن كان الخليفة عر بن عبد العزيز قد ثبت إلغاءها ، وكان انقسام المسلمين إلى موال وعرب وإلى يمنية ومضرية داعياً إلى إيقاف حروب الفتح والتوسع .

وكانت وفاه هشام في شهر ربيع الآخر سنة ١٢٥ هـ، في الرصافة ، و بوفانه بدأ الضعف يدب إلى جسم الدولة الأموية .

لم يمتد حكم الوليد بن يزيد بن عبد الملك أكثر من سنة واحدة ، وفي عهده أسرعت الدولة ناحية الانحلال ، وكان أسوأ بني أمية سيرة ، أدمن على شرب الخمر وعرف بالجور والظلم وهو لا يزال ولى عهد الدولة . ولما وصل إلى الخلافة ، بالغ في إظهار سروره بموت هشام لأنه كان قد أراد منعه من ولاية العهد ، ونكل بأولاد هشام و بكل أموى فكر في منعه من الوصول إلى الخلافة وسجنهم وعذبهم ، ولذلك انقسمت الأسرة المالكة على نفسها انقساما شنيها ، وزاد هذا

<sup>(</sup>١) فان فلوتن : السيادة العربية ، ترجمة الدكتور حسن ابراهيم حسن ص ٦١ — ٦٣ .

الانقسام أن الوليد حاول أن يجعل الخلافة لابنيه الصغيرين مع وجود الراشدين من أسرته ، فتصدى له يزيد بن الوليد بن عبد الملك ، مما زاد الأمر فسادا وأدى إلى سخط بنى أمية عليه .

وسلك الوليد مسلك هشام من حيث التعصب للقبائل ، وكان هشام قد ناصر القيسية المضرية على التميية وعادى المينية ، واتبع الوليد هذه السنة فمال إلى القيسية وعادى المينية ، فكان هذا خروجا على التقاليد المرعية ، إذ كان كل الخلفاء حتى سنة المينية ، فكان على المينية .

وقد قتل الوليد بقرية من قرى دمشق فى شهر جمادى الآخرة سنة ١٣٦ ه، بسبب قبح سيرته وسوء معاملته لأكابر أهل بيته ورجالات دولته، فاجتمعوا وهجموا عليه، فلما أحس بهم دخل داره وفتح المصحف وقال: يوم كيوم عثمان ابن عفان (۱) . ثم تقدم إليه يزيد بن الوليد بن عبد الملك وقتله ، وكانت مدة خلافته سنة وشهرين وأياما .

## ۱۲ - يزيد بن الوليد بن عبد الملك جادي الآخرة - ذي القمدة سنة ۱۲٦ هـ

جاء بعد الوليد ، يزيد بن الوليد بن عبد الملك ، ومكث في الخلافة ستة أشهر و يختلف عن سابقه في : أنه كان محبوبا لدى المتدينين فقد كان يزيد ورعا تقياً على عكس الوليد ، وأغضب الوليد المينية في حين أن يزيد اكتسب ودهم بأن عزل ولاة القيسية وولى مكانهم المينية ، ومع ذلك فقد أخذ عليه بمضالعامة ميله إلى القدرية أو الممتزلة التي عظم شأنها إذ ذاك وكان لها آراء فلسفية ولعل ميل الخليفة يزيد إلى القدرية يرجع إلى سعة ذهنه في المسائل الفلسفية .

<sup>(</sup>١) الفخرى فى الآداب السلطانية ص ١٢١ -- ١٢٢ .

<sup>(</sup>م ۲۱ — التاريخ الإسلاى العام)

وكان تحزب يزيد لليمنية دون المضرية وميله إلى طائفة المعتزلة ، داعيا إلى كرهه . وقد مات فى ذى القعدة سنة ١٣٦ ه تاركا الخلافة لأخيه إبراهيم ولكن لم يعترف بسلطان إبراهيم ، ولذا لم يذكر اسمه بين الخلفاء الأمويين وإيما يذكر بعد يزيد هذا مروان بن محمد آخر خلفاء بنى أمية ، ولم يمكث إبراهيم ابن الوليد فى الخلافة أكثر من شهرين .

## ۱۳ -- مروان بن محمد ۱۲۷ - ۱۳۲ ه = ۷٤٤ - ۷٤۹ م

لما بويع إبراهيم بن الوليد لم تأت بيعته بطائل ، ولم يلبث مروان بن محمد أن سار إليه وخلعه ، وهرب إبراهيم من دمشق فظفر به مروان وقتله وصلبه وقتل من مالأه ومن بينهم العزيز بن الحجاج ويزيد بن خالد القسرى ، وحينتذ اشتعلت نار العصبية بين المضرية واليمنية ، وتعصب مروان بن محمد للمضرية على المينية ، ولذلك انصرفت المينية عنه ومالوا إلى الدعوة العباسية (۱) و بويع مروان في دمشق في شهر صفر سنة ١٢٧ ه ، وهو آخر خلفاء بني أمية .

وفى عهد مروان ، اشتدت الثورات التى قام بها اليمنية ضد الحسكم الأموى في كل أنحاء الشام وفى العراق ، إلا أن مروان بمهارته الحربية التى اشتهر بها و بإخلاص القيسية له استطاع أن يخمد تلك الثورات الواحدة بعد الأخرى .

وكانت الحالة فى العراق قد بلغت النهاية القصوى من الفساد ، ففيها تطاحنت الأحزاب السياسية كالخوارج والعلويين ، بل ظهر إذ ذاك الساخطون من بنى أمية ، ولسكن بشكل غير منظم . وكانت أعظم الفتن فى العراق فتنة الخوارج فقد سار رئيسهم الضحاك بن قيس إلى الموصل ، وكان هذا الخارجي

۱۱۳ ألسمودى : مروج الذهب ج ٢ ش ١١٣ .

يسمى إلى الخلافة ، فسار الخليفة لقتاله ، وحدثت بينهما واقعة كبرى قتل فيها المضحاك . وتلا ثورة الخوارج ظهور العباسيين في خراسان ، مما هز الدولة الأموية هزاً عنيفا وقرّب من نهايتها ، وقضى عايها بعد قليل .

## سقوط الأمويين

على أن العامل الهام الذى أدى إلى سقوط الدولة الأموية وتضعضها بشكل جلى ، ماكان من تعصب الأمويين للعرب بما أدى إلى خروج الموالى على الدولة الأموية ، وهم غير العرب الذين دخلوا فى الإسلام عقب الفتح العربي فى فارس ومصر والمفرب ، وما لبث هؤلاء الموالى أن أصبحوا أعداء العرب لتفضيل العرب أنفسهم هليهم وتمتمهم بحقوق لم يتمتع بها الموالى (1) ، لذلك كان الموالى ينتهزون كل فرصة ليكيدوا للدولة الأموية وظهروا مع كل خارج على الأمويين ينتهزون كل فرصة ليكيدوا للدولة الأموية وظهروا مع كل خارج على الأمويين ولم تكن حركاتهم منظمة ، ولكنها اشتدت فى أواخر العهد الأموى حين فسدت الأحوال بشكل واضح ، واستعرت الحروب بين الموالى والدولة الأموية ، عاكان له أكبر الأثر فى نجاح الدعوة العباسية حيث احتضن دعاة العباسيين قضية الموالى وأيدوهم ضد بنى أمية .

ولايقل عن ذلك أهمية ، ما كان من انصراف بمض خلفاء بنى أمية كيزيد ابن معاوية ويزيد بن عبد الملك إلى اللمهو والمجون والخلاعة ، حتى ضعفت هيبة الخلافة لضعف أخلاقهم وسوء تصرفاتهم .

ومماقوض أركان الدولة وعجل بزوالها ، ماكان من تولية العبد لأكثر من واحد

<sup>(</sup>۱) من بين الحقوق التي حرم منها الموالى في عهد الأمويين : أنهم لم يحصلوا على عطائهم الذي يستحقونه نظير التحافهم بالجيش كالعرب ، ولم يكن يسمح لهم بركوب الخيل أثناء القتال ، وقصر التحاقهم بالجيش على فرقة المشاة ، وحتم عليهم أن يكون لهم مسجد خاس يؤدون فيه الصلاة وجبانة خاصة يدفنون فيها موتاهم ، كما كان الامربي لا يرضى أن يزوج ابنته من مولى .

مما أدى إلى جلب العداوة والخصام و إحداث القطيعة والانقسام بين أفراد البيت المالك الأموى، وانتهى الأمر إلى مدهور الدولة وسقوطها، وظهر ذلك بوضوح في عهد خلافة مروان بن الحكم وعبد الملك بن مروان والوليد بن عبد الملك ابن مروان.

وهز استقرار الدولة وهد كيانها ، ظهور روح العصبية بين القبائل ، ويتبين خطر هذا التنافس القبلي الذي ظهر بشدة في الدولة الأموية عقب وفاة هر بن عبد المدز : من أن يزيد بن عبد الملك أخذ جانب المضرية حتى أصبح العنصر اليمني ضعيفا ، بينها لم تكن لهشام بن عبد الملك سياسة ثابتة إزاء كل من المضرية واليمنية إذ أنه بعد أن انحاز إلى اليمنية ورجحت كفتهم تحول عنهم إلى المضرية وعين من بينهم ولاة ، ولما جاء الوليد بن يزيد بن عبد الملك تحين للمضرية لأن أمه كانت مضرية بما أثار سخط اليمنية ودبروا المكائد لقتله وتم لهم ما أرادوا ، وأخذ اليمنيون ينتقمون من المضرية الذين ثاروا في حص وفلسطين والأردن ، ولكن الخليفة يزيد بمكن من التغلب عليهم ، وتعصب مروان ابن محمد المضرية فثارت اليمنية ولكنه تمكن من التغلب عليهم ، وتعصب مروان ابن محمد المضرية فثارت اليمنية ولكنه تمكن من اخاد ثوراتهم ، وأصبح بذلك كل خليفة يعتمد على شيعة تؤيده الموصول إلى مآربه في الخلافة .

وقد أعطت تلك القلاقل والاضطرابات الدعوة العباسية فرصة للظهور وتقوية دعائمها وتثبيت أركانها ، إذا شغل مروان بإخماد الفتن حتى باغته العباسيون وقتاوه ، وبمقتله قضى على الدولة الأموية .

\* \* \*

وهكذا زالت الدولة الأموية بعد أن حكمت نحو تسمين عاما ، كان العنصر العربي خلالها هو عمادها ونصيرها وصاحب السلطان المطلق في تصريف شئونها. وفيها ظهر ولاة على جانب عظيم من الكفاية وقوة الشخصية كمرو بن العاص وزياد بن أبيه والحجاج بن يوسف وغيره . كما حكمها خلفاء أقوياء كماوية الأول وعبد الملك بن مروان وابنه الوليد وهم الذين أقاموا على دعائم متينة وأظهروا أبهة الملك وابتدعوا أنظمة للحكم لم يكن للعرب عهد بها من قبل ، وأعادوا عهد الفتح والفزو على نحو أعاد إلى الأذهان عهد همر بن الخطاب ، لولا ظهور خلفاء الفتح والفزو على نحو أعاد إلى الأذهان عهد همر بن الخطاب ، لولا ظهور خلفاء ضماف اتسموا بذميم الصفات وظهرت خلال عهودهم الفتن وشبت الثورات ، عما أدى في النهاية إلى اضمحلال تلك الدولة ثم انهيارها وقيام الدولة العباسية على أنقاضها .

## البابالثايث

## الدولة العباسية

العصر العباسي الأول - العصر العباسي الثاني

171 — 101 a = ·07 — X071 ·

انتقال الحكم من الأمويين إلى العباسيين

يمكن اعتبار عهد مروان بن محمد (١٢٧ – ١٣٣ هـ) آخر خلفاء الأمويين ، بدء سقوط الدولة الأموية وانهيارها والتمهيد لقيام الدولة العباسية . فني ذلك العهد شبت الثورات ضد الحركم الأموى في أنحاء الشام ودبت الفوضى في العراق . وكانت أعظم الفتن في العراق فتنة الخوارج بزعامة الضحاك بن قيس الذي سار لي الموصل ، يسعى للوصول إلى الخلافة ، ورغم أنه قتل ، فإن الدولة الأموية أصبحت قاب قوسين أو أدنى من الانهيار .

ولم يكد مروان ينتهى من قتال الخوارج ، حتى بلغه نبأ ظهور العباسيين فى خراسان التى تقع شرق بلاد فارس ، وساعد هؤلاء على الظهور ، فساد أحوال الشام والعراق ، وانقسام القبائل اليمنية والمضرية على بعضها ، وتفكك الأسرة المالكة الأموية وسوء علاقات أفر ادها بعضهم مع بعض . وانتقات الحالة من سىء إلى أسوأ ، حين ولى أمور الدولة خلفاء من أصحاب السيرة السيئة ، أدمنوا الشرب وحكموا البلاد بالعسف والجبروت . وتصدعت أركان الدولة ، حين نزل

خلفاؤها إلى مستوى التمصب الحزبى والقَبَلى وهجزوا عن صد تيار الانقسام بين القبائل.

ولكن العامل الهام الذى أدى إلى سقوط الدولة الأموية وتضعضها في عصر مروان بشكل جلى ، ماكان من انقسام المسلمين إلى عرب وموال وهم المسلمون من غير العرب ، وعداء الموالى لتلك الدولة وقيامهم ضدها ، لحرمانهم من الحقوق التى تمتع بها العرب ، فأصبح الموالى بذلك في مستوى منحط ، و بينا الحرب بين الموالى والأمويين على أشدها ، انتهز دعاة العباسيين ذلك الظرف ونصروا الموالى . وصارت الحركة التى قام بها العباسيون لنيل الخلافة ، ما هى الا حركة الموالى ضد العرب ، لأن العباسيين اعتمدوا على الموالى باعتبارهم حزبا شميراً ساخطاً على الحكم الأموى .

بدأت طلائع الدولة العباسية تظهر ، منذ أن بدأ أبو مسلم الخراسانى سنة الاموية بثلاث سنوات – ينشر الدعوة للعباسيين في خراسان . وتداعت الدولة ، حين عقد في الحجاز في أواخر العصر الأموى مؤتمر ضم أقطاب آل هاشم من العلويين والعباسيين ، وتناقشوا في الوسائل التي تؤدى إلى القضاء على الخلافة الأموية بعد أن اشتد البلاء بالمسلمين على خلفائهم ونظروا فيمن يرشح المتحلافة إذا نجحت مساعيهم ، فوقع اختيارهم على أحد الحاضرين وهو محد بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن على بن أبي طالب على أحد الحاضرين وهو محد بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن على بن أبي طالب المعروف بالنفس الزكية ، ولسكن الخلافة لم تسند فيا بعد إلى هذا العلوى ، بل أسدت إلى رحل من العباسيين هو أبو العباس ، ولم يعدل العلويون بعد وصول العباسيين إلى الخلافة عن المعالبة بدعواهم وظلوا يناضلون و يكا غون ابتغاء الوصول العباسيين إلى الخلافة عن المعالبة بدعواهم وظلوا يناضلون و يكا غون ابتغاء الوصول اليها في غير طائل ، واضطهدهم العباسيون كا اضطهدهم الأمويون من قبل .

وكان ذلك التحول من الأمويين إلى المباسيين والقضاء على محاولات العلويين في إقامة خلافة علوية ، راجعاً إلى جهود أبى مسلم الخراسانى ، الذى وجد في الحالة السيئة التي كانت في خراسان ، فرصة سائحة ، فأذكى

نيران الفتن ضد الأمويين ، وكلت جهوده في هذا السبيل بالنجاح بمساعدة الموالى الذين تدفقوا من كل جانب على خراسان وانضموا إلى دعاة العباسيين والتف حول أبي مسلم مائة ألف من الموالى . وتمكن من بذر بذور الشقاق بين أنصار بني أمية النازلين في خراسان ، واستطاع أن يرابط عدة أشهر بظاهر مدينة مرو حاضرة خراسان ، وأن يستميل اليمنية أعداء الأمويين في ذلك الإقليم ، وتمكن من الاستيلاء على مرو . وتخلص من شيوخ القبائل الذين كانوا ينازعونه السيادة وقتلهم عن آخرهم ، وذاع صيت أبي مسلم ، وبعث نصر بن سيار الوالى الأموى في خراسان عدة رسائل متتابعة إلى مروان ابن محد آخر خلفاء الأمويين مستغيثاً ، فلم تأته نجدة ، وأخيراً هزم نصر وفر

وكانت الدعوة إلى انتقال الحسكم من الأمويين إلى العباسيين سرية في بادىء الأمر ، ثم انتقات إلى خراسان وكونت فيها جمعية سرية ، قوامها إثنا عشر رجلا كان يطلق عليهم إسم النقباء ، وعدد أعضائها سبمون داعياً انتشر معظمهم في زى التجار . وظلت الدعوة سرية ، حتى وقع في يد مروان بن محمد ، خطاب مرسل من إبراهيم الإمام ابن محمد بن على بن عبد الله ابن العباس إلى أبى مسلم الخراساني يأمره فيه بتشديد الوطأة على من يتكلم العربية في خراسان ، لأن وجود العرب في خراسان في نظره سواء كانوا يمنية أو مضرية من شأنه أن يؤدي إلى فشل الدعوة العباسية ، ونصحه بالتنكيل بكل من يتهمه بالعمل صد الدعوة العباسية ، وزج بإبراهيم الإمام في سجن حران شمال الشام ، وقتل مسموماً في النهاية .

 (المنصور) وابن أخيه عيسى بن موسى بن محمد بن على بن عبد الله بن عباس ، ومن كبار بنى هاشم أيضًا عبد الله بن على العباسى هم السقاح والمنصور . وبعد سنتين هزم ابن هبيرة القائد الأموى بغاهر الكوفة وأرغم على السير إلى واسط التى تقع بين مدينتي الكوفة والبصرة جنوبي المراق ، ونزل أبو سلمة في أوائل سنة ١٣٢ ه بالكوفة ، وكان أبو العباس وأخوه أبو جعفر محتفيين . في هذه المدينة قبل ذلك بزمن يسير ، وقد هربا إليها بعد مقتل إبراهيم الإمام ، واهتم أبو سلمة بأمرها ، وأبقاها عدة أسابيع ، دون أن يكشف أمرها ودون أن يبايع أحدها بالخلافة ، عما أوجد الريبة في نفوس العباسيين ، وجعلهم يظنون أن أبا سلمة يعمل على تحويل الخلافة إلى رجل من العاويين ، ولحكن أشياع العباسيين أخرجوها من مخبئهما وبايعوا أبا العباساس ، وفي ولكن أشياع العباسيين أخرجوها من مخبئهما وبايعوا أبا العباساس ، وفي أواخر سنة ١٣٢ هرفع العلم الأسود على حصون دمشتى ، وكان ارتفاعه يعني سقوط الدولة الأموية وزوالها نهائياً .

وانتقلت جيوش المباسيين عقب ذلك من خراسان إلى العراق ، وتمكنت من أن تأخذ مدنها السكبرى مدينة تلو مدينة ، ووجد مروان نفسه مجيوشه على نهر الزاب في جمادى الآخرة سنة ١٣٢ ه ، وكان جيشه منقسها على نفسه في حين كان الموالى أعداؤه متحدين ، فدارت الدائرة على مروان . وقد عهد أبو العباس إلى عمده عبد الله بن على بمقاتلة الخليفة الأموى مروان بن محمد ، فتبعه عبد الله حتى أوصله إلى نهر الزاب الصغير ، وسار مروان منهزما إلى الموصل وعبر الفرات . فاصطره عبد الله إلى الهرب إلى فلسطين والأردن ، ثم فر إلى مصر حيث تعقبته جنود العباسيين وقضت عليه في بلدة بوصير من أعمال الفيوم وأرسل رأسه إلى السفاح في الكوفة (١) .

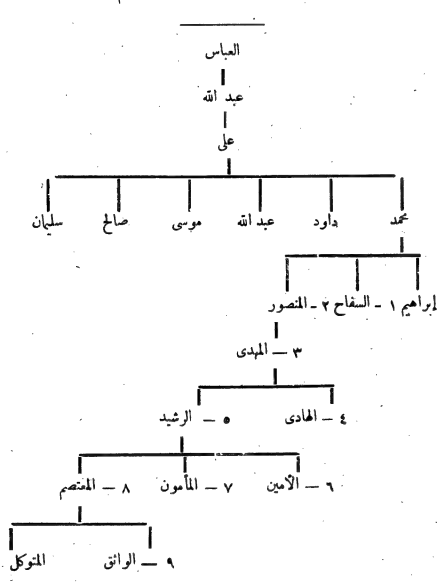
<sup>(</sup>۱) المسمودى : مروج الذهب ج ۲ ص ۲۰۹ — ۲۰۸ .

بذلك انتهى حكم الأمويين وقامت على أنقاضهم دولة العباسيين التى حكمت العالم الإسلامي زهاء خسة قرون . وكان خلفاؤهم من السفاح إلى الواثق رجالا عظماء ، ماعدا الأمين فإنه لسوء حظه لم يساير هؤلاء فى عظمتهم ومقدرتهم السياسية ، واعتبر العصر العباسي الأول وحدة منسجمة متناسقة ، إذ لم يكن لسكل خليفة سياسة شخصية ، بل سار الجميع على سياسة واحدة ، وكانت الحوادث السكرى التى وقمت في ذلك العصر تسير كلها في تيارات عامة كإسقاط العرب وإيثار الفرس عليهم ، ثم تشجيع الترك على الفرس والعرب مما ، ونهضة العلم والأدب ، وظهور حرية الفسكر في البحث والجدل والمناظرة ، وتقريب العلماء والأدباء والمغنين ، وترقية الفنون الجيلة كالعارة والشعر والموسيق . وهو على الجلة بعد العصر الذهبي للإسلام .

### برء ونهاية حكم العباسيين الأول :

| بدء الحكم ومهايته                                       | اسم الخليفة |                  |
|---------------------------------------------------------|-------------|------------------|
| ( Vot - Vo. = + 177 - 177                               | السقاح      | ·- \             |
| 171 - xol = 30V - 177                                   |             | - ٢              |
| 101 - 171 a = 044 - 104                                 |             | <u> </u>         |
| 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 -                 | المادي -    | - Ł              |
| 1 x - 4 - 4 - 4 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1             |             | - •              |
|                                                         |             | <del>-</del> 7.  |
| $\Lambda^{\mu} - \Lambda^{\mu} = \pi^{\mu} - \pi^{\mu}$ | (المأمون    | <b>- v</b>       |
| 117 - 177 = 774 - 73A                                   |             | . <del>-</del> A |
| 777 - 777 A = 73A - 777                                 | · (         | - 1              |

177 - YTY - YTY - YTY



### ١ - أبو العباس السفاح

### ماذا يفصد بلفظ « السفاح » ؟

اعتلى أبو العباس أول الخلفاء العباسيين عرش الخلافة في ٣ ربيع الآخر سنة ١٣٢ ه ( ٥٠٠ م )، وخطب في صبيحة اليوم التالى لخلافته خطبة أشاد فيها بفضل آل محمد ، وبدد بالأمويين لاغتصابهم الخلافة ، ولما اقترفوه من آثام وذنوب ، وأطنب في مدح أهل السكوفة وزاد في أعطياتهم لإخلاصهم وولائهم لبيت العباس (١) . وختم خطبته بقوله : « أنا السفاح المبيح ، والثائر المنيح » .

قال السفاح : ﴿ ... زعت السبئية الضلال ، أن غيرنا أحق بالرياسة والخلافة منا ، فشاهدَت وجوههم . بِمَ و لِمَ أيها الناس ؟ وبنا هَدَى الله الناس بعد ضلالتهم . . . حتى عاد الناس بعد العداوة أهل تعاطف و بر ومواساة فى دينهم ودنياهم . فتح الله ذلك منة ومنحة لمحمد صلى الله عليه وسلم ، فاما قبضه الله إليه ، قام بذلك الأمر من بعده أصحابه ، وأمرهم شورى بينهم ، فقدلوا فيها ، ثم وثب بنو حرب ومروان فابتزوها ، وتداولوها بينهم ، فجاروا فيها ، واستأثروا بها ، وظلموا أهلها ، فأملى الله لهم حينا بينهم ، فجاروا فيها ، واستأثروا بها ، وظلموا أهلها ، فأملى الله لهم حينا حتى آسفوه (أغضبوه) ، فلما آسفوه انتقم منهم بأيدينا ، ورد علينا حقنا . . . وما توفيقنا أهل البيت إلا بالله . . . يا أهل الكوفة ! أنتم محل حينا . أنتم الذين لم تتغيروا عن ذلك ، وقد زدت كم فى أعطيات كم مائة دره ،

<sup>(</sup>١) حس إبراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٢ ص ٣٦ .

فاستمدوا، فأنا السفاح المبيح والثائر المنيح(١).

وعقب هذه المبارة البليغة التي ختم بها أبو العباس أول خطبة له في مسجد الـكوفة، شاع اقب « السفاح » عن أبى العباس، ويظهر أنه قصد من هذا اللفظ إشعار الحاضرين بأنه عول على سفك دماء كل من تحدثه نفسه بالخروج عليه والوقوف في سبيله وسبيل دولته، وأن يتوعد أيضاً الأمويين بالتنكيل بهم وإزهاق أرواحهم، ولكن مما يسترعى النظر أن لفظ السفاح كان يطلق في الجاهلية على بعض شيوخ القبائل (٢٠).

أما لفظ « المبيح » الذى ورد كذلك في ختام هذه الخطبة ، فقد يعنى الرجل الكثير العطايا ، وقصده من إثباته أن يبشر في الوقت نفسه من يقوم بنصرته بإغداق الأموال عليه . وهذا يدلنا على أنه لم يكن سفاحا في كل أدوار حياته ، فقد اتصف بالكرم والحلم والعقل والوقار والحياء وطيبة الخلق (٦) ولكن اعتلاءه عرش الدولة العباسية في بدء قيامها ، والأعداء يتربصون بها من كل جانب ، أوحى إليه أن ينتهج في إدارة الدولة خطة العنف والتهديد وأن يتبع سياسة الوعد والوعيد .

#### اتخاذ الأنبار عاصمة :

كانت دمشق عاصمة الخلافة الأموية وظلت مقراً للحلفاء حتى اعتلى السفاح العرش، فاتخذ الأنبار عاصمة لدولته. وهي تقع على الضفة اليسرى لنهر الفرات في الشمال الشرق العراق، على مسيرة ثمانية وستين كيلومتراً من بفداد. وقيل إن سابور الثاني من ملوك آل ساسان في فارس هو الذي

<sup>(</sup>۱) الطبرى: ناريخ الأمم والملوك ج ٩ ص ١٧٥ — ١٣٦ .

Nicholson: Literary History of the Arabs, p. 253. (7)

<sup>(</sup>٣) المسعودى : مروج الذهب ، ج ٢ ص ٣١٥ .

اختطها . وأطلق العرب عليها « الأنبار » وهي كلة فارسية تعنى السوق أو مخزن الفلال ، وأضحت هذه المدينة مقراً للخلافة العباسية مدة قصيرة من الزمن ( ١٣٣ – ١٤٥ ه ) .

واستقر المنصور الخليفة العباسي الثاني ، في الأنبار ، إلى أن أسس مدينة بغداد سنة ١٤٥ هـ ( ٧٦٧ م ) . ومنذ ذلك الحين ، أخذت المدينة تقل أهميتها شيئًا فشيئًا ، وفي سنة ١٣٥ هـ ( ٩٢٧ م ) . استولى أبو طاهر زعيم القرامطة على الأنبار وخربها ، فأصبحت كأن لم تغن بالأمس .

### اضطهاد الأموبين:

كانت مهمة أبى العباس ، باعتباره أول خلفاء الدولة العباسية ، مهمة شاقة إذ كان عليه أن يثبت أقدام الحباسيين في الخلافة ويوطد أركانهم ليكون الأمر خالصاً لهم ، ومن ثم سار على سياسة الشأر والأنتقام من الأعداء في غير هوادة ، فقد عمل على القضاء نهائياً بنى أمية ، ووقعت تبماً فذلك مذابح عديدة ذهب ضحيتها كثير الأمويين ، حتى أضطر الكثير منهم إلى التنكر والحرب . وتغلب أبو العباس حياتهم بالمكر والخديمة ، إذ أعلن صفحه العام عنهم وأمنهم على حياتهم ، فانخدع الأمويون وظهروا من مكامنهم وإذ ذاك انقض عليهم وقتلهم شرقتلة ،

اشتدت حوادث التقتليل والتشريد في مكة والمدينة ، وفي الكوفة ، وفي فلسطين . وأغرى الشعراء ورجال البسلاط الخليفة باستمال الشدة والقسوة وأن يكون رائده عدم الثقة بالأمويين ، قيل : ﴿ إِن السفاح كَان جالساً يوما في مجلس الخلافة ، وهنده سلمان بن هشام بن هبد الملك ، وقد أكرمه السفاح ، فدخل عليه سديف الشاعر ، وقال :

لا يغرنك ما ترى من رجال إن تحت الضلوع داء دويا

فضع السيف وارفع الصوت حتى لا ترى فوق ظهرها أمويا<sup>(1)</sup> ودخل شاعر آخر على أبى العباس، وعنده نحو السبعين رجلا من بنى أمية، وقد قدم لمم الطمام، فأنشده قصيدة جاء فيها:

وأذكروا مصرع الحسين وزيد وقتيلا بجـانب المهراس<sup>(۲)</sup> والقتيل الذي بحران أضي (۱) ثاويا بين غربة وتناسى

وقد أعاد إنشاد هذين البيتين ذكرى الماضى ، وما جره الأمويون على أنفسهم من سخط الناس لتمثيلهم بأهل البيت : فأمر أبو العباس بسليان بن هشام فقتل ، ثم أمر بمن كان فى داره من بنى أمية فضر بوا بالسياط ، وتتبع أبو العباس البقية الباقية من الأمويين وأنصارهم ولم يبق على أحد .

ولم يكتف أبو العباس بالقضاء على الأحياء من بنى أمية ، بل عمد بعد ذلك إلى الأموات منهم ، فأمر بالتمثيل بجثثهم وإحراقها ، فنبش قبر معاوية بن أبى سفيان ، وقبر ابنه يزيد ، وقبر عبد الملك بن مروان ، كا ضر بت جثة هشام ابن عبد الملك بالسياط وذرى فى المواء ، إلا أن السفاح أمر ألا تمس جثة عمر ابن عبد العزيز بسوء اعترافاً منه بفضله وجليل صفاته .

ولما تم لأبى العباس قتل رجال بنى أمية ومصادرة أموالهم ، اطمأن على دولته من ناحيتهم ، وقال :

بنى أمية قد أفنيت جمكم فكيف لى منكم بالأول الماضى ؟ يطيب النفس أن النار تجمعكم عوضتموا من لظاها شر معتاض<sup>(1)</sup>

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج • س ١٧٤ .

<sup>(</sup>٢) ماء بجبل أحد ، قتل عند حمرة ابن عبد المطلب عم الرسول ودفن . .

<sup>(</sup>٣) هو إبراهيم الإمام بن محمد بن على بن عبد الله بن العباس .

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير ج ٥ س ٢٧٤ .

### عرم اعترام العهود والغدر بالأنصار:

لم يكتف السفاح بالقضاء على أعدائه الأمويين ، الذين يصح أن يلتمس له العذر فيا فعل معهم ، بل إنه لم يرع فضل الذين ساعدوه فى إقامة الدولة العباسية ، ففدر بهم ، ولم يحترم العهود والمواثيق التي كان يعطيها لأعدائه ولأنصاره على السواء .

قضى السفاح معظم عمده فى محاربة قواد العرب الذين ناصروا بنى أمية ، ووقف لهم بالمرصاد: فإن ابن هبيرة قائد جيوش مروان بن محمد آخر خلفاء بنى أمية ، كان مقيا فى بلدة واسط ، وأرسل إليه أبو سلمة الخلال وزير السفاح الجيوش لحاربته ، وحاصرته فى تلك البلدة ، وطال أمد الحصار ، فأرسل السفاح أخاه أبا جعفر الذى تولى الخلافة فيا بعد باسم المنصور ، فحاصر ابن هبيرة أحد عشر شهراً ، وحين باع ابن هبيرة خبر مقتل الخليفة الأموى الأخير مروان بن محمد ، فاوض أبا جعفر فى الصلح ، على أساس أن يسلم و يعطى له الأمان على حيانه ، وانتهى الأمر بأن أعطاه السفاح الأمان ، وتسلم ابن هبيرة كتابا بذلك يحمل إمضاء الخليفة ، ولسكن لم تمض على ذلك بضعة أيام حتى قتل ابن هبيرة ، وكان هذا واحداً من حوادث الغدر فى الدولة العباسية ، وتتابعت أمراً مألوفا .

وقتل السفاح وزيره أبا سلمة الخلال ، الذي كان من أهم العوامل التي ساعدت في تأسيس الدولة العباسية . كان أبو سلمة من أهل اليسار في الكوفة واشتهر بالكرم وكثرة البذل لرجال الدعوة العباسية على أنه لما خبر أحوال بني العباس ، عزم على العدول عنهم إلى أولاد على بن أبي طالب ، ولما بويع السفاح استوزر أبا سلمة على كره منه لمكانته من الساسانيين وهم عصب الدولة ومصدر قوتها ولقبه وزير آل محمد ، إلا أن هذا كله لم يكن مصدره حسن النية من جانب السفاح ، إذ خاف على نفسه إن هو قتله أن يقوم أهل خراسان

بالثأر له ، فعمل على أن يتم هذا الأمر على يد أبي مسلم ، وكتب له مع أخيه أبي حمفر كتابا يخبره فيه أن أبا سلمة الخلال يعمل على تحويل الخلافة إلى العلويين وعهد له بمعاقبته ، وأسلوب السكتاب ينم عن رغبته في قتله . فأرسل إليه أبو مسلم رجالا من أهل خراسان ، فقتلوه ، وتخلص منه السفاح وأبو مسلم الذي كان يكرهه و يخقد عليه مقامه .

وبذلك هيأ أبو مسلم سبيل قتله بنفسه ، ففد عول السفاح على التخلص من أبى مسلم كذلك ، إذ كان شجى فى حلق دولته ، إلا أن المنية وافت السفاح قبل أن يحقّق مااعتزمه من قتله .

ووضّع السفاح بذلك قاعدة الفدر بالأنصار وعدم احترام العهود والمواثيق ، وسار على هذه القاعدة من جاء بعده من الخلفاء العباسيين .

### الثورات ضرحكم السفاح :

هذه المعاملة القاسية للأمويين، لم تؤد إلى صرف العرب عن العباسيين فحسب، بل جملت نفوس من العرب تضطر مبالكر اهية والبغضاء لبنى العباس والغفرس الذين استأثروا بالسلطة دونهم ولمالأة العباسيين لهم واعتادهم عليهم، وزاد الطين بلة والحالة سوءاً، غدر السفاح بأنصاره، اذلك قامت الثورات في كل مكان. وكان أشدها خطراً، الثورة التي الدلع لهيبها في بلاد الشام بقيادة أبي الورد وهو رجل من العرب، وتزعمها من بعده أبو محمد السفياني. ولكن سرعان ماغلب على أمره وقتل، وقامت ثورة في الجزيرة ، اشتد خطرها حتى أرسل السفاح أخاه أبا جعفر وعمه عبد الله بن على القضاء عليها، فتمكنا من إخادها، وظل أبو جعفر بعد أن انتهت مهمته والياً على الجزيرة حتى تولى الخلافة بعد أخيه السفاح، وقامت كذلك ثورات في عمان وفي السند وفي خراسان، وكلها تأخذ على العباسيين كثرة سفكهم المدماء و إزهاقهم الأرواح، ولسكن قضى على تلك الثورات، كا قضى على سنقتها، ولولاشدة السفاح في قمع أعدائه لزالت الدولة العباسية وهي الاتزال في مهدها. سابقتها، ولولاشدة السفاح في قمع أعدائه لزالت الدولة العباسية وهي الإسلاى الدام)

تقدير السفاح :

حكم السفاح أربع سنوات وتسمة أشهر ، أمضاها في القضاء على بقاياً الدولة البائدة دولة الأمويين ، ولم يجد طوال هذه الفترة وقتاً ينصرف فيه إلى النظر في ترتيب شئون الدولة . إلا أننا نلاحظ أن السفاح ابتدع أموراً جديدة على نظام الحكم في المصر العباسي لم يكن لها وجود في المصر الأموى ، فقد ظهر نظام الوزارة لأول مرة مد خطهور الإسلام وأول من تولاها هو أبو سلمة الخلال وزير السفاح ، وأصبح الناس يخطبون وهم وقوف بمد أن كانوا يخطبون وهم قمود . وانتقل مقر الملك من دمشق حاضرة الأمويين إلى الأنبار عاصمة الدولة الجديدة ، فانتقل بذلك مقر الدولة من الشام إلى المراق .

اختلف المؤرخون في تحليل شخصية أبى العباس: فوصفه بعضهم بالقسوة والميل إلى إزهاق أرواح الناس وخاصة أنه قتل عدداً كبيراً من بنى أمية ، ولمل تلقيبه نفسه بالسفاح هو الذى حدا بهذا الفريق إلى وصفه بتلك الصفات على أننا نستطيع أن نقول إن الظروف هى التى أملت عليه تلك السياسة توطيداً لأركان الدولة العباسية الناشئة ، خاصة وأن مؤرخين آخرين وصفوا السفاح أنه كان شاباً يميل إلى الأدب والشعر وسماع الغناء . وكان يظهر لندمائه و يجلس معهم في مجلس واحد و يجزل لهم العظاء (1)

وَقَدْ تُوفَى السَّفَاحِ فِي سَنَّةِ ١٣٦ هِ . وَدَفَنَ فِي مَدِّينَةُ الْأَنْبَارِ .

<sup>(</sup>١) جاءٍ فَ مُجْلَة الثقافة أنه لا يستبعد أن « يكون شاب جميل عفيف وف كريم طروب كأبي الممان سفاكا للدماء » من العدلد ١ ه ، السنة الأولى .

# ٢ – أبو جمفر المنصور

- VO - VO - - 10 - 177

شخصت

تعتبر الفترة التي قضاها المنصور على عرش الخلافة من أهم عصور الخلافة العباسية، واستمرت تلك الفترة نحواً من اثنتين وعشرين سنة ، توطدت فيها دعاً م الدولة ، وانصرفت إلى المنابة بالشئون السلمية فشيدت مدينة بغداد، وبدأت الحركة الأدبية في العصر العباسي ، وساد في عهد المنصور نظام الإدارة المركزية إذ كان المنصور يقيم في بغداد عاصمة ملكه ، وأضني على الحلافة ظلا قدسيا فأشاع أنه يحكم بتقويض من الله ، وركز جميع سلطات الدولة في يده فلم يكن الوزير من الأمر شيء ، وأصبح اختصاص الولاة على الأقاليم ضيقاً ولم يكن الوزير من الأمر شيء ، وأصبح اختصاص الولاة على الأقاليم ضيقاً ولم يعودوا ثابتين في مراكزهم حتى أنه لم يظهر طوال حكم وال من طراز عرو بن الماص أو زياد بن أبيه أو الحجاج بن يوسف الثقني ، والمنصور من أقوى خلفاء الإسلام ، أعاد إلى الأذهان حكم عر بن الخطاب ومعاوية بن أبي سفيان وعبد الملك بن مروان ، فقد كان ذا شخصية ممتازة ، ووجه سياسته نحو المصلحة وعبد الملك بن مروان ، فقد كان ذا شخصية ممتازة ، ووجه سياسته نحو المصلحة العامة والحرص على مافيه تقدم العباسيين في الإدارة والحرب والثقافة والعلم .

قضاء المنصور على المعارمة:

غدر المنصور بكثير من كبار أنصاره و بعض أقربائه ، في سبيل الاحتفاظ بملكه وصار ذلك من سمات العباسيين الواضحة في طوال مدة حكمهم العمالم الإسلامي .

### ١ - موقف من عمر عبد الله بن على :

أوصى السفاح بأن تمكون الخلافة من بعده لأخيه أبى جعفر ومن بعده لعيسى بن موسى ، إلا أن السفاح لم يراع العدل حين أسند الخلافة من بعده لهذين الشخصين ، لأن السفاح حين سير عمه عبد الله بن على إلى الشام ومصر لتقبع مروان بن محد آخر خلفاء بنى أمية للقضاء عليه ، وعده بأن الخلافة من بعد السفاح ستؤول إليه . وكان المنصور يعلم بأمر هذا الوعد ، ومن ثم فقد أحس الخطرمن ناحية عبد الله بن على منذ بلغه نبأ وفاة السفاح ، وكاشف أبا مسلم الخراسانى بتخوفه ، فوعده أبو مسلم أن يريحه من همه عبد الله بتدبير مقتله ، مقتدين في ذلك بسياسة الخليفة السفاح حين أمر بقتل وزيره أبى سلمة الخلال . ولم يكن غريباً إذ ذاك أن تتبع سياسة الغدر بالأقر باء كما اتبعت معالاً نصار والأعوان مادامت تحقق للمباسيين مصلحة شخصية ، ولكن موضع الدهشة أن عبد الله بن على هو الرجل للمباسيين مصلحة شخصية ، ولكن موضع الدهشة أن عبد الله بن على هو الرجل الذي قضى على قوات الأمويين في موقعة الزاب ، وتتبع الأمويين بالقتل والتشريد ، وقضى على الفتن الكبرى التي قامت في الشام ضد حكم السفاح .

لما بلغ عبد الله نبأ اعتلاء أبى جعفر عرش الخلافة بعد السفاح ، أعلن أنه أدى ما كلف به على غير وجه وهو التنكيل بالأمويين ، ثم حرم مما وعد به وهو الخلافة ، فأعلن خروجه على أبى جعفر ، وأبى أن يبايعه ، وساز بجيشه إلى أعالى الجزيرة وحاصر حران شمال الشام ، فبعث المنصور إليه أبا مسلم الخراسانى ، نفاف عبد الله النتيجة ، وأراد الصلح ، ولكنه لم يجب إلى طلبه . وأخيراً حدثت الواقعة بين الطرفين ، ودارت الدائرة على عبد الله وفر إلى أخيه سليان فى البصرة ، وظل محتبئاً عنده مدة من الزمن . وهنا كان يصح أن تنتهى المسألة عند هذا الحد ، ولكن انتهى أمر عبد الله بالقتل (١) ، وهو الرجل الذى أبلى أحسن بلاء في خدمة الدولة العباسية .

<sup>(</sup>١) الطبري ج ١ س ١٧٢ .

## ٢ – موقف من أبي مسلم الخراساني :

لم يكن حظ عبد الله بن على ، أسوأ من حظ رجل آخر كان له فضل نشر الدعوة المماسيين وقيام دولتهم ، وهو أبو مسلم الخراساني . ذلك أن العلاقات بين أبي مسلم والمنصور لم تـكن يسودها الصفاء، قبل أن يعتلي المنصور عرش الخلافة و بعد أن اعتلاها : ذلك أن المنصور حين توجه إلى خراسان بأمر أبي العباس لاستشارة أبي مسلم في أمر أبي سلمة الخلال ، لاحظ عظم نفوذ أبي مسلم واستبداده ُ الأمر وقتله الناس لمجرد الشك ، فعاد المنصور وحرض السفاح على قتل أبي مسلم. أضف إلى ذلك أن أبا مسلم حين استأذن الخليفة السفاح في الحج ، ندب السفاح أخاه المنصور لرياسة الحج ، حتى لايظهر أبو مسلم وحده بمظاهر الفخامة والأبهة . فغاظ ذلك أبا مسلم وانتقم لنفسه حين عودتهما من الحج هو والمنصور بأن تقدم المنصور أثناء السير بمسافة ، مما يتنافى مع التقاليد المرعية . وزاد العلاقات سوءًا بين أبي مسلم والمنصور ، أن أبا مسلم بعد أن انتصر على عبد الله ابن على وحاز عدة غنائم ، أرسل المنصور من قِبَله رسولا ليحمى الغنائم و يسجلها ، فغضب أبو مسلم ، وقال : كيف اؤتمن على الأرواح ، ولا اؤتمن ، على الأموال .

لذلك رأى أبو مسلم ألا يقصد الأنبار مقر الخلافة العباسية ، بل يذهب إلى خراسان ، فعمد المنصور إلى منعه من الوصول إليها ، بأن عين عليها الوالى الذى خلّفه أبو مسلم أثنساء غيابه عن خراسان ، ثم عزل أبا مسلم عن تلك الولاية لرحيله إلى المشرق دون استئذانه وعينه على مصر والشام مدلا منها ، فرفض ذلك أبو مسلم ، وصمم على الرفض على الرغم من نصح المنصور له .

وسار أبو مسلم في اطريقه حتى صار على مقربة من خراسان ، وإذ ذاك رأى أن يرجع ليزيل سُوء التفاهم القيائم بينه وبين المنصور . على أن أبا مسلم حين عاد من خراسان ، كان المنصور قد صمم على قتله ، وتمكن منه بالفمل . وتفصيل ذلك أن أبا مسلم سار إلى المنصور ، فلقيه في المدائن عاصمة بلاد الفرس . فلما علم المنصور بوصوله ، أمر الناس جميماً بتلقيه ، ولما دخل على الخليفة ، قبّــل يده ، فأدناه المنصور وأكرمه ثم أمره بأن يعود إلى خيمته ويحضر في الغد . ولما أصبح الصباح أتاه رسول المنصور يستدعيه ، وقد أعد المنصور جماعة من رجاله خلف الستور بأبديهم السلاح . وأوصام أنه إذا ضرب إحدى يديه على الأخرى يخرجون فيقتلون أبا مسلم . فلما دخل أبو مسلم عليه ، شرع في توبيخه وتقريعه على ما اقترفه من ذنوب وأبو مسلم ينتحل الأعذار ، فذكر له أمورًا ، فقال أبو مسلم : ياأمير المؤمنين ! مثلي لا يقال له حذا ولا تعد عليه مثل هذه الذنوب . فاغتاظ المنصور ، وقال أنت فعلت ، والله لوكانت المكانك أمة سوداء ما فعلت ما فعلت ، وهل نلت ما نلت إلا بنا و بدولتنا ؟ فقال أبو مسلم : دع هذا فقد أصبحت لا أخشى غير الله . فضرب المنصور بياده على الأرْخِرَى، فحرج أولئك النفر وضر بوه بالسيوف، وصاح أبو مسلم: استبقى ياأمير المؤمنين لمدوك ، فقال المنصور وأى عدو لى أعدى منك ؟ ثم أمر به فلف في بساط ، ودخل عيسي بن موسى أمير الكوفة ، وقال : أين أبو مسلم بِالْمِيرِ الْمُؤْمِنَيْنِ ؟ فَقَالَ الْمُنصُورِ : هُو ذَلِكَ فِي البِسَاطَا ، فَقَالَ قَتْلَتُهُ ؟ قال نعم ، قال: إنا لله و إنا إليه راجيون! بعد بلائه وأمانته ؟ وكان المنصور قد أمنه ، وأشهد عيسى بن موسى على ذلك ، فقال المنصور : خلع الله قلبك ! والله ليس لك على وجه الأرض عدو أعدى منه ، وهل كان لكم ملك في حياته، ؟ ثم أمر المنصور بمال لجند أبي مسلم ، فتفرقوا ، وكان ذلك سنة ١٣٧ هـ .

√ وعقبَ مقتل أبي مسلم ، خطب المنصور في النِاس ، فكان مما قاله : ﴿ أَيُّهَا

الناس ، لا تخرجوا عن أنس الطاعة ، إلى وحشة المعصية ، إنه من نازعنا هذا القبيص ، أوطأناه مافى هذا الغمد ، وإن أبا مسلم بايعنا وبايع لنا ، على أنه من نكث ببيعتنا ، فقد أباح دمه لنا ، ثيم نكث بنا هو ، فحكنا عليه لأنفسنا، حكمه على غيرنا لنا ، ولم تمنعنا رعاية الحق من إقامة الحق عليه » (1)

ويظهر أن المنصور إنما قام بما قام به مدفوعاً بموامل الغيرة من أبي مسلم متأثراً عااستولى عليه من الهواجس وخامرته الريب في إخلاصه ، ورَاد أبو مسلم النار اشتمالا بتاديه في زهوه و إسرافه في فتل النفوس البريئة . على أن أبا مسلم إذا كان يستحق القتل . فإن قتله يجب أن لا يكون على يد المنصور (٢٦) ، لأنه مدين لأبي مسلم بما أداه له وللخلافة العباسية من خدمات جليلة ، نقلت الإسلام من حالة إلى حالة أخرى .

بذلك استطاع أبو جعفر المنصور بما أونيه من حزم ودهاء أن يأسر همه حبد الله بن على ثم يقتله ، وأن يقتل أبا مسلم الخراساني ، وكلاها يعد من مؤسسي الدولة العياسية / وقد علق ابن طباطبا صاحب كتاب الفخرى ، على هذه الظاهرة ، بقوله : « وكأن المخترع للدولة ، يكون عنده من الدالة والتبسط ،ماتأنف من العالم نفوس الملوك ، كلما زاد تبسطه زادت الأنفة عندهم حتى يوقعوا به ».

### النحل الدينية :

ظهرت في عهد المنصور العباسي عدة محل دينية ، من أشهرها حركة الراوندية » ، والمعتقدات المستمدة من الأفكار الفلسفية القديمة التي نشرها الفرس ودعي إليها دعاة ظهروا على أثر مقتل أبي مسلم الخراساني . أمثال : « سنباذ » و « إسحق » و « أستاذ سيس » .

<sup>(</sup>۱) العابري ج ۹ س ۳۱۳ .

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهم حَسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٧ س ١٠٠ .

بدأ ظهور حركة الراوندية في قرية راوند قرب أصفهان وقلدوا الفرس الذين كانوا يقدسون ملوكهم ويعتبرونهم آلهة . ويعتقد أصحاب هذا المذهب أن الروح التي كانت في عيسى بن مريم قد حلت في على بن أبي طالب ثم في الأئمة حتى وصلت إلى إبراهيم بن محمد ( سبط العباس عم الرسول ) ، وكانوا يعتقدون في تَأْلَيْهُمْ ويستَحَلُّونَ مَا حَرَمُ الله . وما ليثوا أن عبدوا الخليفة المنصور ﴿ وصعدوا إلى الخضراء ( القبة التي بناها المنصور ببفداد ) ، فألفوا أنفسهم كأنهم يطيرون ، وخرج جماعتهم على الناس بالسلاح ، فأقبلوا يصيحون بأبي جعفر : أنت أنت (أى أنت الله ) » (١٠) . إلا أن المنصور عد ذلك خروجاً على الدين ، وحاربهم بنفسه وحاول القضاء عليهم ، على الرغم من تأليمهم له ، وحبس عدداً كبيراً منهم، ولكمهم تمكنوا من اقتحام السجون و إخراج من فيها ، وحاولوا قتل أبي جعفر بعد ذلك إلا أنه نجا من الموت (٢) . وهم يعدّون أنفسهم من أتباع أبى مسلم الخراساني ، وحارَبهم العباسيون في عهد المنصور وفي عهد من جاء بعده من الخلفاء ، وخاصة بعد أن أخذت الراوندية تتشكل في أشكال مختلفة كالمقنعية والخرمية، وظهرت كذلك على أثر مقتل أبى مسلم ، عدة نحل دينية . فإن سنباذ (٢٠) و إسحق (٤) وأستاذسيس (٥) قد أعلنوا على التوالى أن أبامسلم لم يقتل ، لأنه حين أراد المنصور قتله ردد الإمم الأعظم وتحول إلى حمامة وطار وأعلن أنه سِيمود ثانية . ويبين

<sup>. (</sup>۱) الطبرى ج ٩ س ٣٠٧ .

<sup>(</sup>٢) قيل إن المنصور فر على دابة .

<sup>(</sup>٣) سنباذ : رجل بجوس ، ظهر في مدينة نيسابور ، ودامت الحرب بينه وبين المنصور نحو سبعين يوما .

<sup>(</sup>٤) عرف إسحق باسم اسحق التركى، مع أنه ليس تركيا ، اعتقد أن أبا مسلم متغيب فى بلدة قريبة من مدينة الرى قرب طهران وأنه سيظهريوما ويعيد ديانة زرادشت ، وهو أرجل من إقليم أذربيجان ، نادى أن للمالم قوتن مسيرتين له أو الهين: إله الشر وإله الحير ، وأنه يجب نصرة إله الحير بالقضيلة والامتناع عن الرذيلة ،

<sup>(</sup>ه) بنى أستاذ سيس حركته على أساس المزدكية ، وهى ديانة فارسية نادى جها مزدك. الذى ظهر في مدينة نيسابور في فارس في أواخر القرن الخامس الميلادي .

لنا ظهور هذه الآراء الدينية أن الفرس قد اتسع سلطانهم فى دولة بنى العباس. لأن الفرس يعتقدون فى أن أبطالم لا يموتون ولكنهم يختفون فترة يعودون بعدها إلى الظهور وفى قدرة هؤلاء الأبطال على الطير فى الهواء حين يشاءون وأنهم حين عودتهم بعد غيبتهم يعمدون إلى إصلاح مافسد، كما يتجلى فى حركة أستاذ سيس الذى رمى بها إلى ضرورة المساواة بين الناس و إقامة النظام الاجتماعى على أساس جديد حتى ادعى النبوة وقطع أصحابه الطرق وارتكبوا كثيراً من الآثام ولكن كان مصيره الاندحار وقتل كثير من أتباعه ، وانتهت حركته بالفشل ، كما انتهت حركة سنباذ وثورة إسحاق التركى وكما قضى على الراوندية .

الذلك يمكن القول ، أنه كا ظهرت فى أواخر عصر الخلفاء الراشدين وعصر الأمويين بعض المداهب الدينية كالشيعة والخوارج ولحيرها ، ظهرت كذلك فى العصر العباسى محل دينية ترجع إلى أصل فارسى قديم ، وكان ظهورها نتيجة غلبة العنصر العجمى على العنصر العربى ، واصطبعت تلك النحل بصبغة دينية وسياسية معاً .

#### موقفہ من العلوبين :

العلويون هم كل من ينتمى إلى على بن أبى طالب الخليفة الراشد الرابع ، وهؤلاء اعتبروا أنفسهم أحق بالخلافة من الأمويين ، و بدأوا منذ مقتل الحسين ابن على يتذرعون إلى نيل حقوقهم بكل وسيلة ، وكانوا إذا وجدوا الفرصة سائحة لاستخدام القوة ، لم يترددوا في انتهازها . وفي أواخر الدولة الأموية كان الدعاة قد نشطوا للدعوة للمباسيين حتى كونوا لهم عصبية قوية ، وحين غلب الدعاة على الكوفة ، ووجدوا أبا العباس بينهم وقد عهد إليه أخوه إبراهيم

الإمام بالخلافة ، لم يجدوا من بين آل على من يستطيع أن يحولهم عن بنى العباس ، إذ لم يكن للماويين في ذلك الوقت من القوة وكثرة الأنصار ما يعيد لهم سبيل الوصول إلى الخلافة .

لم يرق المعلوبين أن يظفر العباسيون بالخلافة دومهم ويقيم وادولتهم على أنقاض دولة بنى أمية ، ولم تطب نفوسهم بقيام خلافة عباسية لأبهم اعتبروا أنفسهم أحق بها منهم ، فنابذوا العباسيين العداء ونظروا إليهم كاكانوا ينظرون إلى الأمويين من قبل . وأدرك العلويون أن العباسيين قد خدعوهم واستأثروا بالخلافة لأبهم باتخادهم مع بنى العباس ضد بنى أمية واشتراكهم معهم فى العمل على إزالة دولتهم قد مهدوا الطريق العباسيين . ولم تكن استكانة العلويين فى بدء الخلافة العباسية معناها التسليم بالأمر الواقع ، لأبهم انتظروا حتى تنهيأ لهم الأحوال ، فيبذأوا دور الكفاح والنضال ضد العباسيين كاكافحوا وناضاوا الأمويين من قبل، ابتفاء الوصول إلى حقهم فى الخلافة . وعلوا فى هدده المرة فى طى الخفاء ابتفاء الوصول إلى حقهم فى الخلاقة . وعلوا فى هدده المرة فى طى الخفاء والكتمان ، وأصبح تاريخ العلويين حافلا فى ذلك العصر بضروب الخدع والمكائد والكتمان ، وأصبح تاريخ العلويين حافلا فى ذلك العصر بضروب الخدع والمكائد ولكن العباسيين أذاقوهم مرارة الفشل ، كا سقاهم الأمويون كأس الذل والحوان من قبل .

بدأ العاويون ، من شيعة الحسنيين سلالة الحسن بن على بن أبي طالب ، في رفع صوتهم عالياً للمطالبة بالخلافة بعد زوال الأمويين ، إلا اعتبروا أنفسهم أحق بها من العباسيين لأن الحسن تنازل عن حقه في الخلافة لمعاوية بن أبي سفيان، وهذا التنازل كان للبيت الأموى لا العباسي ، ولما بدأ نجم مروان بن محمد آخر خلفاء بني أمية في الأفول ، اجتمع الحسنيون والعباسيون للتشاور فيمن تؤول إليه الخلافة بعد القضاء على الدولة الأموية ، فتنازل العباسيون لحمد ابن عبد الله بن الحسن بن على بن أبي طالب ، كذلك استندت سلالة ابن عبد الله بن الحسن بن على بن أبي طالب ، كذلك استندت سلالة

الحسن فى المناداة بالخلافة بعد الأمويين إلى حقهم الشرعى فيها عن طريق الحق الإلهني .

وكانت حركات الحسنيين أتباع الحسن بن على تجرى في المدينة ، و بذلك ظهر تالمدينة مرة أخرى على مسرح السياسة في التاريخ الإسلامي . وكانت الفظائع التي أرت كمها المباسيون ، هي السبب في ظهور الممارضة من سلالة المهاجرين والأنصار للخلافة العباسية بشكل جدى . وكان يقود بني الحسن رجلان أحدها يقال له محمد بن عبد الله بن الحسن بن على بن أبي طالب المعروف بالنفس الزكية وكانوا يمتبرونه محمداً المهدى الذي سيخلص العالم الإسلامي مما لحقه من ظلم وجور ، والثاني شقيقه إبراهيم بن عبد الله . وهذان الأخوان من نسل على وفاطمة بنت الرسول عليه السلام ، وعرفا بالهلم والزهد والورع .

قلق المنصور على ملكه من هذين الأخوين ، لأنها كانا قد رفضا إقرار البيعة له بالخلافة ، وتبعهما أولاد على وجعفر وعقيل وأولاد عمر بن الخطاب والزبير وسائر قريش والأنصار . وجد المنصور في طلبهما دون جدوى ، إذ أنهما اختبا منذ قيام الدولة العباسية ، فاهتم بأمرها ، وعهد إلى زياد بن عبيد الله بالبحث عنهما ، إلا أنه تهاون في الأمر بل ساعد محمد بن عبد الله على المرب فقبض المنصور على زياد وسجنه ، وولى مكانه محمد بن خالد القسرى ولسكنه عزل لأن المنصور استبطأه .

بلغ اهتمام المنصور أقصاه لإخراج محمد النفس الزكية وأخيه إبراهيم من مكنهما ، فولى على المديئة رجلابدويا قاسياً وبسط له الأموال ليستخرجهما من محبتهما ، وهو رياح بن عثمان بن حيان ابن عم مسلم بن عقبة المرى الذى نسكل بأهل المدينة في واقعة الحرة في عهد يزيد بن معاوية ، واتبع رياح مع أهل المدينة نفس أساليب الحجاج بن يوسف الثقني مع أهل السكوفة ، فقد

خطب فى أهل المدينة قائلا: ﴿ يَا أَهِلَ المدينة ! أَنَا الأَفْعَى بِنَ الأَفْعَى رَيَاحِ الْنِ عَمَانَ بِنَ حَيَانَ ، وَابْنَ عَمِ مَسَلَمَةً بِنَ عَقْبَة المبيد خضراء كم المفنى رجاله كم والله لأدعنها للقما لا ينبح فيها كلب ﴾ ، ولكن أهل المدينة اجترأوا عليه وسبوه ولعنوه ووصفوه بأنه ﴿ الحجاود حدَّيْنَ لتَهَكَفَنَّ أُو لَنَكَفَنَكُ عِنَ أَنفَسنا ﴾ ، ولما بلغ المنصور ذلك ، أبلغ أهل المدينة أن ﴿ أمير المؤمنين يقسم بالله لئن لم تنزعوا ، ليبدلنكم بعد أمنكم خوفا ، وليقطعن البر والبحر عنكم ، وليبعثن عليكم رجالا غلاظ الأكباد بعاد الأرحام ﴾ (١).

وتتابعت بعد ذلك حوادث تعذيب أقرباء محمد بن عبد الله وأنصاره ، فقد حَبَس الوالى رياح إخوة عبد الله ، وأعلن سب ابنيه محمداً وإبراهيم على المنابر، ثم شخص بنفسه إلى المدينة وأمر بأن يمثل العسلويون بين يديه وهم مكبلون ، وسألهم عن مقر محمد بن عبد الله فلم يظفر بشىء ، فعنفهم و بعث بهم إلى الكوفة حيث حبسوا في سرادب تحت الأرض لا يفرقون ، كا يقول المسعودى : بين ضياء النهار وسواد الليل (٢).

وأخيراً لما استوثق محمد النفس الزكية من أمر أتباعه ونجاح دعوته ، أعلن نفسه ، ويظهر أن محمد بن عبد الله لم يحسن اختيار الوقت الذي يخرج فيه من مكنه ، فقد قيل إن جماعة دخلت عليه بعد أن اشتد بها البلاء ، وقالت له : ﴿ مَا تَنْتَظُرُ الْحُرُوجِ ؟ مَا الذي يُمنعك من أن تخرج وحدك ؟ » ، وأجتمع الناس حول محمد و بايعوه ، وفي الحال وصل خرج ظهوره إلى المنصور ، فأخذ عدته للأمر لأنه موقن من النتائج الخطيرة التي تترتب على التهاون مع مثل هذا الرجل ، إذ كان قد خرج في مائتين وخسين رجلا

<sup>(</sup>١) اليعقوني ج ٢ ض ٢٥١ .

<sup>(</sup>۲) مزوج الذهب جـ۲ س ۲٤٠ ٪

وتوجه إلى السجن وأخرج من فيه وأمر بحبس عامل المنصور على المسدينة المنورة ، وخطب أهلها خطبة كلها طعن في المنصور والدولة العباسية ، وفيها قال : «أما بعد ، أيها الناس! فإنه كان من أمر هذا الطاغية عدو الله أبي جعفر ما لم يخف عليكم ، من بنائه القبة الخضراء التي بناها معانداً الله في ملك وتصغيراً للكعبة الحرام ، وإنما أخذ الله فرعون حين قال : أنا ربكم الأعلى ، وإن أحق الناس بالقيام بهذا الدين أبناء المهاجرين الأولين والأنصار المواسين ... » (1)

سير المنصور إلى محمد بن عبد الله جيشاً ضخماً بقيادة ولى عهده عيسى ابن موسى ، ولكنه أحب أن يتقدم إلى محمد قبل القتال بالدعوة السلمية ، فجرت بين الرجلين مراسلات ، لم تأت بنتيجة ما ، تجد نصوصها في الطبرى (٢٠ . قال المنصور في أولى كتبه إلى محمد : « لك على عهد الله وميثاقه وذمته وذمة رسوله صلى الله عليه وسلم ، إن تبت ورجعت من قبل ، أن أو منك وجميع ولدك و إخوتك وأهل بيتك ومن اتبعكم ، على دمائكم وأموالكم ... » .

لم يعبأ محمد النفس الزكية بهذه الوعود ، ورد على المنصور بكتاب أثار تاثرته ، وجاء فيه « . . وأنا أعرض عليك من الأمان مثل الذي عرضت على فإن الحق حقنا ، فإن أبانا عليا كان الوصى وكان الإمام ، فكيف ورثتم ولايته ووقده أحياء . . . وإنا بنو أم رسول الله ، فاطمة بنت عمرو في الجاهلية ، وبنو بنته فاطمة في الإسلام دونكم ، إن الله اختارنا واختار لنا ، فوالدنا من النبيين محمد صلى الله عليه وسلم ، ومن السلف أولمم إسلاما على ، ومن الأزواج أفضلهن خديجة الطاهرة ، ومن البنات خيرهن فاطمة سيدة نساء أهل الجنة ، ومن الموفودين في الإسلام الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة . . ولك

<sup>(</sup>۱) الطبری ج ۹ من ۲۰۶ - ۲۰۰

<sup>(</sup>۲) الطبري ج ۹ س ۱۱۰ — ۱۱۳ .

على إن دخلت في طاعتي وأجبت دعوتي ، أن أؤمنك على نفسك ومالك ، وطي كل أمر أحدثته إلا حداً من حدود الله أو حقاً لمسلم أو معاهد ، فقد علمت ما يلزمك من ذلك . وأنا أولى بالأمر منك وأدنى بالعهد ، لأنك أعطيتني من العهد والأمان ما أعطيته رجالا قبلى ، فأى الأمانات تعطيني ؟ أمان ابن هبيرة ؟ أم أمان عبد الله بن على ؟ أم أمان أبي مسلم ؟ » .

وقد بلغ بالمنصور الغضب أقصاه بعد وصول هذا الكتاب إليه ، فرد بنفسه على محمد بن عبد الله ، يفند أقواله : ﴿ . . . أمَّا مَا خُرِت به من فاطمة وعلى ؛ غير الأولين والآخرين رسـول الله صلى الله عليه وسلم . . . وزعمت أنك أوسط بني هاشم نسباً وأصرحهم أما وأباً . . . فانظر و يحك أين أنت من الله غداً ، فإنك قد تعديت طورك ، وفخرت على من هو خير منــك نفساً وأباءً وأولا وآخراً ، ابراهيم ابن رسول الله ، وأما ما فخرت به من على وسابقته ، فقد حضرت رسول الله الوفاة ، فأمر غيره بالصلاة ، ثم أخذ الناس رجلا بعد رجل فلم يأخذون ، وكان في الستة فتركوه كلهم دفعًا له عنها ولم يروا له حقًا فيها ، أما عبد الرحمن فقدم عليه عمَّان ، وقتل عُمَانَ وهو له متهم ، وقاتله طلحة والزبير ، وأبى سعد بيمته ، وتفرق عنه أصحابه وشك فيه شيمته ، ثم حكم حكمين رضى بهما فأجتمعا على خلعه ، ثم كان الحسن فباعها معاوية بخرق ودراهم ، ولحق بالحجاز وأسلم شيعته بيد معاوية ، ودفع الأمر إلى غير أهله ، ثم خرج عمك الحسين بن على على ابن مَرْجَانة ، فكان الناس معه عليه حتى قتلوه وأتوا برأسه إليه ، ثم خرجتم على بنى أمية فقتاركم وصلبوكم على جذوع النخل وأحرقوكم بالئيران ونفوكم من البلدان حتى قتل يحيى بن زيد بخراسان ، وقتلوا رجالكم وأسروا الصبية والنساء حتى خراجنا عليهم ، فطلبنا بتأركم وأدركنا بدمائكم ، فاتخذت ذلك علينا حجة ، وظننت إنا إنما ذكرنا أباك وفضلناه للتقدمة منا على حمزة والعباس

وجعفر ، ولكن خرج هؤلاء من الدنيا سالمين ، وابتلى أبوك بالقتال والحرب ، وكانت بنوأمية تلعنه كا تلمن الكفرة في الصلاة المكتوبة ، فاحتججنا له وذكر ناهم فضله ... ولقد علت أن مكرمتنا في الجاهلية سقاية الحجيج الأعظم وولاية زمزم ، فصارت للمباس من بين إخوته ... فالسقاية سقايته ، وميراث النبي له والخلافة في ولده . فلم يبق شرف ولا فضل في جاهلية ولا إسلام ، في دنيا ولا آخرة ، إلا والمباس وارثه ومورثه ... » .

محرجت النفوس وتمكنت العداوة وتأصلت في قلوب الفريقين المتنازعين ، عما أدى إلى قيام القتال بين الطرفين ، وهنا لجأ محمد النفس الزكية إلى حيلة قديمة اتبعها في القتال ، وهن حفر خندق ، فكان ذلك و بالا عليه ، إذ أحدق القائد وولى العهد عيسى بن موسى بالمدينة و بذل الأمان لكلمن بر بد أن بخرج ، فرح منها عدد كبير و بقى محمد ومنه نفر قليك به وانتهى أمر محمد بالقتل وأرسلت رأمنه إلى المنصور ، وعاقب الخليفة المدينة عقابا شديداً بأن أمر بقطع للؤن عنها وصادر أموال بنى الحسن .

بقى بعد ذلك أخوه إبراهيم ، الذى استقر فى البصرة ، وكان المنصور عشى أمره ، لأن معظم أهل العراق كانوا من شيعة على بن أبى طالب ، وأخيراً أخذ إبراهيم البيعة سراً من الناس ، وأعلن الثورة واستولى على البصرة وعلى الأقاليم المجاورة لها فى فارس والعراق ، فاستولى الهلم على المنصور ، وبعث إليه بالجيش الذى قاتل به محمدا من قبل ، فرأى إبراهيم أن يهاجم الكوفة حتى تنضم إليه لأن أهلها شيعة ، وعندما بدأ الهجوم عليها ، التتى بالقائد العباسى عند « باخرى » وهى بلدة واقعة بالقرب من الكوفة ، وهنا دارت الواقعة القاصلة بين الطرفين فى ذى القعدة سنة ١٤٥ هـ وهزم إبراهيم وقتل .

وهكذا قضى للنصور على العاويين ، ومما يدل على خوف المنصور أيام هذه الأزامة ما يرويه ابن الأثير من أنه : رمى كل ناحيــة محجرها ،

وقعد على سجادة صلاته خمسين يوما ، وعليه جبّة متسخة لا يغيرها . ويمكن القول بأن المغارضة قد انتهت بانتهاء حياة هذين الأخوين ، وولى العلويين وجههم شعر المغرب في إفريقية بعد تلك المصائب التي تتابعت عليهم في المشرق .

### نأسيس مدينة بغداد:

من الأعمال الخالدة التي يحرص الفاتحون على إيمامها ، تأسيس المدن ، لتتخذ عواصم اللا قاليم المفتوحة والعناية بأمرها وتوسيع نطاقها بمرور الزمن ، لحكى تضم دواوين الحكومة الجديدة وبيوت أنصارها من القواد والجند والموظفين ، ولتحكون مقراً لأرباب الحرف والصناعات . فقد اتخذت المدينة والكوفة ودمشق والأنبار بحواصم للدولة الإسلامية ، حتى بنيت بغداد فاتخذت عاصمة للمباسيين في بلاد العراق .

بنى الخليفة العباسى المنصور سنة و ١٤ ه مدينة بغداد ، وبدأ مشروعة الضخم بالبحث عن موضع يصلح لإنشاء عاصمته الجديدة . فبعث رجالا يثق بهم لاختيار مكان صالح لذلك ، فدلوه على موضع قريب من مدينة بارما الواقعة جنوبى الموصل ، وفي هذا المكان أقام المنصور يوما وليلة لتكوين رأى نهائى عنه وذلك في فصل المصيف ، فأعجب بطيب هوائه وجودة غذائه ، واستقر رأيه على أن يتخذ ذلك الموضع لبناء مدينته الجديدة ، ويقع في هذه الأراضى الخصيبة التي يروبها ماء الدجلة والجداول التي تأخذ ماءها من الفرات ، وهو مكان تسهل فيه المواصلات بين أجزاء دولته وتتوافر سبل المديشة (1) .

وسميت العاصمة الجديدة باسم « بغداد » . وقد وردت عدة اشتقاقات لهذا

<sup>(</sup>١) الطبري ج ١ س ٢٣٨ - ٢٣٩

اللفظ منها: أن بغداد تقكون من بغ ومعناها بستان ، وداد ومعناها الله ، أى أنها بستان الله . وقيل إن معنى بغ معبود أو صنم ، وداد معناها عطية ، أى أن هذه المدينة هي عطية الله . وسميت كذلك المدينة المدورة لأنها بنيت على شكل دائرة ، وأطلق عليها مدينة السلام لأن السلام هو الله ، ومدينة الإسلام ، ودار السلام تشبيها لها بالجنة ، وسمى الجانب الغربي منها « الزوراء » لازوراء نهر حجلة عند مروره بها ، كاسمى الجانب الشرق « الروحاء » لانبساط مجرى النهر عنده ().

وأمر الخليفة بضرب اللبن وطبخ الآجر استعداداً لبناء المدينة ، ووضع المنصور أول لبنة بيده : بسم الله والحد لله والأرض لله . . . يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين ، ثم قال : ابنوا على بركة الله . واحتفل بوضع الحجر الأسامي احتفالا شائقاً شهده الأمراء والوزراء والقواد والأعيان والعلماء . ثم أخذ البناءون يبنون المدينة ، وفي وسطها قصر الخليفة والجامع ودار حرسه ومنازل أولاده ومنازل من يقوم بخدمتهم وقصور الأمراء ورجال الدولة ودواوين الحكومة أولاده ومنازلمين يقوم بخدمتهم وقصور الأمراء ورجال الدولة ودواوين الحكومة ودور الأهالي تتخللها الأسواق (٢) ولكن البناء ما لبث أن وقف أثناء خروج محد النفس الزكية سنة ١٤٥ ه على المنصور ، و بعد أن تم للخليفة القضاء على هذا العاوى الثائر على الخلافة العباسية ، أمر بأن تبنى المدينة في أقرب وقت .

وكان المنصور يشرف بنفسه على مالية الدولة وينفق منها بحساب ، فكان يدقق في عملية الصرف على بناء المدينة ، حتى سمى المنصور الدوانيقى ، نسبة إلى حرصه على أصغر عملة في العراق وهي الدانق . وصرف على بنائها نحو تسمة ملايين من الجنبهات ، وخاصة أنه عمل على تحصينها لتحاكى في العظمة والجلال،

<sup>(</sup>١) البغدادي: تاريخ بغداد ص ٧٧ ـــ ٧٨ .

Le Strange: Baghdad during the Abbasid Caliphate, p. 18 (ع) (م ٢٣ – التاريخ الإسلام الهام)

الحواضر الكبيرة في الشرق والفرب . و مخاصة القسطنطينية حاضرة الدولة الرومانية الشرقية .

وتدرجت بغداد في العمران ، فبنت فيها المباني الفخمة والقصور الشاهقة ، التي من أشهرها قصر « القبة الخضراء » الذي استخدم للضيافة ، إذ كان يقيم فيه السفراء الذين يفدون على بغداد من مختلف المالك حتى محين وقت السماح لهم بالمثول بين يدى الخليفة ، وكان على رأس هذا القصر بمثال على صورة فارس في يده رمح ويدور التمثال مع الريح ، ووصفت قبة القصر بأنها كانت « تاج البلد وعلم بغداد» . و بني قصر الخلد على شاطىء دجلة الغربي خارج بفداد ، في مكان طيب المؤاء ، إذ أن المدينة الجديدة قد ازد حت بالعلماء والتجار والصناع الذين وفدوا عليها من كل صوب وحدب ، وسمى بهذا الإسم تشبها له مجنة الخلد ، لأن التأنق في بنائه كان بادياً للميان . أما قصر الذهب فيعتبر مركز الدائرة في المدينة الجديدة . كذلك بني الأمير عيسى بن على عند مصب الرفيل في دجلة قصراً فيماً يسم أربعة آلاف نفس .

ولم يحل بناء بغداد دون شغب الجند على المنصور . اذلك بنى مدينة «الرصافة» التي كانت في الأصل عبارة عن أكنات المجيش ، وسميت رصافة بغداد و بغداد الشرقية لأنها تقع في الجهة الشرقية من نهر دجلة المقابلة لمدينة بغداد ، و بنى لها الخليفة المنصور سوراً وحفر حولها خندقا وجعل فيها ميداناً فسيحاً ومسجداً وبستاناً وأجرى الماء فيها . وسرعان ما عرت الرصافة حتى قاربت بغداد في الاتساع ، فظهرت فيها الحدائق والمتنزهات والميادين الواسعة والمبانى الفخمة ، كا كثرت بها الملاهى . واهتم اليعقوبي بوصف مدينة الرصافة ، فبين طرقها ودروبها ووصف أسواقها وتجارتها ، فقال إنه كان بها ٢٠٠١ من الدروب ،

<sup>(</sup>١) اليعقوبي: كتاب البلدان ص ٢٣٨ - ٢٤٠

واتسعت بغداد والرصافة اتساعا عظیا ، حتی أصبحتا أشبه بمدن صفیرة متلاصقة ، وأصبحت بغداد أم مدائن الشرق فی ذلك العصر ، و بلغ عدد سكانها ملیونی نسمة .

وفى سنة ١٥٧ ه ، أمر المنصور ببناء «الكرخ» بواسطة حاجبه الربيع ابن يونس ، فى الناحية الجنوبية لمدينة بغداد . و يرجع السبب فى بناء مدينة الكرخ إلى ارتفاع الدخان المتصاعد من الأسواق واسوداد حيطان بغداد ، بما ضايق المنصور ، فأمر بنقل هذه الأسواق التي كانت تشغل جزءاً عظيا من مدينته إلى الجنوب حيث الكرخ . ووضع تصميم بناء الكرخ بعد أن وسع طرق بغداد ، حتى بلغ انساع كل منها أربعين ذراعاً ، وعين مواضع الأسواق كما عين موضع بناء جامع يصلى فيه أهل هذه الأسواق حتى لايدخلوا المدينة ، وعهد موضع بناء المشروع إلى مولاه الوضاح ، وأفرد لكل حرفة سوقاً خاصة بها(١) .

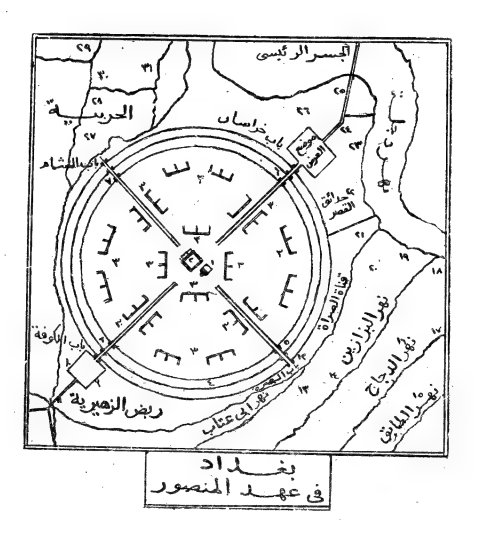
وشهدت بغداد في عهد منشئها أبي جعفر ، حركة تدوين العلوم والنقل عن الأمم القديمة فترجمت الكتب من الفارسية واليونانية إلى العربية : فنقل حنين بن إسحق بعض كتب بقراط وجالينوس في الطب ، ونقل ابن المقفع كتاب كليلة ودمنة من الفهلوية ، وترجم كتاب السند هند ، وكتاب إقليدس في الهندسة . وبذلك كانت بغداد بعد إنشائها مسرحاً لنهضة علمية واسعة النطاق ، وساعد وبذلك كانت بغداد بعد إنشائها مسرحاً لنهضة علمية واسعة النطاق ، وساعد على ذلك أن المنصور نفسه كان راوية للحديث ، بارعاً في المسلوم والفنون ، ولما بالطب .

ومن بعد المنصور ، نمت بغداد نمواً عظما ، وشيدت فيها مبان وأنشئت حدائق ، واستحال العمران من الجانب الغربي إلى الجانب الشرق ، واشتهرت

<sup>(</sup>١)الخطيب البغدادى : تاريخ بغداد ج١ س ٧٨ — ٧٩

هذه المدينة في التاريخ والأدب والقصص في العصور الوسطى ، وازدهرت فيها الفنون المختلفة ، وانتشرت منها إلى سائر أنحاء العالم الإسلامي<sup>(۱)</sup> ، وقال عنها المؤرخون إنها : جنة الأرض ومدينة السلام وقبة الإسلام » .

وظلت بنداد على ذلك منذ إنشائها سنة ١٤٥ ه حتى كانت سنة ٢٥٦ ه حيث خربها التتار بقيادة هولاكو بعد استيلائهم على هذه المدينة .



<sup>(</sup>١) زكى محمد حسن: كنوز الفاطميين س ٨٢ و ١٤٠ .

```
دليل خريطة بفداد :<sup>(۱).</sup>
                                                        ١ - جامع المتصور.

    قصر باب الذهب والدهايران المقابلان لباب الشام .

٣ - دواون الدولة المختلفة : بيت المال - دار السلاح - دار القضاء - ديوان
الخراج — المخابز العامة — ديوات الرواتب — ديوان الحاجب — قصور أبناء
                                                        الخليفة الأصاغر
                                                  ٤ — المجن ويسمى المطبق
                                                           ه - باب النصرة
                                                       ٣ - باب خراسان..
                                                            ٧ - باب الشام .
                                                         ٨ - باب الـكوفة
                                                         ٩ - مسجد المسيب

    ١٠ حار الحرس وديوان الصدقة والإسطيلات وثكنات الهجانة .

                                                         ١١ - الجسر القديم .
                                                         ١٢ — الجسر الجديد.
                                                ١٣ — قصر ومسجد الوضاح .
                                      ١٤ — الطريق الذي يجتماز قوس الحراني .
                                             : ١٥ - جامع ضاحية بغداد الشرقية .
                                             ١٦ – ضريح معروف السكرخي .
                                       ١٧ — مشهد على المعروف بمشيه المنطقة .
                                                           ١٨ — دار الجوز .
                                       ١٩ — قصر حميد بن عبد الحميد وباب الشعير.
                                                ٢٠ — قصر عضد الدين الوزّير .
                                 ٢١ -- الدير القدم بالقرب من ملتقي دجلة بالبصرة .
                                                ٢٢ — دار القرار: قصر زبيدة.
                                                            ٢٣ - قصر الخلد .

 ٢٤ — إسطبلات الحليفة .

                                 • ٧ — ديوان أشغال الجسر ودار عامل الشرطة .
```

٢٦ – قصرَ الأميرين سليمان وصالح . ٧٧ - سجن باب الشام .

٢٨ -- قصر سعيد المكاتب ومعمد الأيتام . ٢٩ — دكاكين الأيناء \_ الفرس .

٣٠ - وحبة القرس.

٣١ – رحبة شعيب .

(١) الخريطة ودليلها :

Le Strange: Baghdad during the Abbasid Caliphate

### سياسة المنصور الخارمية ﴿ ﴿ ﴿ بِينَ الْعِبَاسِينِ وَالْبِيرُنَطِينِ \*

حاول المرب الاستيلاء على القسطنطينية ثلاث مرات: الأولى فى خلافة عمان بن عفان ، والثانية فى عهد معاوية بن أبى سفيان ، والثالثة فى عهد سلمان ابن عبد الملك . وتحولت الحرب النظامية بين الأمويين والبيزنطيين إلى غارات تخريب وتدمير فى عهد العباسيين ، وانتهز البيزنطيون فرصة عدم اهتمام العباسيين بإنشاء أسطول قوى يضارع أسطول الأمويين واعتمادهم على الجنود البرية دون القوات البحرية . و بدأوا يشنون غاراتهم على أراضى الدولة العباسية ، وذلك فى عهد الخليفة العباسي أبى جعفر المنصور : فنزا قسطنطين الرابع إمبراطور الدولة البيزنطية بعض أراضى الشام سنة ١٣٧ ه ، واستولى على ملطية فى آسيا الصغرى ، غير أن العباسيين تمكنوا من استردادها فى السنة التسالية ، وأقاموا فيها عامية كبيرة من جندهم . وفي سنة ١٠٥ ه طلب الإمبراطور قسطنطين الصلح عامية كبيرة من جندهم . وفي سنة ١٥٥ ه طلب الإمبراطور قسطنطين الصلح مم العباسيين ، على أن يؤدى لهم جزية سنوية (١٠).

### ٢ - سياسة المنصور إزاء الأنولس :

في عهد المنصور العباسي ، استقلت الأندلس عن الدولة العباسية ، ومدأ بذلك تيار التجزؤ ، أي استقلال الولايات الخاضعة المخلافة العباسية عن سلطان الخلفاء ، واستمر هذا التيار في الاندفاع في عهد من جاء بعده من الخلفاء ، حتى أصبح نفوذ الخليفة الفعلى مقصوراً على بغداد ، ولكن بتى له نفوذه الروحي على المالم الإسلامي ، وفي أواخر القرن الثالث الهجري استقلت بلاد المغرب وتلتها مصر في منتصف الرابع الهجري عن العباسيين ، وتأسست دولة الفاطميين التي نافست الدولة العباسية .

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسِن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٢ ص ١٩٧٠.

فتح الوليد بن عبد الملك الخليفة الأموى بلاد الأندلس، ولسكن تلك البلاد في السنوات السبع الأخيرة من عصر بني أمية أى منذ سنة ١٧٥ه، كانت تعلى كالمرجل بالفتن والقلاقل السياسية. وكانسقوط الدولة الأموية بداية المتدهور العام في كافة أرجاء الدولة الإسلامية: فني بلاد الأندلس ضعف سلطان الأمويين كا ضعف سلطان العباسيين من بعدهم. وقام البزاع الداخلي بين القبائل وخاصة بين المضرية واليمنية، انتهى بتولية يوسف بن عبد الرحمن بن حبيب ابن أبي عبيدة الفهري وهو من المضريين، إمرة الأندلس، حتى جاء عبد الرحمن بن معاوية بن هشام.

وقد هرب عبد الرحمن من العباسيين عندما أخذوا في التنكيل بالأمويين ، فذهب إلى المغرب حيث لاق كثيراً من الصعاب ، بسبب محاولة عبد الرحمن المن حبيب والى إفريقية القبض عليه ، ولكنه لجأ إلى إحدى قبائل البربر التي حته ، فأخذ براسل الأمويين في الأندلس منتهزاً فرصة النزاع بين المضرية والمينية ، وأخيراً تمكن سنة ١٣٨ ه من دخول الأندلس والاستيلاء عليها والقضاء على يوسف بن عبد الرحمن والى قرطبة (٢).

<sup>(</sup>۱) حاول الخليفة المهدى القضاء على عبد الرحمن ، فأرسل جيشاً من البربر بقيادة عبد الرحمن بن حبيب الفهرى لفزو الأندلس ، فهزمه عبدالرحمن بالقرب من برشلونة وتحصن البربر من البربر من المبربر من المبربر

<sup>(</sup>۲) ولد عبد الرحن بن مصاوية بن عبد الملك بن مروان فى دمشق سنة ۱۱ ه، فهو حن نسل الأمويين ، وتوفى أبوه ماوية وهو لا يزال طفلا ، إلا أنه نشأ نشأة أبناء البيت المالك وتملم تعليمهم ، فأتقن الفروسية وركوب الحيل ، وأجاد قرض الشعر وحفظ القرآن ، وعرف باسم عبد الرحن الداخل ، ولم تزد سنه عن الحامسة والعشرين وقت رحيله إلى الأندلس يقصد إحياء دولة الأمويين فيها .

<sup>(</sup>٣) المقرى: نفح الطيب ج ١ ص ١٠٥ \_ ١٠٦.

وقد أراد أبو جعفر المنصور القضاء على سلطان عبد الرحمن ، فأرسل العلاء ابن مغيث اليحصبي إلى الأندلس لمحاربة عبد الرحمن ، فاجتمع إليه نفر كثير ، ولحكن عبد الرحمن هزمهم عند إشبيلية . وهكذا فشل العباسيون في استرجاع الأندلس وضمها إلى حظيرة الدولة ، فعمل أبو جعفر المنصور على استمالة عبدالرحمن بإرسال الهدايا إليه كما كان بشسيد بجليل صفاته وعظيم مقدرته ، فيقول : افتحم جزيرة شاسعة الحل ، نائية المطهع ، عصبية الجند ، ضرب بين جندها مخصوصيته ، وقع بعضهم ببعض بقوة حيلته ، واسمال قلوب رعيتها . . .

ولما فشل المنصور في سياسة التودد إلى عبد الرحمن ، أخذ يؤلب عليه ملوك دول الفرنجة ، مما جعل عبد الرحمن يأخذ الحيطة لنفسه من هجوم الفرنجة عليه ، وزاد من متاعبه في ذلك الحين ، ما دبره المنصور العباسي بقصد إعلان خلافته على الأندلس ، فقد اتفق أن يغزو شارلمان الأندلس على أن تصللماونته قوة من إفريقية ، ولكن هذه المؤامرة التي دبرت في الخفاء لم تنجع : إذ أنه وقت هجوم شارلمان على الأندلس لم تكن حملة البربر قد وصلت ، ففشلت الخطة ، وقضى عبد الرحمن بذلك على خصومه وأصبح أمير الأنداس دون منازع ومحيى دولة الأمويين بالمغرب . وحكم الأندلس منذ سنة ١٣٦ هم إلى سنة ١٧٢ هم ، وهمه مدة طويلة قضاها في توطيد عرشه في تلك البلاد وا كتساح أعدائه .

على أن المنصور العباسى ، حاول رغم ذلك استرجاع هذا الإقليم ، لأن خروجه عن حورته وعن سلطان العباسيين معناه قيام دول أخرى تحاول عصيان النفوذ العباسى ، واتحد المنصور في سبيل تحقيق ما اعتزمه مع ، شارلمان ، بقصد القضاء على عدوها المشترك : عبد الرحمن الداخل ، وتزعم هذه المؤامرة إلى جانب المنصور : سلمان بن الأعرابي صاحب بوشلونة ، وابن حبيب الفهرى صهر يوسف ابن عبد الرحمن آخر أمراء الأندلس وكان عبد الرحمن قد عزله من الإمارة »

<sup>. (</sup>۱) المقرى : نفح الطيب جـ ١ ص ١٠١

فقام مطالباً بها و بإقصاء عبد الرحمن عنها . ورتبت الخطة على أن : يذهب ابن حبيب إلى إفريقية و يجمع جيشاً من البربريركب به البحر و يبزل فى الجهة الشرقية من الأندلس ، و يهاجم شارلمان فى الوقت نفسه بلاد الأندلس من الجهة الشمالية الشرقية و يعاونه فى ذلك سليان بن الأعرابي ، ثم يلتقى ابن جبيب وابن الأعرابي وشارلمان ، و ينادى بأبي جعفر المنصور حاكا . ولكن ابن حبيب تمجل و بزل شاطيء الأندلس قبل تحرك شارلمان . كا أن جيش ابن الأعرابي لم يساعد شارلمان حين عبر الحدود وحاصر بلدة سراقسطا ، ولما بلغ مسامع شارلمان أنباء ثورة السكسونيين رحل عن الأندلس ليقضى على تلك الثورة فى بلاده ، و بذلك المؤامرة ، وثبت سلطانه فى الأندلس .

ويلقب عبد الرحمن الداخل ، نتيجة أعماله الباهرة وجهوده الجبارة ، بلقب « صقر قريش » ، ويرجع سبب تلقيبه بهذا اللقب إلى أن الخليفة المنصور سأل بعض جلسائه : « من صقر قريش؟ » فأجاب بمضهم أنه « أمير المؤمنين » يقصدون المنصور ، وأجاب البعض الآخر أنه معاوية ابن أبى سفيان . ولكن المنصور قال لمم إن صقر قريش هو عبد الرحمن الداخل ابن معاوية (١) ، ذلك الشاب الذي خرج إلى الأندلس ليجدد ملك أجداده ، بعد أن لم تكن هناك بارقة أمل في إحيائه في أية بقعة من بقاع الأرض .

## بين المنصور والفرنجة :

رغب أبو جعفر المنصور إلى پنPepin لك الفَرْ عُجة أن يعاونه على عبد الرحمن الداخل ، الذى استقل ببلاد الأندلس عن الدولة العباسية ، فأرسل أبو جعفر السفراء إلى بين وأقاموا عنده عدة سنين عادوا بعدها إلى بغداد ، دون أن تؤدى

<sup>(</sup>١) ابن عبد ربه: المقلدَ الغريد ج ٣ ص ٢٠١ \_ ٢٠٢ .

مفاوضتهم إلى نتيجة ما ، سوى أنها ولدت فى نفس عبد الرحمن الداخل أمير الأندلس الخوف من هجوم الفرنجة على بلاده ، و بذلك لم يقدم على إظهار عدائه الحربى الخليفة المنصور .

#### **※ ※ ※**.\*

توفى المنصور سنة ١٥٨ ه ، على مقربة من مكة وهو ذاهب إلى الحج، وعمره نحو ٣٦. سنة ، وترك الدولة العباسية ثابتة مستقرة وطيدة الأركان ، بعد أن قاد ذلك الدراك الهائل ضد أعداء الدولة ، ووضع أسس النظم التي سار عليها خلفاء بني عباس وعمل إصلاحات هائلة في الدولة الإسلامية ، جعلت من المنصور حاكا مستنيراً أو مصلحاً كبيراً .

## ۳ – الهدى بن المنصور ۱۵۸ = ۱۲۹ هـ = ۲۰۰ – ۲۸۰

حكم المهدى إحدى عشرة سنة ، لم تشهد هذه الدولة الواسعة خلالها حروبا أو فتنا بالنسبة لما وقع من قبل ، وساعد على ذلك أنه كان مسالما لا يميل إلى الشدة والعنف ، وتولى الخلافة بعد أن تمهدت الأمور واستقرت أحوال الدولة .

#### أعماله

اهتم المهدى اهتماما بالفا بالفنون وخاصة فن العارة ، فقد أقام سور الرصافة و بنى مسجد الرصافة ، ووسع المسجد النبوى فى المدينة المنورة وجمله وزينه بالفسيفساء والعمد الرائمة ، وكسا السكعبة بعد أن نزع السكسوة القديمة عنها ، وزاد المهدى فى مسجد البصرة وجمله ، وأمر بأن تسكون المنابر فى جميع المساجد متوسطة الارتفاع (كالمسجد النبوى) ، و بنى محطات ومنازل على جوانب الطرق التى

يسلكها الحجاج ، وأقام أحواضا لخزن المياه ليشر بوا منها ، ووضح علامات على طول طريق الحج ليهتدى بها المسافرون ، وأمر بمنع المرضى بالجذام من أن يتسولوا وأجرى عليهم الأرزاق ، و بأن يكون طعام المسجونين على حساب الدولة بعد أن كان يرسل إليهم من بيوتهم ، وهذا العمل يوضح لنا اتصاف حكومته بصفة البر بالفقراء والمحتاجين .

ومنذ عهد المهدى ، بدأت ظاهرة جديدة لم تكن موجودة من قبل فى الدولة العباسية ، فقد أقبل الخليفة المهدى على سماع الفناء . ولم تكن هذه الظاهرة الجديدة فى تاريخ الدولة العباسية مقصورة على الخلفاء ، بل تعديهم إلى الأوساط الأخرى حتى اصطبغ تاريخ بفداد خاصة وتاريخ الدولة العباسية بوجه عام بمظاهر الترف والأبهة .

## الحركات الدينية في عهر المهدى :

من الظواهر الخطيرة التي أقلقت المهدى ، ظهور بعض الحركات الدينية التيكادت تزعزع خلافته ، من أهمها حركة المقنعية بزعامة المقنع الخراساني وحركة الزندقة .

قاد الحركة الأولى رجل مولود فى خراسان موطن النحل والتقاليد الفارسية وكان أعور دميم الخلقة ، وكان ملمًا حتى لا يرى الناس وجهه فسمى المقنع ، ونادى بأن الله خلق آدم فتحول فى صورته ثم فى صورة نوح وهكذا حتى أبى مسلم الخراسانى ثم تحول إلى هاشم ، وهاشم فى دعواه هو المقنع ، أى أن الله قد حل فيه بعد أبى مسلم . و بايمه خلق كثير كانوا يسجدون له ، وكان يعتقد أن أبا مسلم أفضل من النبى عليه السلام . على أن حركة هذا الرجل لم يطل أمدها وانتهت بقتله سنة ١٦١ هذا .

<sup>(</sup>۱) الفرق بين الفرق ص ٣٤١ — ٣٤٣ . الشهر ستاني: الملل والنحل ج ١

أما الحركة الثانية ، فهي الزندقة ، وهي كلة تطلق على الملحد . ومبادى ومبادى هؤلاء الزنادقة على جانب عظيم من الخطورة ، إذ أنهم كانوا ينادون بالإباحة المطلقة والفوضى والتحلل من جميع الروابط الاجتماعية . وعلى الرغم من أن الخلفاء تسامحوا مع كل الفرق النصرانية واليهودية وغيرها ، فإن الزنادقة لم يلقوا شيئا من التساهل أو العطف من جانب الخلفاء ، إذ أوجد المهدى هيئة جمل اختصاصها مقصوراً على البحث عن الزنادقة والتنكيل بهم وجمل عليها رئيساً أطاق عليه اسم صاحب الزنادقة ، وتتبعتهم هذه الهيئة فقتل منهم في عهد المهدى عدد وفير وارتكب في سبيل ذلك كثير من أعمال العسف والغالم ، لأن هذه الهيئة كانت تعاقب على الظن ، وتعذب وتحرق كل من يتطرق الشك إليه هذه الهيئة كانت تعاقب على الظن ، وتعذب وتحرق كل من يتطرق الشك إليه بأنه من الزنادقة ، وكان منهم عدد كبير من رجال العلم والأدب (1)

#### صفاته:

كان المهدى من خلفاء بنى العباس الذين أحبهم الشعب ، فقد أجزل العطاء للعلماء والشعراء وذوى الحاجة حتى قيل إنه صرف جميع ما خافه المنصور . ولقد تعلم المهدى تعلما عربيا محضا ، فدرس القرآن وتأثر به وعكف على دراسة الأخبار والأشعار ، فنشأ فصيحاً بليغاً ، يجيد قول الشعر ، ويحفظ كثيراً من أمثال العرب ، وجمع له المفضل الضبى أمثال العرب ومختارات من شعره . وممن ظهر فى أيامه من الشعراء أبو العتاهية ، وكان مولاه عمرو بن ربيع يقول الشعر ويجيده . وعرف عرف المهدى الحياه والعفو والجود والحلم والكرم ، والامتناع عن شرب النبيذ . وعمل على نشر العدل ، وجلس للمظالم بنفسه ، فأنصف المظاهم ورد المظالم لأصحابها .

<sup>(</sup>۱) المسعودي : مروج الذهب ج ۲ س ٤٠١ . الطبري ج . ١ ص ٤٠٠

## السياسة الخارجية \ – مع بلاد الأنرلس

لم تجرؤ دولة على مناهضة العباسيين فى عهد المهدى ، سوى ما كان من عداء المهدى لعبد الرحمن ، وهى تلك السياسة التقليدية التى سارت عليها الدولة العباسية إزاء الأندلس منذ عهد الخليفة المنصور . ولـكن المسألة لم تتعد ذلك الحد بين الطرفين : المهدى وعبد الرحمن ، وذلك لما رآه المهدى من قوة عبد الرحمن وما قد يتكبده جند العباسيين من المصاعب والمشاق فى سبيل الوصول إلى بلاد الأندلس ، وتوترت العلاقات بين الأندلس والخلافة العباسية فى ذلك العهد . (1)

### ٢ - بين العباسيين والبيرُنطيين

عادت الملاقات بين العباسيين والبيزنطيين في عهد المهدى إلى أسوأ بما كانت عليه في عهد المنصور ، فإن الحروب البرية والبحرية بينهما لم تنقطع . ذلك أمه منذ سنة ١٥٩ ه وما بعدها توالت حملات المهدى على البيزنطيين ، فحرج قواد المهدى : العباس بن مجمد ، وثمامة بن الوليد ، والحسن بن قحطبة بقصد غزو بلاد الروم ، ولكن حملاتهم باءت بالفشل ، بما شجع الروم على الإغارة على حدود الدولة العباسية في سنتى ١٦٢ و ١٦٣ ه ، بل استولوا على مرعش وأحرقوها ، وخرج المهدى بنفسه ، بعد أن استخلف على بغداد ابنه موسى الذي تولى الخلافة بعد أبيه وتلقب بالهادى ، كا خرج ابنه هارون [ الرشيد ] على رأس جيش كبير سار به إلى بلاد الروم فاستولى على حمص ، بعد أن تعهد لواليها ألا يقتل أحداً من أهلها أو يكرههم على الرحيل عنها في نظير تعهد الروم لهارون بدفع غرامة حربية و إطلاق سراح الأسرى ، ثم عاد هارون إلى حلب التى اتخذها بدفع غرامة حربية و إطلاق سراح الأسرى ، ثم عاد هارون إلى حلب التى اتخذها

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير ج ۱ ص ۲۲۰ — ۲۳

أبوه المهدى قاعدة لأعماله الحربية ، فسر أبوه بعودته و بما أظهره من همة و إقدام في مناجزة الروم .

ول كن الروم نقضوا شروط الصلح ، فعاد هارون لقتالهم ، كا جمع المهدى جيشاً بلغ مائة ألف جندى جعل على رأسه ابنه هارون ، فوصل هذا الجيش إلى سواحل البسفور ، وأرغم الملكة إرينى ،أرملة ليو الرابع وكانت وصية على ابنها قسطنطين السابع ، على أن تدفع للسلمين تسمين ألف دينار جزية سنوية تقضى على دفعتين ، وأن تقيم لهم الأسواق والأدلاء فى الطريق عند أو بتهم إلى بلادهم ، وأن تسمى المسلمين ، وانتهت هذه الغزوة بعقد هدنة بين الروم والعباسيين للدة ثلاث سنوات (١).

## ع - المادى بن الهدى

#### PF1 - . VIA = 0.XV - 179

اعتلى الهادى عرش الخلافة بعد أبيه . وكان الهادى قد قضى أكثر أيامه قبل اعتلاء العرش فى بلاد المشرق ، واستمرت خلافته سنة واحدة . وفى عهده كانت الخلافة ضعيفة ، فقد أصبحت أموال الدولة تصرف على المقربين وعلى المتصلين بالخليفة من الشعراء وغيرهم ، كذلك بدأ نساء القصر يتدخلن فى شئون الدولة عما قلل من هيبتها ، ودب الفساد فى الجيش إذكان الجند يتعصبون بعضهم على بعض ، ووصلت الحالة إلى حد مخيف حتى أنهم طالبوا بمرتباتهم عن سنوات مقبلة ، وازدادت ظاهرة التجزؤ وضوحاً فى عصره باقتطاع أجزاء جديدة من أراضى الدولة العباسية وضمها إلى دول أخرى .

<sup>(</sup>۱) الطبرى ج ۹ س ٣٤٢ .

سياسة إزاء العلويين :

اقتطع من الدولة العباسية بعض دويلات إثر حوادث معينة ، وهذه الدويلات كانت تابعة للعباسيين ، وكانت جزءاً من دولتهم ثم استقلت عنهم ، و بذلك انتابها تيار التجزؤ .

وقد أدى قيام العاويين ضد العباسيين في عمد الهادى ، إلى فرار أحد زعمائهم إلى المغرب (۱) ، حيث أسس دولة علوية شيعية . وتفصيل ذلك أن الحسين ابن على "بن الحسين بن على "بن أبي طالب من زعماء بنى الحسن في المدينة المنوريق، ثار ومعه كثير من العلويين في أوائل خلافة الهادى سنة ١٦٩ ه على عر بن عبد العزيز الوالى العباسى المعين على المدينة ، وهو من سلالة عر بن الخطاب . وكان شديد الوطأة على العلويين تمشيا مع سياسة العباسيين إزاءهم ، إذ أم بالقبض على من يشتبه في أمره منهم وحبسه والتضييق عليه و إهانته بالضرب والتنهير والعلواف به في الطرقات . وقد اعترض الحسين على الحط من كرامة أهل بيته ، فقصد مع أتباعه دار الإمارة في المدينة ، ولكن عاملها تحصن بها ، أهل بيته ، فقصد مع أتباعه دار الإمارة في المدينة ، ولكن عاملها تحصن بها ، أهل بيته ، فقصد مع أتباعه دار الإمارة في المدينة ، ولكن عاملها تحصن بها ،

على أن ثورة العاويين لم تؤد إلى نتيجة ما ، فقد خاف زعيمهم الحسين ورحل من المدينة إلى مكة ، حيث أثار بعض الحجاج والشيعة على الخلافة العباسية . فلما انصل ذلك بمسامع الخليفة الهادى ، بعث إليه جيشاً هزمه فى « فَهَن و هو واد فى طريق مكة ، يبعد عنها بستة أميال ، حيث قتل الحسين بعد أن أبلى أحسن البلاء (٣) ، وقتل معه بعض أهل بيته . وكانت هذه الموقعة من الشدة نحيث قيل

<sup>(</sup>١) يقصد بها شمال إفريقية.

<sup>(</sup>۲) الفخرى ص ۱۷۲ — ۱۷۳ .

<sup>(</sup>٣) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٢ س ١٧٦

« لم تكن مصيبة بقد كربلاء أشد وأفجع من « فخ » ، وكثر شعر الشيعة في رثاء قتلاهم ، ومن ذلك قول أحدهم :

فلأبكين على الحسين بمؤلة وعلى الحسن وعلى الحسن وعلى ابن عاتكة (۱) الذى واروه ليس بذى كفن تركوا بفخ غـــدوة فى غـير منزلة الوطن كانوا كراماً هُيتجوا لاطائشين ولاجُـبن غــدام غسل الثياب من الدرّن (۲) غــدى المباد بجدهم فلهم على الناس المنن

وعلى أثر تلك الموقعة ، هاجر العلويون إلى المفرب ، وهناك أظهر إدريس ابن عبد الله صحة نسبه وقرابته من الرسول ، وأظهر حقه فى الخلافة . والتف حوله البربر ، وبايعوه فى يوم الجمعة الرابع من شهر رمضان سنة ١٧٢ ه<sup>(٣)</sup>.

وكانت سلطة العباسيين على تلك الجهات إسمية ، وبذا قامت هناك الدولة الممروفة باسم « دولة الأدارسة » . ومن شم فإن موقعة « فَـخ » ، على الرغم من أنها بسيطة في حقيقة أمرها ، إلا أنها أدت إلى اقتطاع جزء من الدولة المباسية . ومهد قيام الدولة الإدريسية السبيل لظهور الفاطميين والدولة الفاطمية في شمالي إفريقية (٤) .

<sup>(</sup>١) هو الحسين بن الحسن بن على ، قتيل فخ .

<sup>(</sup>٢) الدرن : القذارة .

<sup>(</sup>٣) السعودى : مروج الذهب ج ٢ م ٧٥٧ .

<sup>(</sup>٤) الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقضى ج ١ س ٨٦.

## اضطراب نظام ولاية العهد :

فى عهد الهادى ، انضح بجلاء اضطراب نظام الخلافة : فقد تولى المهدى معد أبيه المنصور ولم يخلف المنصور ولى عهده عيسى بن موسى ، و بعد المهدى كان المقرر أن يلى عيسى بن موسى الخلافة ولكن المهدى حمل عيسى على أن يخلع نفسه فصارت الخلافة للهادى ، ثم أراد الهادى أن تسكون الخلافة لابنه جعفر دون أخيه هارون، ولسكن الهادى مات سنة ١٧٠ هدون أن تتم رغبته . وهنا فلاحظ عدم وجود نظام لورائة العرش (١) مما أدى إلى الفوضى وعدم الاستقرار .

## ترخل الفساء في شئود الدولة :

وفى عهد الهادى بدأ نساء القصر يتدخلن فى الشئون السياسية ، وبدأت حياة القصر تتعقد ، وظهرت دسائس البلاط ، حتى قيل إن الهادى قتل بسبب دسائس بعض الجوارى . فقد كان المهدى جارية يمنية تسمى الخيزران ، قيل إنه اشتراها بمائة ألف درهم ، أنجبت له ولديه اللذين وليا الخلافة العباسية من بعده وهما : الهادى وهارون الرشيد . وكان لهذه الجارية الكمامة النافذة فى بغداد تأمر وتنهى كيفما شاءت ، حتى كان الناس يتوافدون على دارها و يلجأون إليها . فلما أرادت أن تتابع نفس سياسة الأمر والنهى التى اعتادتها ، وقف منها ابنها الهادى موقفاً مغايراً لموقف أبيه منها . وذات يوم ، سألت الخيزران ابنها الهادى

<sup>(</sup>۱) كان ذلك الاضطراب فى نظام ولاية العهد ، من أبرز عوامل سقوط الدولة الأموية : فلم يأبه مروان لترتيب ورائة العرش من بعده الذى وضع فى مؤتمر الجابية وحصرت فيه ولاية العهد فى عند الملك ثم خالد بن يزيد ومن بعدها عمرو بن سعيد وولى عهده ابنيه عبد الملك ثم عبد الملك ثم عبد الملك العرش بعد أبيه مروان ، جعلت وراثة العرش فى ابنيه : الوليد ثم سلمان ، دون أن يكترث لأحقية أخيه عبد العزيز ، لولا أن عبد العزيز توف . وعمل الوليد على خلم أخيه سلمان من ولاية العهد وتوليتها ابنه عبد العزيز ، ولما ولى سلمان المخلافة بعد أخيه الوليد انتقم بمن اشتركوا فى المجاده عن وراثة العرش .

قضاء مسألة رجل لم يجد إلى قضائها سبيلا ، فألحت في الطلب ، وازداد هو في الرفض مبينا الأسباب التي تحمله على ذلك ، ورغم هذا انصرفت غاضبة مملئة أنها لن تقصده في حاجة بعد اليوم . ولكنه لم يجب طلبها ولم يسترضها ، بل نهرها() . فلما سمع الناس ذلك انقطعوا عن سؤال أمه الخيزران ، وامتنعوا عن التردد عليها() . وأثار موقف الحادى منها حفيظتها وجلب كراهيتها لابنها ، وعز ذلك عليها إذ كان لها مكان بارز في الحياة السياسية في بغداد ، رغم أنه قصد من إبعادها عدم دسها في تيار الحوادث كي لا يغمرها في طريقه .

ظل العداء بين الهادى وأمه الخيزران على أشده إلى يوم وفاته ، وتردد على صفحات التاريخ أن موت الهادى بعد مرضه كان بتدبير أمه ، إذ دست إليه ببعض الجوارى لقتله بالجلوس على وجهه حتى مات . إلا أن عاطفة الأمومة أشد حنواً من أن تجعل الخيزران تقترف مثل هذا الإثم ، ولكن رغم استبعادنا لمسألة مقتل الهادى بإيعاز أمه ، فإن محاولة الهادى عزل أخيه هارون من ولاية العهد وكان محبباً إلى أمه ، ربما جعلت الخيزران تفكر في قتله ، كى لا تمكنه من إقصاء أخيه عن عرش الخلافة من بعده ، وكانت بذلك ذات أثر فعال في إقرار ولاية العهد للرشيد حتى في وقت انزوائها (٢٠) .

#### ۵ – هارون الرشيد

ولد هارون في أواخر ذي الحجة سنة ١٤٥ هـ، وهو ابن المهدي ، وأمه

<sup>(</sup>۱) المسعودي : مروج الذهب ج ۲ س ۲۰۷ — ۲۲۱ . الطبري ج ۱ ص ۳۳ .

<sup>(</sup>۲) ابن طباطبا : الفخرى ص ۱۷۳ .

<sup>(</sup>٣) على ابراهيم حسن : نساء لهن في التاريخ الإسلامي نصيب ص ٧٩ .

الخيزران. ويعد الشخصية الثانية البارزة فى العصرالعباسى بعد أبى جعفر المنصور، وفى عهده بلغت بغداد درجة لم تصل إليها من قبل، فقد أصبحت كعبة رجال العلم والأدب ومركز التجارة، واشتهر اسم الرشيد فى الفرب، لماكان بينه وبين شارلمان ملك الفرنجة من العلاقات السياسية وأواصر الود.

### عوامل شهدة الرشيد :

يعتبر الرشيد أشهر خلفاء بنى العباس قاطبة : لما اتصف به من السكر والجود ، إذ كان يعطى السكثير من الهبات المشعراء الذين يمدحونه ، كاكان يغدق الأموال على الناس فى المواسم . وعرف عن الرشيد التقوى والورع ، فإنه كان فى كل سنة إما حاجاً أو غازيا ، وإذا حج حج معه مائة من الفقهاء وأبنائهم ، وإذا لم يحج حج عنه ثلاثمائة بالنفقة السابغة ، وكان يحج ماشيا ولم يحج ماشيا خليفة سواه (۱) . على أن ذلك لا ينفي محبته لأمور لا تتفق وورعه : ولم يحج ماشيا حب الفناء والموسيقى وشرب النبيذ . واشتهر عن الرشيد الميل إلى الأدب وتقريبه للأدباء ، وإجزاله العطاء عليهم ، حتى أصبحت بفداد فى عهده مقراً لمشاهير العلماء والأدباء من أمثال أبى العتاهية والعباس بن الأحنف والأصمى والواقدى وأبي يوسف صاحب كتاب الخراج . وعنى الرشيد كذلك برجال الفن الجيل ، وظهر فى بغداد فى عهده عدد منهم كابراهيم الموصلي وإسحق الموصلي وغيرها(۲) .

وأصبح عصر الرشيد عصراً فارسياً من حيث نظم الحسكم ومظاهر الحياة الاقتصادية والاجتماعية ، وكان كل شيء فارسي محبوبا مرغوبا فيه : فاحتنى

<sup>(</sup>١) السيوطى: تاريخ الحلفاء ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) ابن طباطبا: الفخرى س ١٧٥.

بالأعياد الفارسية القديمة كالنيروز ، وأصبحت الملابس على النمط الفارسى ، وصار الطعام والشراب فارسياً ، وأمراء الجيش وقواده صاروا كلهم من الفرس ، وتولى الوزارة رجال من الفرس هم البرامكة .

# الثورات مشذ مكم هاروده : ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَرَاتِ العَرَبِ :

كانت الدولة في عصر الرشيد عربية من جهة اللغة والدين ، أما من جهة الإدارة والحكم والقائمين بأمرها فإبها كانت فارسية ، وبذلك كانت الفلبة للفرس ، وكان اصطناع العباسيين للفرس أمراً طبيعاً ، لأن الدولة قامت على أكتافهم ، ولكن ذلك أدى إلى إقصاء العرب عن المناصب الهامة وعن الجيش ، فحدث الجفاء بين العرب والعباسيين ، وأحس عرب الشام بالحالة التي المحدروا إليها وفكروا في الثورة وعصيان الحكم العباسي ، ومن تلك الثورات أيضاً ثورة عرب الحوف بمصر وسكان الجهة الشرقية من الدلتا ، الا أن ثورتهم انتهت بالفشل وقضى عليها والى الرشيد في مصر بشدة ، كذلك ثار عرب الموصل في الجزيرة ومنعوا الخراج ، واستمرت فتنتهم وقتاً طويلا، على خرج إليهم الرشيد بنفسه ونكل بهم و مدينتهم .

## ٢ - فتنة الخوارج:

فى عصر الرشيد ، قام الخوارج بفتنة تزعمها الخارجى المشهور الوليد بن طريف وهو من تغلب أى من عرب الجزيرة ، وتبعه عدد كبير بالغ ثلاثين ألفاً ، فإن الوليد رمى الخليفة هارون بالظلم والجور ، ولكن الرشيد أرسل إليهم قائده يزيد الشيبانى ، وحين برز طريف لقتال جند يزيد ، ارتجز .

أنا الوليد بن طريف الشارى قسورة لا يصطلى بنارى جوركم أخرجني من دارى

واشتدت شوكة الوليد وكثر أتباعه ، وانتصر أكثر من مرة على جند هارون وقتل والى نصيبين وأذربيجان ، وعاث فيهما فساداً ، ثم عاد إلى الجزيرة ، وعبر نهر دجلة حتى وصل إلى حلوان ، ولكنه هزم وقتل على يد ، يزيد ، ورثته أخته بقولها :

أيا شجر الخابور مالك مورقا كأنك لم تجزع على ابن طريف حليف الندى محليف الندى محليف فقدان الشباب وليتنا فديناك من فتياننا بألوف

وقدأرادت أخته الفارعة قيادة الحرب من بعد مقتل الوليد ، ولكنها كفت على ذلك بعد قليل (١) .

## ٣ – خروج العلوبين:

تابع العلويون ثوراتهم فى عهد الرشيد كما ثاروا من قبل فى عهد المنصور والهادى ، رغم أن الرشيد أراد أن يستميلهم إليه حتى أطلق سراح كثير بمن كان منهم فى بغداد ، ولم يعدل العلويون عن اعتقادهم الراسخ فى أحقيتهم للخلافة فقاموا بزهامة رجلين : أحدها يحيى بن عبد الله بن الحسن العلوى صاحب الديل أو طبرستان الواقع جنوب بحر قزوين وأحد أقاليم فارس وهو أخو يحمد ابن عبد الله بن الحسن المعروف بالنفس الزكية الذى ثار زمن المنصور ، وثانيهما إدريس أخو يحيى بن عبد الله الذى فر إلى بلاد المغرب .

كان يحيى بن عبد الله قد أنحذ إقليم طبرستان حصناً منيعاً يتحصن فيه

<sup>(</sup>١) محمد الحضرى: الدولة العباسية س ١٤٢ — ١٤٣ .

و يجتمع إليه هناك عدد كبير من الشيعة لتدبير أمر الثورة ضد العباسيين ، ولما استفحل أمر يحيى أرسل إليه الرشيد قائده الفضل بن يحيى على رأس حيش بلغ نحو خسين ألف جندى ، وهذا القائد لم يحارب يحيى بن عبد الله بل فاوضه فى التسليم دون قتال ، فرضى بذلك إذا كتب له الرشيد يؤمنه على حياته ، فكتب الرشيد الأمان بخطه ، ولكنه مالبث أن نقضه وحبس يحيى وظل فى حبسه حتى مات (١).

أما إدريس بن عبد الله أخو يحيى ، فقد فر إلى مصر سنة ١٧٧ ه ، موجه إلى بلاد المغرب الأقصى ، حيث التف حوله البربر ، وقد مجز الرشيد عن إخضاعه بحد السيف ، ففكر فى بلوغ غايته عن طريق المكائد والحدع ، فأرسل إليه رجلا عرف بالمكر والدهاء وأمره بأن يتقرب إليه وأن يظهر أمامه بمظهر السخط على العباسيين وعلى حكمهم ، ولما وصل هذا الرجل إلى بلاد المغرب ، تقرب من إدريس حتى صار من خواصه ، من بدس له السم فحات سنة ١٧٧ ه دون أن يترك ولدا يؤول إليه الأمر من بعده ، فانتظر أتباعه أمه وكانت حاملا ، فوضعت ولداً سموه إدريس وبايموه بالحدالية . و بذلك ازداد خطر الأدارسة ، فأصبح الرشيد يخاف العلويين كافة و يعمل على إستئصال شأفتهم (٢) .

وما عمله الرشيد مع يحيى و إدريس ، سبق أن عمله الخلفاء العباسيون الذين سبقوه مع المعارضين لسياستهم ومع من حاولوا تعريض دولتهم للخطر .

<sup>(</sup>۱) أبن طباطبا الفخرى ص ١٧٦ – ١٨٧ .

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي ج ١ س ١٢٦ -- ١٢٧ .

### ٤ + ثورات في المغرب والمشبرق \*

نازعت قبائل البربر في إفريقية بين سنتي ١٨٧و ١٨١ ه سلطان العباسيين، فأرسل إليهم الرشيد جيشاً بقيادة هرثمة بن أعين ، فهزمهم ، ولكن هذا القائد مالبث أن تخلي عن القيادة وعاد إلى المشرق . ثم قامت في هذه البلاد دولة الأغالبة على يد ابراهيم بن الأغلب ، الذي عين أميراً على هذه البلاد من قبل الخليفة العباسي ، لتأديب البربر والوقوف في وجه الأدارسة إذا ما أرادوا الإغارة على أراضي الدولة العباسية ، على أن دولة الأغالبة استقلت بعد قليل عن الخلافة العباسية في بغداد ، ولم يصبح للعباسيين سوى السيادة الإسمية على هذه الدولة ، واتخذت مدينة القيروان الواقعة في الجنوب الغربي من تونس على هذه الدولة ، واتخذت مدينة القيروان الواقعة في الجنوب الغربي من تونس على على المناطميون سنة ٢٩٧ه هلى بالإد للغرب .

أما في المشرق فقد ثارت خراسان على على بن عيسى الوالى المعين عليها من قبل الرشيد ، لسياسة الظلم ، والعسف التي اتبعها . وأرسل كبار رجال خراسان إلى الرشيد يشكون إليه من تصرفات هذا الوالى ، فخرج إليه الرشيد بجيش كثيف ، عسكر به في الرى ، ولسكن الوالى قابل الرشيد بهدايا ثمينة ووزع مثلها على من صحبه من رجال دولته . فعاد الرشيد إلى بغداد ، واستمر هذا الوالى في ظامه وجبروته ، حتى انتهى الحال بقيام ثورة عنيفة ضده في خراسان ، هم الأهالى خلالها على قصره واستولوا على مافيه ، ولما بلغ ذلك الرشيد ، تحقق من استبداده ، وأنبه على سياسته العقيعة وتحديه شعور الأهالى ، وقرر عزله (١) . وأرسل إليه القائد هرثمة بن أعين ، فقبض عليه هو وأتباعه وصادر أموالهم ، وبعث بهم إلى الرشيد ، وهدأت الفتنة في خراسان واستقرت الأحوال (٢) .

<sup>(</sup>۱) راجع خطاب هارون الرشيد لعلى بن عيسى في الطبرى ج ١٠٠ س ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٢ ص ٥٨ .

الىرامكة :

ينتمى البرامكة إلى أسرة فارسية ، دفعت النهضة العلمية إلى الأمام، وشجعت الفنون ، وصار لها اليد الطولى فى إدارة شئون الدولة العباسية ، وما لبثت أن سقطت فى ظروف خاطفة غامضة . وجد هذه الأسرة هو « برمك » (١) وكان رجلا فارسياً عالماً بالطب والتنجيم ، قدم إلى دمشق فى عهد بنى أمية سنة ٨٦ ه ، حيث داوى مسلمة ثم هشام ابنى عبد الملك بن مروان .

و يُمدخالد بن برمك بمن شاركوا فى بناء الدولة العباسية ، عينه السفاح وزيراً له ثم ولاه المنصور على طبرستان ثم الموصل ، وكان حسن التدبير يصرف الأمور محكمة وروية .

وظهر من بعده يحيى بن برمك الذى تولى فى زمن المهدى تربية ابنه هارون . وقو يت الصلة بين هارون و يحيى حتى كان الرشيد يناديه وهو خليفة ويأبتى » ، ولما اعتزم الهادى نقل ولاية العهد عن الرشيد الى ابنه جعفر نهاه يحيى عن عمل ذلك (۲) ، وتولى الوزارة (۳) فى عهد الرشيد . واستمان فى تصريف شئون الدولة بأبنائه الأربعة : الفضل ، وجعفر ، ومحمد ، وموسى ، وإن كانت مكانة الفضل وجعفر ومقدر تهما الإدارية قد فاقت مكانة ومقدرة محمد وموسى . وحين قلد الخليفة الوزارة ليحيى البرمكى ، قال لوزيره : « قلدتك أمر الرعية وأخرجته من عنقى إليك فاحكم فى ذلك بما ترى من الصواب واستعمل من رأيت واعزل من رأيت ، وامض الأمور على ماترى » . ثم دفع إليه خاتمه الخاض وسلمه خاتم الخلافة ، حتى صار بيده الحل والمقد فى كل شئون الدولة ،

<sup>(</sup>١) صفة تطلق على كل من كان يلى فى الزمن القديم سدانة معبد قريب من مدينة بلخ يقال له النوبهار ، والسدانة عبارة عن السكاهن الأول فى المبد . وهذا المعبد من المؤسسات الدينية السكبيرة التى أنشئت فى الزمن السابق للاسلام ، ويظهر أنه كان يتخذ فى الأصل العبادة البوذية أى الديانة الهندية القديمة ، ولسكن الفرس جعلوه بيئاً من بيوت النار التعبد فها حسب الديانة الزرادشتية المقدعة .

<sup>(</sup>٣) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٧ ص ٦١ .

<sup>(</sup>٣)كان يحيى وزير تفويض ، أى وزير تام السلطة ممثل للخليفة أف كل شَيء .

فانصرف الناس إليهم ، ونظموا القصائد الرائعة في مدحهم والتغنى بكرمهم والإشادة بجودهم .

وفي عهد جعفر بن يحيى قبض البراءكة على أمور الحـكم ، وصار بيدهم الدخل والخرج . حتى كان هارون يطلب البسيط من المال فلا يصل إليه إلا عن طريق البرامكة ، فغلبوه على أمره وشاركوه في سلطانه ، فعفامت آثارهم و بمُد صيتهم ، وعمروا مراتب الدولة وخططها بالرؤساء من ولدهم وصنائعهم ، واحتازوها لأنفسهم عن سواهم من وزارة وقيادة وكتابة ، وانصرفت نحوهم الوجوه وخضعت لهم الرقاب وتخطت إليهم من أقصى التخوم هدايا الملوك ، وأفاضوا على رجال الشيعة العطاء » .

بذلك سيطرت الأسرة البرمكية على الدولة العباسية ، سياسياً واقتصادياً وإدارياً وأدبياً ، وأصبحت مقصد العلماء والشعراء والأدباء ، وتجمعت الوفود على أبوابهم أكثر من وقوفهم على باب الخليفة ، لما عرف عنهم من الجود والكرم والحاسة في النهوض بالعداوم وترقية المعارف ، وعظم ثراه البرامكة إذ كان الخليفة يغدق عليهم الأموال الوفيرة فوق ما كانوا يستحوذون عليه من مال . وزاد سطان الأسرة البرمكية في أيام الرشيد . حتى أن صاحب الفخرى روى : « أن عبد الملك بن صالح العباسي طلب إلى جعفر البرمكي أن يخاطب الرشيد في ثلاث حوائج هي : أن يقضي عنه ديناً مقداره ألف ألف درهم ، وأن يولى ابنه إحدى الولايات ليرفع بذلك قدره ، وأن يروج هذا الإبن من ابنة الخليفة ، فقضي له جعفر هذه الحوائج الثلاث من فوره » (1)

<sup>(</sup>١)ابن طباطباً : الفخرى في الآداب السلطانية ص ١٨٥ — ١٨٦

## نسكبة الرامكة:

اختلف المؤرخون في العوامل التي دفعت الخليفة هارون الرشيد إلى التنكيل بالبرامكة : قيل إنه غضب عليهم لأن جعفراً البرمكي أطلق سراح يحيى بن عبد الله العلوى بعد أن كان الرشيد قد أمره بحبسه . وقيل إن استبداد البرامكة بالملك وجمهم الأموال استمال الناس إليهم مما أوغر صدر الرشيد عليهم وحمله على الإيقاع بهم ، وساعد على إشعال نار العداوة والبغضاء سماية الفضل بن الربيع وكراهية زبيدة أم الأمين للبرامكة ، أضف إلى ذلك ما انصل بعلم الرشيد من أن عبد الملك ابن صالح العباسي كان يدعو لنفسه وأن البرامكة يساعدونه ، كذلك أظهر البرامكة الدالة على الرشيد مما لم تحتمله نفسه ، كما أنهم هاشوا عيشة البذخ والإسراف وأغدقوا الأموال على الشعراء والعلماء مما أثار عوامل الغيرة في نفوس أعدائهم وحسّادهم .

على أن أهم عامل أفاض المؤرخون فى القول عن أهميته فى حدوث نكبة البرامكة ، ما قبل عن وجود علاقات بين جعفر بن يحيى و بين العباسة أخت الرشيد . فإن العباسة يقترن اسمها بإسم رجل من أقطاب أسرة البرامكة ، هو جعفر بن يحيى بن خالد البرمكى الذى كان مقربا من نفس الرشيد ، لما عرف عنه من رجاحة العقل والحزم وحسن تصريف أمور الدولة ، وكان الرشيد لايبت فى أمر دون مشورته ، حتى لازمه جعفر فى غدواته وروحاته ، ولم يستطع الرشيد أن يجتمع فى مجلس من غير وجوده فيه . وكان الرشيد يعمل فى نفس الوقت أن يجتمع فى مجلس من غير وجوده فيه . وكان الرشيد يعمل فى نفس الوقت عشورة أخته العباسة . فقد كانت ذات ثقافة عالية ، وذكاء نادر ، كما كانت حامة الحديث ، لطيفة المعشر ، ولذا كانت دائما تحضر مجلس الرشيد ، شأنها حلوة الحديث ، لطيفة المعشر ، ولذا كانت دائما تحضر مجلس الرشيد ، شأنها فى ذلك شأن جعفر البرمكى .

وكان حرص الرشيد على أن تحضر العباسة مجالسه كما يحضرها جعفر ، داعيا إلى تفكيره في طريقة شرعية تبييج لجعفر أن يجلس في حضرة الرشيد مع

وجود العباسة . وللوصول إلى ذلك ، اجتمع الرشيد يوما نجمفر البرمكي وقال له : ويحك ياجمفر! ليس في الأرض طلعة آنس إلى وإليها أميل سوى رؤيتك ، وإن اللمباسة أختى منى موقعا ليس أقل من ذلك ، وقد نظرت في أمرى معكما ، فوجد تنى لاأصبر عنك ولا عنها ، ورأيتنى ناقص الحظ والسرور يوم أكون وحدى معها وكذلك يوم وجودى معك دونها ، وقد رأيت رأيا يجتمع لى به السرور و يزداد به الأنس ، فرد عليه جعفر : وفقك الله ياأمير المؤمنين . وأخذ الرسيد عليه عهد الله أن لايظله وإياها سقف بيت إلا والرشيد ثالثهما ، فحلف له جعفر على ذلك ، ورضى به ، وظاوا يجتمعون على هذه الحالة وجعفر صارف بصره عنها ، هيبة لأمير المؤمنين ووفاء بعهده له . وتضاربت الروايات بعد ذلك بصره عنها ، هيبة لأمير المؤمنين ووفاء بعهده له . وتضاربت الروايات بعد ذلك في حقيقة ما روى عن العباسة وجعفر وما ذاع عن عقد فرانهما .

على أن بعض المؤرخين الذين يعتد بروايتهم قد نفي حدوث ذلك ، على اعتبار أنه أمر يستبعد حدوثه كل البعد ، لما هو معروف عن نسب العباسة وحسبها ودينها : فهي بنت الخليفة المهدى بن المنصور وهي قريبة عهد ببداوة العرب وسذاجة الدين (۱) ، إذ كيف يقبل الرشيد مع ما عرف عنه من بعد النظر وعلو الحمة والإباء والشمم أن يزوج أخته مولى من موالى دولته ، وأين قدر العبّاسة ابنة المهدى ، وحفيدة المنصور ، وأخت الهادى ، وأخت الرشيد ، وسليلة الخلفاء ، من جعفر ! كما أن مسألة قبول الرشيد أن تجتمع أخته مع رجل في مجلس واحد لا تصدر عنه : لأن حرص العربي على عرضه أبتى لديه من كل ما يملك من متاع وسلطان ، وكان الرشيد فقيها يعلم المدى الذي يصل إليه في الأمور التي تتصل بشرف الأسرة ومكانها .

و يمكن القول أن مثل هـذه الحادثة لايمكن أن تؤدى إلى الفتك بالأسرة كلها ومنع الشّعراء من رثائها ومصادرة أموالها . فقد كان السبب الرئيسي في نكبة البرامكة هونفوذهم الذي بلغوه في الدولة وتحدث عنه الشعراء والـكتاب،

<sup>(</sup>١) ابن خلدون : مقدمة ص ١٤ .

فقد كان نفوذا غير محدود واستثنارا بالأموال إلى درجة أخافت الخليفة (١٠) . ولذا أعرض عنهم الرشيد ، وقسا في معاملتهم ، وتتبعهم بالتشريد والتقتيل ، فقضى عليهم بعد المز ونضرة الأيام وتشردوا بعد اجتماع الشمل وعظمة الملك . أما ما قيل عن مسألة العباسة أخت الرشيد وزواجها سراً من الوزير جعفر البرمكي ، فلا يوجد في التاريخ ما يؤيدها ولا تنهم مبررا لإيقاع الرشيد بوزرائه من البرامكة (٢).

ويظهر أن نكبة البرامكة أصبحت منذ تجمع هذه العوامل محتملة الوقوع ، بدليل ما رواه صاحب الفخرى عن بختيشواع الطبيب ، قال : « دخلت يوما على الرشيد وهو جالس في قصر الخلد ، وكان البرامكة يسكنون بحذائه من الجانب الآخِر وبينه وبينهم عرض دجلة . قال فلظر الرشيد فرأى اعتراك الخيول وازدحام الناس على جانب باب يحيي بن خالد ، فقال : أجزى الله يحيي خيراً ، تصدى للأمر وأراحى من الكد ووفر أوقائل على اللذة . ثم دخلت عليه بعد أوقات وقد شرع يتغير عليهم ، فنظر فرأى الخيول كما رآها تلك المرة ، فقال : استبد يحيى بالأمور دوني ، فالخلافة على الحقيقة له وليس لى منها إلا إسمها ، فقلت إنه سينكبهم ، فنكبهم عقب ذلك » (٢٠) .

و يمكن القول أن سقوط أسرة البرامكة كان نتيجة حوادث متتابعة ، دفعت الرشيد ، لا إلى الحد من نفوذ هذه الأسرة فحسب ، بل إلى القضاء عليها ومحو آثارها والقسوة في معاملة رجالها : فأص بقتل جعفر وحبس يحيي و بقية أولاده . ومات يحيى والفضل في السجن ، وظل به الباللون حتى عفا عنهم الأمين . وهذه النكبة كانت ضربة موجهة إلى الأمة الفارسية ، كما أنها تبين لنا إلى أى حد

<sup>(</sup>١) ابن خلدون مقدمة ص ١٤ .

 <sup>(</sup>٢) على إبراهيم حسن: نساء لهن في التاريخ الإسلامي نصيب أن ٨٠ -- ٨٦.

<sup>(</sup>٣) ابن طباطبًا : الفخرى ص ١٩٠ .

كانت سلطة الخليفة سلطة استبدادية : وتظهر كذلك جانب الغدر والجحود في الرشيد .

## العيوقات الدولية في عهر الرشير

كان للدولة العباسية في عهد الرشيد علاقات دولية منها علاقته بدولة بني أمية في الأندلس، والدولة البيزنطية، وبشارلمان ملك الفرنجة:

ا حالاقة العباسيين بروات بنى إمبة فى الأنراس ، لم تكن علاقة عدائية ، إلا أنها فى الوقت نفسه كانت خالية من المظاهرالتي يصح أن تعد ودية .

٧ – وكانت هناك علاقة للدولة العباسية بالدولة البيرنطية . وقد بدأت تلك العلاقة منذ عهد الخليفة للهدى العباسي ( ١٥٨ – ١٦٩ ) فقد عزا المهدى حدود آسيا الصغرى الشرقية . ولما ولى هارون الرشيد الخلافة ، سار بنفسه في سنة ١٨١ ه على رأس جيش كبير إلى آسيا الصغرى وحارب البيزنطيين ، وانتصر عليهم في كثير من المعارك . وظل يتابع فتوحه حتى وصل إلى القسطنطينية ، فسارعت إيريني Ireae إمبراطورة الدولة البيزنطية إلى طلب المدنة مقابل دفعها الجزية ، ولكن الإمبراطور نقفور الذي اعتلى العرش بعدها ، نقض في سنة ١٨٧ ه هذه الهدنة ، وطالب بالجزية التي دفعتها الإمبراطورة للرشيد .

غضب الخليفة من ذلك العمل ، ورد على طلب الإمبراطور بكتاب جاء فيه : « بسم الله الرحمن الرحيم ، من هارون الرشيد أمير المؤمنين إلى نقفور كلب الروم ، قد قرأت كتابك ، والجواب ما تراه دون ما تسمعه » . سار الرشيد بجيوشه عقب ذلك مخترقا آسيا الصغرى ، وتابع فتوحه حتى استولى على هرقلة ، واضطر نقفور إلى إبرام صلح تعهد فيه بدفع الجزية من جديد (۱) . على أن البيزنطيين نقضوا هذه الهدنة كما نقضوا سابقتها ، وأغاروا في السنة التالية على حدود الدولة العباسية وهزموا المسلمين جنو بي آسيا الصغرى ، منتهزين فرصة التفات الخليفة إلى القضاء على الفتن الداخلية في البلاد . ولكن الرشيد ما ابث أن استولى على المدن الكبرى في الدولة البيزنطية ، وأسر من الروم عشرة آلاف ، وأخذ جزية قدرها عشرون ألف قطعة من العملة الذهبية (۲) . واتسع نطاق الحروب بين الرشيد والبيزنطيين حتى تعدت آسيا الصغرى إلى البحر المتوسط ، فقد غزا العباسيون جزيرة قبرص ، وأسروا ستة عشر ألف نفس ، من المتوف هذه الجزيرة نفسه (۱) .

" - وقامت أيضا علاقات ودية للرشيد بسار لمان مصدره عداوتهما الفرنجة ، ويظهر أن التحسن في العلاقات بين العاهلين ، كان مصدره عداوتهما للأمويين في الأندلس والبيزنطيين ، و بلغ من تحسن العلاقات بينهما أنهما تبادلا السفراء والهدايا . وتودد هارون الرشيد إلى الإمبراطور شارلمان سعياً وراء مصلحة بلاده ، كما أن شار لمان من ناحيته خطب ود الرشيد وسعى إلى محالفته ، فأرسل إليه بعثة مؤلفة من رجلين من المسيحيين ورجل من اليهود رغبة في تسهيل سبيل الحج إلى بيت المقدس و إنماء التجارة بين البلدين والحصول على علوم المشرق .

أدت هذه السفارات بين الرشيد وشارلمان إلى إرسال مفاتيح كنيسة بيت المقدس إلى إمبراطور الفرنجة ، وأصبح شارلمان بعد ذلك حامى المسيحيين الذين يجمون إلى هذه البلاد ، وأكسب ذلك إمبراطور الفرنجة حق حماية

<sup>(</sup>۱) الطاري جر ۱۰ ص ۹۲ .

Muir: The Caliphate, . 488 (v)

<sup>(</sup>٣) الطبري ج ١٠ ص ٩٩ \_ ٢١٣ .

الأماكن المقدسة في فلسطين ، مما أدى إلى نتائج خطيرة في المستقبل ، مع أن شارلمان لم ينظر في ذلك الوقت بعين الاعتبار إلى مسألة إرسال مفاتيح تلك الكنيسة إليه . كذلك أدت هذه السفارات إلى تبادل الهدايا بين الطرفين ، وكان من ضمن ما أرسله الرشيد إلى شارلمان وأثار الإعجاب في إمبراطورية الفرنجة ، ذلك الفيل الذي وصل إلى مدينة إكس لاشابل قاعدة إمبراطورية شارلمان ، وكان يسمى أبا العباس ، وتلك الساعة المائية الدقاقة التي ظن أهل الإمبراطورية أنها آلة سحرية ، وقد أفاضت مصادر الإفرنج في وصف هاتين الهديتين .

### تفربر الرشير

رغم شهرة الرشيد وما نعمت به الدولة في عهده من الهدوء والاستقرار ، أخذ عليه : عدم اهتمامه بما ظهر من ميل بعض الولايات إلى الاستقلال عن الخلافة ، وعقده ولاية العهد من بعده لأولاده الثلاثة ، واتصافه بالغدر والقسوة .

في عهد الرشيد بدأت ظاهرة التجزؤ، وهي محاولة بعض الولايات الخاضعة للدولة العباسية الاستقلال بالسلطة والنفوذ عن بغداد: فإفريقية، ويقصد بها إذ ذاك تونس وجزء من طرابلس، استقل بهما إبراهيم بن الأغلب وأسس دولة الأغالبة وتعهد بأن يدفع إلى الرشيد سنويا أربعين ألف دينار، وبذلك خرج المغرب شيئا فشيئا عن حكم الخلفاء العباسيين، وانتهز الخوارج في خراسان فرصة قيام بعض الولايات الخاضعة للعباسيين بالثورة والاستقلال وقاموا ضد الدولة، ولكن قضى على تلك الفتنة على يد طأهر بن الحسين قائد على بن عيسى ابن ماهان الوالى على خراسان، وظهرت بعد ذلك فتنة خطيرة في خراسان:

قام بها رافع بن الليث ، وعجز عن قممها الوالى على بن عيسى والقائد هرثمة بن أعين ، واستفحل أمر الفتنة حتى خرج الرشيد بنفسه سنة ١٩٣ ه ميما شطر خراسان ، واستمر في سيره حتى بلدة طوس . وهذه الفتن المتعاقبة في المشرق والمغرب ، توضح أن بلاد الخلفة لم تسكن كلها خاضمة خضوماً تاماً المخليفة . وتنحصر مسئولية الرشيد في أنه لم يقض بحزم وعزم على تلك الظاهرة الخطيرة ، ظاهرة الاستقلال في بعض الدويلات عن الخلافة .

وعقد الرشيد الخلافة من بعده لأولاده الثلاثة ، وذلك سنة ١٨٦ ه : فقد كان كان للرشيد أربعة أولاد ذكور : محمد الملقب بالأمين ، وعبد الله الملقب بالمأمون ، والقاسم الملقب بالمؤتمن ، ثم المعتصم . وعهد الرشيد إلى الثلاثة الأول بولاية العهد من بعده، الواحد بعد الآخر : أولا الأمين ، وثانيا المأمون ، وثالثا المؤتمن إذا قبل المأمون أن يوليه من بعده . وهذا الترتيب في ولاية العمد تصرف غير طبيمي ، لأن ترتيب الرشيد الخلافة لأولاده من بعده على هذا النظام لا يكفي لإقراره والسير بمقتضاه تنظيم الخليفة له ، بل لا بد لنفاده من رضاء الإخوة وموافقة الأمة . وخرج الرشيد سنة ١٨٦ ﻫ حاجا ومعه أولاده إلى مكة ، وهناك أعلن البيمة لأبنائه على الحجاج في ثلاث وثائق رسمية (١) ، هي عهد مأخوذ على الأمة كلها بأن تكون عند ما اشترط الرشيد لأولاده . ولم يكتف بذلك ، بل قسّم الدولة إلى ثلاثة أقسام، القسم الشرقى وهو خراسات يعمد به إلى المــأمون ويعتبر واليا لأخيه الأمين ، ويعهد بإقليم الجزيرة والعواصم إلى المؤتمن ، وتصبح سلطة الأمين مطلقة على مايلي ذلك من الأقاليم كالمراق والشام وغيرها . ولما حصل ذلك التقسيم وأعلن علىالناس توقعوا من وراء ذلك شراً ، ورأوا أن

<sup>(</sup>١)تجد نصوص هذه البيعة في الطبري جه ص ٧٦ — ٧٧.

الخليفة لم يكن بعيد النظر في إجراء هذا الترتيب.

وتجلت في الرشيد صفة الفدر التي دفعت به إلى الفتك بالبرامكة ، وصفة القسوة حتى أنه قتل أخا رافع بن الليث الذي قام بالفتنة في خراسان قتلة شنيعة بأن أمر يتجزئ جسمه أجزاء وهو حي .

泰 恭 恭

على أن تلك الصفات التى اتصف بها الرشيد وكان لها أثرها على بعض أعماله ، لا تمنع من وصفه بأنه كان حاكما نشيطاً شجاعاً إذا أحس بالخطركا يتجلى فى نكبة البرامكة وقضائه على البيزنطيين ، وأنه كان حاكماً محباً للا داب والفنون، أجزل العطاء للعلماء والشعراء بما أطلق ألسنتهم بمدحه والثناء عليه والتغنى بجميل خصاله وجليل أحماله . وكان حبه للغزو ونجاحه ضد البيزنطيين وجوده وكرمه و إقباله على العلم وتشجيعه العلماء مصدر ذبوع شهرته .

وتوفى الرشيد فى طوس بعد مرض انتابه ثلاثة أيام، أثناء خروجه إلى خراسان لقتال رافع بن الليث ، وذلك فى جمادى الآخرة سنة ١٩٣ هـ، ودفن بها ولم تنقل جثته إلى بغداد .

## ٦ - الأمين

791 - API = = A·A - 19m

ولى الأمين الخلافة بعد أبيه الرشيد ، ولم يعمر فى الخلافة طويلا ، لأن الرشيد كان قد عزم على تولية المأمون من بعده ، باعتباره أكبر أولاده سنا ، الرشيد كان قد عزم على تولية المأمون من بعد بسبب تدخل أمه زبيدة فى إلا أنه عاد فعدل عن ذلك وبايع ابنه الأمين ، بسبب تدخل أمه زبيدة فى (م — ٢٠ تاريخ الإسلامي العام)

الأمر (١) , ولما آلت الخلافة إلى الأمين ، عوّل على خلع أخيه المأمون من ولاية المهد . وشجعه على ذلك وزيره الفضل بن الربيع وحثه على تولية ابنه موسى المهد من بعدم ، فولاه وسماه « الناطق بالحق » . ومن ذلك الحين بدأت الفتنة بين الأمين والمأمون ، وسببها في الواقع نكث الأمين العهد والميثاق الذي أخذه على نفسه في حياة أبيه ، مما أغضب الحراسانيين وغيرهم من أهالي الأمصار الإسلامية ، وتطورت الفتنة حتى أصبحت نزاعا بين الفرس أنصار المأمون والعرب أنصار الأمون

## الفتة بين أنصار الأمين والمأمود :

ظل الأمين خليفة بالاسم دون الفعل مدة خمس سنوات ، لأن سلطته لم تسكن تامة على جميع أقاليم العبولة الإسلامية . ووقع منذ اعتلائه العرش ، الحلاف بينه و بين أخيه المأمون ، ووجدت الدولة نفسها أمام فتنة داخلية ، صلاً عت وحدة الحلافة ، وكشفت عن دور من أدوار النزاع بين العرب والفرس . وفيا سبق هذه الفتنة وما لحقها ، بذلت جهود جبارة من ناحية العنصر الفارسي في سبيل استرداد نفوذ الفرس ، الذي كاد أن يتلاشي و ينه يحي ، وكافح العنصر العربي في الوقت نفسه في سبيل الإحتفاظ بالمكانة التي كانت له وعدم إتاحة الفرصة لمودة النفوذ والسلطان للفرس .

كان الأمين شابا مولماً بالصيد والموسيق والشراب ، ووقف إلى جانبه في نزاعه مع الفرس وزيره الفضل بن الربيع (١) وأشهر قواده على بن هيسى ابن ماهان وعبد الرحمن بن حبلة ، ولم يكن لهؤلاء ذكر في التاريخ . أما المأمون

۱) الطيرى خ ١٠٠ ص ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) كان الفضل بمن دبر لدى الرشيد للكبة البرامكة .

فقد شغف بالعلم وتعمق فى الفلسفة ، واعتبر فى عداد أساطين علماء العصر أكثر من وضعه فى صفوف الدهاة السياسيين . ووقف إلى جانبه وزيره الفضل بن سهل السرخسى (١) ، وأطلق عليه لقب ذى الرياستين (٢) ؛ وعرف بالدهاء والكفاية فيا يتولاه من الأعمال . ومن قواد المأمون هر ثمة بن أعين وطاهر بن الحسين (١) وها فارسيا الأصل .

بدأ النزاع بين الأخوين ، حين حاول الأمين خلع المأمون عن الخلافة ، فقد أمر بأن يدعى لموسى بن الأمين كى يلى الخلافة قبل المأمون والمؤتمن . ولما بلغ ذلك المأمون قطع صلته بأخيه ، فبعث الأمين رسلا تطلب إلى المأمون الرجوع إلى بغداد وأن يقدم موسى بن الأمين على نفسه في الخلافة ، ولكن المأمون رفض العودة إلى بغداد أو تقديم موسى على نفسه . فبايع الأمين لولده موسى في صفر سنة ١٩٥ ه ولقبه ﴿ الناطق بالحق ﴾ ، ونهى عن ذكر المأمون والمؤتمن على المنابر ، وأحضر الوثائق الرسمية التي كتبها الرشيد وأودعها الكعبة بهترتيب ولاية العهد من بعده ومزقها .

ولما تحرجت الأمور بين الأمين والمأمون على هذا النحو ، عهد المأمون الى قائدية : هر ثمة بن أعين وطاهر بن الحسين ، بالدفاع عن خراسان ، وتدفقت جموع الخراسانيين المممل تحت إمرتهما ، وههد الأمين إلى قائده على بن عيسي (٤) في غزو خراسان ، ودارت الحرب بين على بن عيسى قائد الأمين وطاهر بن

<sup>(</sup>۱) نسبة إلى بلدة سرخس ، ومى مدينة قديمة من نواحى خراسان بين نيسابوار ومرو سميت باسم رجل منالدهار فى زمن ككاوس ، سكن هذا الموضع وعمره ثم عم عمارته دو القرابين الإنكندر ، وقالت الفرس إن ككاوس أقطع سرخس أرضا فينى بها مدينة سماها باسمه وهى سعرخس » أياقات : معجم البلدان .

<sup>(</sup>٢) زياسة القلم ورياسة السيف .

 <sup>(</sup>٣) لقب طاهر الماء م دى العنتين » : لأنه كان يصل بكاتا يديه .

<sup>(</sup>٤) كان على بن عيسى مبغضًا لدى أهل خراسان ، منذ كان واليًّا عليهم .

الحسين قائد المأمون ، فانتصر جيش المأمون في واقعة الرى وهزم جيش الأمين وقتل على بن عيسى ، و بعث طاهر إلى المأمون كتاباً قال فيه : « كتابى إلى أمير المؤمنين ، ورأس على بن عيسى بين يدى وخاتمه في أصبعي ، وجنده مصرفون تحت أمرى والسلام » . وهزمت جيوش الأمين التي كان قد وجهها إلى خراسان وأخذت البيعة للمأمون في ذلك الإقليم ، واستولى طاهر على الأقاليم الخاضعة للأمين إقليما بعد إقليم : فاستولى على إقليم الجبال جنوب بحر قزوين ، ثم سار إلى الأهواز فواسط والمدائن : حتى أصبح على مقربة من بغداد ، وأقهمت الخطبة للمأمون على منابر الحجاز في مكة والمدينة . وعقب ذلك بدأت استعدادات المأمون لحصار بفداد .

#### مصار بقراد :

جاصر هر ثمة بن أعين الجانب الشرق من بغداد وطاهر بن الحسين الجانب الغربى منها ، وظل الحصار على الجانبين إنني عشر شهراً ، مما ألحق ببغداد أذى بجل عن الوصف ، ودافع العامة عن الأمين ، وار تكبوا أثناء هذا الدفاع كثيراً من أهمال النهب والسلب ، واستخدمت المجانيق وآلات الحصار المختلفة ، حتى هدمت أسوار بغداد ، وخربت المباني واستمرت النيران في كل مكان ، وعزت الأقوات وانتشرت المجاعات . وسرعان ما نفدت أموال الأمين ، واضطر لبيع كل مافى خزائنه من الأمتعة وضرب مافى قصوره من آنية الذهب دنانير ودراهم لينفق منها على الجند ، ثم استولى طاهر بن الحسين على بعض أحياء مدينة بغداد وعلى أسواق الكرخ وقصر الخلد (١)

ورغم ذلك لم يقدر الأمين الظروف السيئة التي أحاطت به وبدولته ، فقد استمر في عبثه ولهوه ، واعتمد على قواده ، في الوقت الذي صمم فيه طاهر قائد

<sup>(</sup>۱) الطبري حـ ۱۰ س ۱۷۶ - ۱۷۳

المأمون على فتح بفداد، وأمر جنده بحسن معاملة الأهلين، مما كان له أثر يذكر في تحول كثير من رعايا الأمين إلى جانب قائد المأمون (1). واشتد البلاء بأهل بغداد وساءت حالهم، حتى خرج منهم كل من استطاع الخروج وأصبحت قاعدة العباسيين في حالة يرثى لها، إذ قوصت الفتنة كثيراً من معالمها بعد أن كانت كعبة العلوم والآداب ومركز التجارة وحاضرة الإسلام. ويقول الشاعر:

بكيت دما على بغداد لما فقدت غضارة العيش الأنيق تبدلنا هموما من سرور ومن سعة تبدلنا بضيق أصابتها من الحساد عين فأفنت أهلها بالمنجنيا في في المنابعة المنابعة

وبذلك غدا مركز الأمين حرجا ،حتى فكر فى الهرب إلى الجزيرة والشام ، ولكن قواده اختلفوا فيا بينهم فى النتائج التى تترتب على تنفيذ الأمين لما اعترمه ، ودخل عليه بَعض من يثق فى صدق مشورتهم وقالوا له : لقد بلغنا الذى عزمت عليه ، فنحن نذكرك الله فى نفسك ، إن هؤلاء صعاليك ، وقد بلغ الأمر إلى ما ترى من الحصار ، وضاق عليهم المذهب ، وهم يرون ألا أمان لهم عند أخيك وعند طاهر وهرثمة ، لما قد انتشر عنهم من مباشرة الحرب والجدفيها ، ولسنا نأمن إذا برزوا بك وحصلت فى أيديهم ، أن يأخذوك أسيراً ، و يأخذوا رأسك فيقتر بوا بك و يجعلوك سبب أمانهم (٢٠).

وأخيراً نصحه خلصاؤه أن يستسلم لأخيه المأمون وينزل له عن الخلافة ، فقبل

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٢ ص ٥٦.

<sup>(</sup>۲) الطبری ج۱۸۰ س ۱۸۲ – ۱۸۳.

<sup>(</sup>٣) الطبرى ج ١٠ س١٩٢ .

أن يسلم الأمين لطاهر : الجاتم والقصيب والبردة وهي مخلفات الرسول عليه السلام واعتبرت في الدولة العباسية شارات الخلافة على أن يبعث بها للمأمون ، ويسلم الأمين نفسه إلى هر ثمة . ولكن طاهراً خشى ألا يكون الأمين جاداً في تنفيذ ما اعتزمه ، فقرر الاستيلاء على بغداد . لذلك فإنه حين نزل الأمين في زورق مع هر ثمة ، هاجه أسحاب طاهر وحاولوا إغراقه ولكنه عبر النهر سباحة إلى الجانب الشرق ، حيث قتل ، وأرسلت رأسه إلى المأمون (١) الذي حزن لقتل أخيه ، ولم يكن يرغب في تطور الحوادث إلى هذا الحد ، و بعث طاهر بن الحسين إلى الأمصار الإسلامية بكتاب قال فيه :

«أما بعد ، فإن المخلوع كان قسيم أمير المؤمنين في النسب والمحمة ، وقد فرق الله بينه و بينه في الولاية والحرمة ، بمفارقته عصم الدين ، وخروجه من الأمر الجامع المسلمين . يقول الله عز وجل حين اقتص علينا نبأ ابن نوح ( إنه ليس من أهلك إنه عمل غير صالح ) فلا طاعة لأحد في معصية الله ، ولا قطيمة إذا كانت القطيمة في جنب الله . وكتابي إلى أمير المؤمنين وقد قتل المخلوع ورداه رداء نكسة وأحصد لأمير المؤمنين أمره ، وأنجز له وعده ، وما ينتظر من صادق وعده حين رد به الألفة بعد فرقتها ، وجمع الأمة بعد شتاتها ، وأحيا به أعلام الإسلام بعد دروسها » (1)

غرير الأمين :

انتهت بمقتل الأمين الفتنة بين المرب والعجم . وكان كل من الرشيد والأمين ، مسئولا عن تلك النكبة التي حلت بالخلافة العباسية ، وعن ظهور هذه الفتنة الجامحة التي قضت على الأمين .

فالرشيد أعطى الأمين الخلافة وهو أصغر سناً من أخيه المأمون ، وعهد

<sup>(</sup>۱) الطبرى - ۱۰ كمل ۲۱۶ ــ ۲۱۰ .

إلى المأمون بولاية خراسان فاستطاع أن يستقل بها ويناوئ فيها الأمين ويتغلب على المأمون بولاية المهد في أبنائه الثلاثة بما أدى إلى قيام النزاع بينهم .

وأخطأ الأمين بتولية على بن عيسى الحرب في حراسان ضد المأمون متع ما عرف عن هذا القائد من القسوة التي نفرت منه أهالى هذا الإقليم ، كما انصرف الأمين عن أمور الخلافة إلى اللهو والغناء وعيشة البذخ والترف عما أدى إلى سخط الناس ، ويؤخذ على سياسة الأمين رغبته في حرمان أخيه المأمون من الخلافة ونكثه المهد الذي تركه أبوه الرشيد ، وقد سبقه إلى ذلك المنصور حين حين حرم ولى عهده عيسى بن موسى من الخلافة بعده وجعلها في ابنه المهدى ، وفعل ذلك المهدى وجعل الخلافة المهادى ، وجعل الحادى الخلافة المهدى ، وجعل الحادة الربية جعفر عقصد حرمان هارون الرشيد .

و بمقتل الأمين ، الطلقت ألسنة الشعراء بذكره ، وكانت الطريقة التي قتل يها هي سبب زنائه ، إذ لم يكن شخصه إذ ذاك محل عطف أو موضع تقدير .

## زبيرة أمم الأمين :

حزنت السيدة زبيدة زوجة الرشيد على ابنها الأمين (1) ، وكان لها أكبر الأثر في توليته الخلافة قبل أخيه الأكبر المأمون ، و بعثت إلى الخليفة المأمون ، جقصيدة ترتى فيها ابنها ، دلت بها تضلعها في الأدب والشعر والسياسة وكشفت فيها عن هلمها على انتهاء حياة ابنها الأمين على هذا النحو (٢) . وهاك بعض أبيات منها : \_ .

<sup>(</sup>۱) انتابتُ السيدة زبيدة العلل ، نتيجة هذا الحزن البالغ ، وقد أكرمها المأمون بمد وناه الأمين وأسكمها قصر الخلافة محاطة بمظاهر الفخامة والأبهة ، حتى توفيت في بنداد في جادي الأولى نسنة ۲۱٦ هـ

<sup>﴿</sup>٧) على إبراهيم حسن: نساء لهن في التاريخ الإسلامي نصيب س ٨٤ .

وأفضل راق فوق أعواد منه بر وله لك المأمون من أم جمفر اليك ابن عمى مع جفونى ومحجرى ومن زال عن كبدى فقل تصبرى وما طاهر فى فعله بمطهر وأنهب أموالى وأضرب أدؤرى وما نالنى من ناقض الحق أعور صبرت لأمر من قدير مقدر (١)

خلیر إمام قام من غیر عنصر ووارث علم الأولین و فره کتبت وعینی تستهل دموعها أصبت بأدنی الناس منك قرابة أنی طاهر لاطهر الله طاهرا فأبرزی مکشوفة الوجه حاسرا يعز علی هارون ما قد لقيته فإن ما أسددی لأمر أمرته

## ٧ – المأمون

عصر المأمون من العصور الإسلامية الزاهرة ، ولم يكن المأمون شخصية سياسية بقدر ماهو شخصية أدبية : فقد شجع النهضة العلمية وحرية الفكر ، ودفع حركة النقل والترجمة إلى الأمام ، ولكنه كسياسي أصبح تحت سيطرة الفرس الذين نصروه في نزاعه مع أخيه الأمين ، كما أن المأمون بعد وصوله إلى الخلافة لم ينتقل إلى أقاليم الدولة العباسية الغربية في الشام والعراق بل ظل في مرو عاصمة خراسان ، ملتفتاً إلى المسائل الفلسفية والعلمية دون الأمور السياسية والإدارية التي عهد بها إلى وزيره الفضل بن سهل ذي الرياستين ، وهذا أناب عنه في العراق والشام أخاه الحسن بن سهل ، وهذان أدارا شئون الدولة حسب

<sup>(</sup>١) المسعودي : مروج الذهب ج ٢ ص ٣١٦ ٠

تزعتهما الفارسية ، بما شجع العلويين على الظهور مرة ثانية والمناداة بأحقيتهم في الخلافة . كما أن المأمون حاول نقل الخلافة إلى العلويين ، فدل في هذه المسألة على أنه سياسي قصير النظر ، ولم يقدر العواقب الخطيرة التي تبرتب على تنفيذ مااعتزمه ، ولحكنه عاد فعدل عن رأيه في إقامة خلافة علوية تقوم مقام الخلافة العباسية ، ما أدى إلى استمرار البزاع بين العلويين والعباسيين ، ووقوع الدولة العباسية بين بوائن العرب الساخطين على الدولة والعلويين الذين كانوا ينتهزون كل فرصة بين بوائن العرب الساخطين على الدولة والعلويين الذين كانوا ينتهزون كل فرصة لإثارة الفتن كي يصلوا إلى الخلافة . كذلك كانت حروب المأمون مع الدولة البيزنطية لا تخرج عن كونها غارات لم تؤد إلى نتيجة حاسمة . ولا تعرف للمأمون إصلاحات مبتكرة .

## سياسة إزاء العلوبين :

ظهرت في العراق في سنة ١٩٩ ه فتنة ضد العباسيين ، قام بها العلويون ، بقيادة القائد العربي أبي السرايا السرى بن منصور الشيباني ، كي يصلوا إلى الخلافة ، وسيرت العراق الجيوش لمساعدته ، وتمكنت هي وجيش أبي السرايا من هزيمة جيش العباسيين ، حتى تمكن أبو السرايا من تولية الولاة من قبله على مكة والمدينة وسائر بلاد العرب ثم احتل الكوفة وسير جيوشه إلى البصرة وواسط وأقام في العراق حكومة علوية . إلا أن الحسن بن سهل أمير العراق استقدم من خراسان هرثمة بن أعين أكبر قواد الدولة في ذلك الوقت ، فقاتل السرايا وهزمه هزيمة ساحقة ، وانتهى الأمر بفراره وقتله سنة ٢٠٠ ه . وقضى بذلك على العلويين ، وعاد النفوذ والسلطان للعباسيين .

ر ولكن العاويين لم يفقدوا الأمل فى إقامة خلافة علوية ، فإن نفوذ الفضل ابن سهل كان قد وصل إلى الفروة عند المأمون وهو فارسى شيمى عمل على تحقيق ما تصبو إليه الشيمة منذ نشأتها ، وهو تحويل الخلافة من العباسيين إلى العلويين .

ومن الغريب أن المأمون هو الذي أتم هذا التحول ، بأن أمر في سنة ٢٠٠ ه بأن يحصى بنو العباس جميعاً كي يتبين أجدرهم بالخلافة من بعده ، فيسند إليه ولاية العبد ، فلم يجد هذا الشخص ، فأعلن في سنة ٢٠١ ه أنه تمثل في العاويين في شخص على الرضا ، الإمام الثامن من أثمة الشيعة الإثني عشرية ، ابن موسى الكاظم بن جعفر الصادق بن محد الباقر بن على زين العابدين بن الحسن بن على ابن أبي طالب .

كان على الرضا واسع العلم والمعرفة ، صحيح الفكر ، متزن العقل . قيل لأبي نواس : علام تركت مدح ابن موسى والخصال التي تجمعن فيه ؟ فقال : لا أستطيع مدح إمام كان جبريل خادما لأبيه ، والله ما تركت ذلك إلا إعظاما له ، وليس قدرَ مثلى أن يقول في مثله :

قيل لى أنت أحسن الناس طرا في فنسون من السكلام النبيسه لك من جيد القريض مديح يشمسر الدر في يدى مجتنيسه فعلا ما تركت مدح ابن موسى والخصال التي تجمعن فيسسه قلت لا أستطيع مدح إمام كان جبريل خادماً لأبيه ثم أنشد:

مطهرون نقيات جيوبهم يجرى عليهم ثناء أينا ذكروا من لم يكن علويا حين تنبه في له في قديم الدهر مفتخر الله لما برا خلقا فأتقنه صفاكم واصطفاكم أيها البشر فأنتم الملأ الأعلى وعند كم (علم الكتاب وما جاءت به السور (۱) وقصد المأمون من إسناده ولاية العهد لعلى الرضا، إنصاف العلويين بماحاق

<sup>(</sup>١) ابن خلـكان : وفيات الأعيان ج ١ ص ٢٢١ — ٢٣٢ .

بهم من ظلم واضطهاد منذ مقتل الحسين بن على بن أبى طالب ، وقيل إن الخليفة وخطب المنام نفسه ، وبأن يفوض الأمر إليه . . . وضرب القراهم باسمه ، وخطب المنطبة على المثابر ، وزوجه ابنته » . ولما نبهه الحسن بن سهل إلى سوء المنافة في حالة تولية على الرضا ولاية المهد ، قال للأمون : «عاهدت الله إن ظفرت بالمخاوع ، أخرجت من الحلافة إلى أفضل آل أبي طالب ، وما أعلم أحداً أفضل من بالمخاوع ، أخرجت من الحلافة إلى أفضل آل أبي طالب ، وما أعلم أحداً أفضل من المخاون بيمة الرضا وتلقب « الرضا من آل محد » .

وقد صدق حدى الحسن بن سهل ، فإن المأمون ما لبث أن توجس خيفة من تولية على الرضا عهده ، حتى و أن الخليفة المأمون وجد في يوم عيد اعراف مراج أحدث عنده ثقلا عن الخروج إلى الصلاة بالناس ، فانقدب أبا الحسن عليا الرضا الصلاة بالناس ، فرج وعليه قيص أبيض ، وعامة بيضاء وهي من قطن وفي يدم قضيب . فأقبل ماشياً يؤم المصلى وهو يقول : السلام على أبوى آدم ونوح ، السلام على أبوى إسماعيل وإبراهيم ، السلام على أبوى محد وعلى ، السلام على عباد الله الصالحين . فلما رآه الناس هرعوا إليه وانثالوا عليه لتقبيل يده ، فأسرع بعض الحاشية إلى الخليفة المأمون وقال : ياأمير المؤمنين تدارك الناس واخرج وصل بهم ، والا خرجت الخلافة منك الآن ، فحمله هذا الأمر على الخروج بنفسه ، وجاء مسرعا والرضا لم يخلص إلى المصلى ، لكثرة ازدحام الناس عليه ، فتقدم المأمون وصلى بالناس ،

ولكن المأمون عدل نهائياً عن فكرة تحويل الخلافة إلى العلوبين ، بمد أن ثار عليه أهل بغداد وبايموا إبراهيم ابن الخليفة المهدى بولاية العهد ، وما لبث المأمون أن صم على الرحيل إلى بغداد .

﴿ وَقَبْلُ رَحِيلُ الْمَأْمُونَ إِلَى بَعْدَادَ ، قَضَى عَلَى قَائِدُهُ هُرَثُمَةً بِنَ أَعِينَ . وتفصيل

ذلك أن هر ثمة رأى أن يطلع المأمون على حقيقة أحوال البلاد واستبداد الفضل وأخيه الحسن بن سهل ، ولذا رأى الحسن أن يوغر صدر المأمون على هر ثمة ، بالقول بأنه يتشيع للعلويين ، وأنه لهذا لم يقض على كل أتباع أبى السرايا زعيم العلويين في ثورتهم ضد الخلافة العباسية رغم تمكمه من ذلك ، واستمع الخليفة للذه الوشايات فأمر بحبسه ثم قتل . وبذلك يكون المأمون قد فتك برجل خدم الدولة العباسية أجل الخدمات ، كما ظل نفوذ الفضل بن سهل وأخيه الحسن على ماكان عليه . وزاد الحالة شدة ، أن البلاد كانت إذ ذاك تعلى كالمرجل نتيجة عاولة المأمون نقل الخلافة العباسية للعلويين ، وجاء مقتل هر ثمة على هذا النحو ، عافما لتحفز أتباعه ، وأصبحت بغداد مسرحا للفوضى مهة أخرى ، وانتهز العامة دائل الفرصة وقاموا بنهب الأموال والفتك بالسكان .

### المأمود في بغداد

سار المأمون في سنة ٢٠٧ ه من مرو حاضرة خراسان قاصدا العراق ، ولو أن المأمون انتقل إلى بغداد بعد اعتلائه العرش ، لتفادى ماجره بقاؤه فى خراسان من نكبات حلت بالخلافة . وقبل رحيله عين غسان والياً على خراسان .

اعتزم المأمون القضاء على مُن أقلقوا خلافته بالتخلص من الفصل من سهل وعلى الرضا: أما الفضل فقد قتل فى الحام فى مدينة سرخس على يد أربعة رجال. وتوفى على الرضا فى مدينة طوس سنة ٢٠٣ ه وصلى المأمون عليه ، وأثارت وفاته هواجس الناس ، وقليل إنها لم تكن طبيعية لأنها جاءت فى وقت كان فيه المباسيون ثائرين فى العراق على المأمون لحاولته نقل الخلافة إلى العلويين ، وردد الناس القول بأن المأمون قد دس له السم عند تناوله بعض العنب ، وكتب المأمون المراق يعلمهم وفاة على الرضا ويدعوهم المرجوع إلى طاعته .

وزاد من طمأنينة المأمون عند ما اقترب من بغداد ، اختفاء إبراهيم ابن الخليفة المهدى ، لأن أهل بغداد كانوا قد بايموه بالخلافة بدلا من المأمون عند ما حول ولاية العهد إلى على الرضا العاوى ، وظل إبراهيم مختفيا ثمانى سنوات ثم شفع فيه لذى المأمون وعاد إلى الظهور. وكذلك اختفت شخصية من الشخصيات التي أوقدت نيران الفتن ضد المأمون ، وهي شخصية الفضل بن الربيع ، وظل مختفيا مدة ثم صفح عنه المأمون ، ولكنه لم يظهر له الرضاء عنه ولم يعمر طويلا ثم مات .

وهكذا خدم الحظ الخليفة المأمون ، لأنه قبيل دخوله بغداد ، كان الفضل ابن سهل وعلى الرضا قد توفيا ، واختنى أيضا إبراهيم بن المهدى والفضل ابن الربيع . وكلهم من الشخصيات التى سببت الثورة والفتنة فى العراق وأقلقت خلافة المأمون .

دخل المأمون بغداد سنة ٢٠٤ه، و بمجرد وصوله إليها عمل على إرجاع الحال إلى ما كان عليه: فبدأ بإقرار الخلافة للعباسيين ومنعها عن العلويين ، وزاد على ذلك أن أمر بلبس الملابس السوداء شعار العباسيين . وتقدم المأمون إلى الأمام خطوة أخرى ، ظنها تؤدى إلى إعادة سلطائة على الدولة ، إذ أمر سنة ٢٠٥ بتولية طاهر بن الحسين على خراسان . وكان الفضل بن سهل قد استبد بأهالي هذا الإقليم ، وأضعف شأن المأمون حتى أصبح إشراف الخليفة على هذا الإقليم إسمياً ، وثار الأهالي على خلافة المأمون و إمارة الفضل . ولكن خاب ظن الخليفة في الوالي الجديد ، فإنه فعل ما لم يفعله الفضل في عنفوان سطوته ، إذ أنه لم يجعل نفوذ الخليفة إسميا فحسب كاكانت الحال أيام ولاية الفضل ، بل إنه عمد إلى حذف نفوذ الخليفة إسميا فحسب كاكانت الحال أيام ولاية الفضل ، بل إنه عمد إلى حذف المريد العباسي (١) في خراسان ، وتفصيل ذلك أن كلثوم بن ثابت صاحب البريد العباسي (١) في خراسان ، لاحظ أنه حين حضرت صلاة الجمة ، صعد المنبر البريد العباسي (١)

<sup>(</sup>١) مهمة صاحب البريد : التجسس على كبار الموظفين وإنهاء أحوالهم إلى الخليفة .

وقطع اسم الخليفة المأمون (١) ، فأبلغ كلئوم ما حدث للخليفة ، ولكن طاهر آ توفى سنة ١٩٧ ه بالجي ، قبل أن يصل أمر الخليفة بتدبير قتله ، ومن ذلك يتضح أهمية صاحب البريد في إقليمه ، وولى على خراسان من بعده طاحة بن طاهر ابن الحسين .

و بذلك تأسست فى خراسان دولة وراثية ، عرفت باسم « الدولة الطاهرية » ، وابتدأت عملية تجزى الدولة العباسية فى الظهور فى المشرق ، كما ظهرت من قبل فى المغرب ، وتسبب عن ذلك استحالة الدولة العباسية إلى دويلات عديدة لا تتبع بغداد إلا فى الإسم ، إذ أن كلا من أمراء هذه الدويلات تشبه بالخلفاء ، وتقلص بذلك نفوذ الخليفة العباسى على الولايات التابعة للدولة وضعفت السلطنة المكن بة .

### . ثورات العرب ضد المأمود :

كثيراً ماثار العرب ضد العباسيين لإهدارهم حقرقهم وإيثار الفرس عليهم ، وقد ثاروا في عهد المأمون بزعامة نصر بن شبث العقيلي ، من زعماء العرب ، من بني عقيل الذين أقاموا شمال حلب ، وكان المخليفة الأمين العربي الأبوين بيمة في عنقه . لذلك غضب أشد الغضب حين علم بمقتل الأمين ، وقام بفتنة جامحة ضد المأمون الفارسي الأم ، واستفحل أمره واشتد خطره وكثر أتباعه من العرب ومن المأمون الفارسي الأم ، واستفحل أمره واشتد خطره وكثر أتباعه من العرب ومن العلويين الساخطين على العباسيين ، وتغلب على ما جاوره من البلدان ، ثم حاصر مدينة حران شمال الشام . ولسكن حين رغب إليه بغض العلويين أن ينضم إليهم، رفض ذلك بشدة ، وقال : إن هواى مع بني العباس ، و إيما حاربتهم محاماة عن العباب .

<sup>(</sup>١) عدم ذكر اسم الحليفة في خطبة الجمعة معناه : استقلال الوالى بإقليمه وخروجه على

بذلك يمكن القول إن حركة نصر كانت ثورة من العرب ضد العجم، وليست خروجا على الحكومة العباسية . على أن هذه الثورة انتهت بالفشل فإن عبد الله بن طاهر الذي ولاه المأمون بعد رحيله سنة ٢٠٤ ه إلى بغداد على الجزيرة والشام ومصر ، قائل زعيم حركة العرب نصر بن شبث وهزمه وقبض عليه وأرسله إلى المأمون . وكان عبد لله من طراز أبيه طاهر بن الحسين في المقدرة السياسية والمهارة الحربية ، فقد استمع لنصائح أبيه التي ضمنها كتابه المقدرة السياسية والمهارة الحربية وأساليب الإدارة .

والتفت عبد الله بن طاهر إلى فتن المرب في مصر ، وكان أخطر ما واجهه من مشاكلهم ، مسألة مهاجري الأنداس الذين كانوا قد ثاروا في وجه الحسكم ابن هشام الخليفة الأموى في الأندلس ، فأمر بنفيهم من الأندلس فرجوا منها آلافا إلى فاس بالمغرب الأقصى ، مم يموا بعد ذلك شطر مصر وهاجوا الأسكندرية ودخلوها ، فتعدى لهم عبد الله بن طاهر والى مصر ليحملهم على الخروج، فطلبوا إليه أن يمدهم بالمال والسلاح و يرحلوا إلى جزيرة كريت فأجابهم الوالى إلى طلبهم ، وساروا من الأسكندرية إلى تلك الجزيرة وغلبوها على أمرها وكان ذلك سنة ، ٢١ هـ و يعدهذا التاريخ بدء دخول العرب والإسلام في كريت.

ولكن الفتن عادت إلى مصر بعد رحيل عبد الله بن طاهر عنها عقب تعيينه والياً على خراسان ، فتقدم المبتصم بنفسه إلى مصر لإخاد ثوراتها ومعه أربعة آلاف جندى ، فقضى على الفتنة وقتل زعماءها ، وعاد إلى الشام ، ولكن الفتنة لم يقض عليها نهائياً بخروج المعتصم ، بل عم السخط البلاد وبلغ من خطورة الحالة في مصر ، أن حضر المأمون إليها بنفسه سنة ٢١٧ه . ولبث في مصر أكثر من شهر ، وعاد إلى بغداد ، بعد أن قضى نهائياً على هذه الفتنة ، وارتكب

فى سبيل ذلك كثيراً من أعمال الاضطهام والعسف، ودفعه إلى ذلك إساءته الظن بكل العرب وتقريبه للفرس دون سواهم.

## عەرقة المأمون بالبيرنطبين :

في عهد الأمين ، لم تقع حروب بين الدولتين العباشية والبيزنطية ، لانشغاله بالفتن الداخلية . أما في عهد المأمون ، فقد عادت المشادة بين الدولتين إلى أشد مماكانت عليه في عهد الرشيد ، فقد لجأ كل من المأمون والإمبراطور البيزنطي تيوفلس Theophilas إلى الجيل السياسية ، بأن شجع كل منهما الثائرين على خصمه . فإن المأمون شجع توماس الصقلبي الذي ثار في آسيا الصغرى على الإمبراطور ، لا بالمال والرجال فحسب ، بل بالعمل على تتويجه إمبراطوراً على الدولة البيزنطية نفسها ، ولكن سرعان ما انكشف تدبيره ولم يتم له ماأراد. واتبع الإمبراطور هذه السياسة نفسها تحو الخليفة ، فجعل بلاد الروم موثلا للخرمية أتباع بابك الخرمى الفارسي الذي سار سنة ٢٠١ ﻫ على المأمون واعتصم بالأقاليم الجبلية الشمالية الشرقية في منطقة حران شمال الشام واستقل عن الدولة العباسية إثنتين وعشرين سنة (٢٠١ ـ ٢٢٣ هـ)، نشر خلالها مذهبه في الإباحية (١٠). إلا أن إمبراطور الروم سئم في النهاية هذه المحاولات السياسية ، وعرض على المأمون الهدنة فرفضها وطمع في فتح القسطنطينية نفسها ، وخرج بنفسه لقتال الرَّوم في سنة ٢١٨هـ، وألكن وفاته حالت بينه و بين تنفيذ مااعتزمه .

# بوراد زوجة المأمود :

بعد أن استقر الأمر للمأمون فى بغداد ، أسند الوزارة إلى الحسن ن سهل وطلب الزواج من ابنته بوران ، فرحب الوزير بهذه المصاهرة . ولما زار المأمون

<sup>(</sup>١) حسل إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي ج ٤ ص ١٨٩٠ .

وزيره الحسن بن سهل ايزف إلى ابنته بوران ، ركب من بغداد زورة حتى وصل إلى باب الحسن ، وكان يصحبه ابنه العباس فتلقاه الحسن خارج عسكره في موضع اتخذه على شاطىء دجلة ، وكان وصول المأمون وقت المغرب في شهر رمضان سنة ٢١٠ ه ، فأفطر هو والحسن والعباس . وفي الليلة الثالثة تزوج المأمون ، بوران وزفت إليه في مدينة في الصلح بالقرب من بغداد ، فلما جلس معها نثرت عليها جدتها ألف درة كانت في صينية ذهب ، وجمع المأمون تلك الدرر في الآنية ووضعها في حجرها ، وقال : هذه غلتك ، فاسألي حوائجك ، فأمسكت ، فقالت لها جدتها : كلى سيدك واسأليه حوائجك ، فاسألي حوائجك ، فأمسكت ، فقالت لها جدتها : كلى سيدك واسأليه حوائجك فقد أمرك ، فسألته الرضا عن إبراهيم بن المهدى فقال : قد فعلت ، وسألته الإذن لأم جعفر في الحج فأذن لها ، وتزوجها في نفس الليلة ، وأوقد في تلك الليلة شعة عنبر، فيها أربعون مناً .

و بذل الحسن بن سهل على زفاف ابنته للمأمون كثيراً من الأموال ، حتى لقد قدر بعض المؤرخين نفقات الزواج بخمسين مليون درهم ، وأسرف في هذا الزواج ونثر من الأموال مالم ينثره وما لم يفعله ملك في جاهلية أو إسلام . ذلك أنه نثر على الماشميين والقواد والـكتاب بنادق مسك ، فيها رقاع بأسماء ضياع وأسماء جوارى وصفات دواب وغير ذلك ، فـكانت البندقية إذا وقمت في يد الرجل فتحها فقرأ ما فيها فيجد على قدر إقباله وسعوده فيها ، ونثر بعد ذلك على سائر الناس الدنانير والدراهم ونوافج المسك و بيض المنبر . وأنفق على المأمون وقواده وعلى جميع أصحابه ، ومن كان معه من جنوده أيام مقامه عنده وعلى المحرب والخدم والملاحين وكل من ضعه العسكر من تابع ومتبوع مرتزق عنده ، فلم يكن أحد من العاس بشترى شيئا في عسكر المأمون (1).

<sup>(</sup>۱) المسعودي: مروج الذهب. ج٣ س ٣٣٠.

## النهضة العلمية في عهر المأمود :

كان عصر المأمون من أزهى عصور العلم فى الدولة العباسية : لميل المأمون نفسه إلى تحصيل العلوم والمعارف ونشر المعرفة بين أفراد الأمة الإسلامية ، وقد تجلى ذلك فى إمداد « بيت الحكمة » فى بغداد الذى وضع أساسه الرشيد بالكتب فى مختلف العلوم والفنون ، مما جلبه من بلاد الهند والروم والفرس وغيرها ، حتى أصبح أشبه مجامعة علمية ، تحوى داراً للكتب ، مجتمع فيه العلماء للترجمة والتأليف والدرس ، و به أما كن خاصة للنساخين لنسخ الكتب لأنفسهم ولنيرهم بأجور معينة ، وأشرف عليه موظف عرف باسم « صاحب بيت الحكمة » ، كان الخلفاء بختارونه ممن اتصف بسدمة العقل والأمانة العلمية (١).

وكان المأمون مثقفا ثقافة فارسية ، لأن أمه كانت فارسية ، وكان يميل إلى حرية الفكر والبحث ، مما دفعه إلى إيجاد « مجالس المناظرة » حتى يتمكن عن طريقها من إزالة الخلاف بين العلماء فيا يدلون به من آراء علمية . فقد روى عن القاضى يحيى بن أكثم أنه قال : أمرنى المأمون عند دخوله بغداد أن أجع له وجوه الفقهاء وأهل العلم من بغداد ، فاخترت له من أعلامهم أربعين رجلا وأحضرتهم ، وجلس لهم المأمون ، فسأل عن مسائل ، وأفاض فى فنون الحديث والعلم . فلما انفض المجلس الذي جملناه للنظر فى أمر الدين ، قال المأمون : يا أبا عمد . . . إنى لأرجو أن يكون مجلسنا هذا ـ بتوفيق الله وتأييده ـ سببا لاجتماع هذه الطوائف على ما هو أرضى وأصلح للدين » .

كان المأمون يجلس للمناظرة يوم الثلاثاء من كل أسبوع ، يقول المسعودى :

<sup>(</sup>١) قضى هولاكو زعيم التتار علىهذه المسكنية ، عند إغارته سنة ٥٦٠ه (١٢٠٨) على بغداد وتخريبها .

« فإذا حضر الفقهاء ومن يناظره من سائر أهل المقالات أدخلوا حجرة مفروشة ، وقيل لهم : أنزعوا أخفافكم ، ثم أحضرت الموائد ، وقيل لهم : أصيبوا من الطمام والشراب وجددوا الوضوء ومن خُفه ضيق فلينزعه ، ومن ثقات عليه قلنسوته فليضمها . فإذا فرغوا أتوا بالمجامر فبخروا وطيبوا : ثم خرجوا فاستدناهم حتى يدنوا منه ، ويناظرهم أحسن مناظرة وأنصفها وأبعدها من مناظرة المتجبرين ، فلا يزالون كذلك إلى أن تزول الشمس ، ثم تنصب الموائد الثانية فيطعمون وينصرفون، قال: فإنه يوما لجالس إذ دخلعليه على بنصالح الحاجب فقال يا أمير المؤمنين ، رجل واقف بالباب عليه ثياب بيض غلاظ مشمرة ويطلب الدخول للمناظرة ، فقلت : إنه بعض الصوفية فأردت بأن أشير أن لا يؤذن له ، فبدأ المأمون فقال: ائذن له ، فدخل عليه رجل عليه ثياب قد شمرها ونعله في يده ، فوقف على طرف البساط فقال : السلام عليكم ورحمة الله ، فقال المأمون : وعليك السلام، فقال: أتأذن في الدنو منك ؟ قال: إدن فدنا ، ثم قال: إجلس ، فجلس مُم قال أنأذن في كلامك ؟ فقال: تكلم بما تعلم أن لله فيه رضا ، قال . أخبرني عن هذا المجلس الذي أنت قد جلسته أباجتماع من المسلمين عليك ورضا منك أم بالمبالغة لهم بالقوة عليهم بسلطانك ؟ قال لم أجلسه باجتماع منهم ولا بمغالبة لهم ، إنما كان يتولى أمر المسلمين سلطان قبلي ، أحمده المسلمون إما على رضا و إما على كره ، فعقد لي ولآخر معى ولاية هذا الأمر بعده في أعناقٍ من حضره من المسلمين ، فأخذ على من حضر بيت الله الحرام من الحاج البعيد لى ولآخر معى ، فأعطوا ذلك إما طائمين و إما كارهين ، فمضى الذي عقد له معي على هذا السبيل التي مضى عليها ، فلما صار إلى علمت أنى أحتاج إلى اجتماع كلة المسلمين في مشارق الأرض ومفارمها على الرضا، ثم نظرت فرأيت أني مق تخليت عن المسلمين اضطرب حبل الإسلام وانتقصت أطرافه وغلب الهرج والفتنة ووقع التنازع، فتعطلت أحكام الله سبحانه وتعالى ، ولم يحج أحد بيته ، ولم يجاهد في سبيله ، ولم يكن له سلطان يجمعهم و يسوسهم ، وانقطعت السبل ، ولم يؤخذ لمظاوم من ظالم ، فقمت بهذا الأمر حياطة للمسلمين ، ومجاهدا لعدوهم ، وضابطا لسبلهم ، وآخذا على أيديهم ، إلى أن يجتمع المسلمون على رجل تتفق كلمتهم على الرضا به ، فأسلم الأمر إليه وأكون كرجل من المسلمين . . . » (1)

أشتغل الناس في عهد المأمون بملوم الدين والحديث ، وظهر المجتهدون الذين يحاولون تفسير ما هو محل الاختلاف ، واجتهد المأمون في بحث مسألة القرآن وخلته، وعقد لهذا الغرض مجالس للمناظرة، يتناقش فيها في حضرته العلماء من القضاة والمحدثين، وكثر الجدل والنقاش في هذه المسألة، بعد أن بعث المأمون فى سنة ٢١٨ هـ إلى إسحق بن إبراهيم بن مصعب كتابا مطولًا يقيم فيه الدليل على صحة الرأى الذى ذهب إليه الممتزلة في القول بأن القرآن مخلوق ، أي أن كلام الله سبحانه وتعالى ليس قديما ، و يتوعد في هذا الكتاب كل من يخالف القول بذلك من الموظفين بإقالته من وظيفته . ونما جاء في هذا الكتاب : ﴿ قد عرف أُمير المؤمنين أن الجمهور الأعظم والسواد الأكبر من حشوة الرعية وسفلة العامة ، ممن لًا نظر له ولا روية ولا استضاءة بنور العلم و برهانه ، أهل جهالة بالله وعمى عنه وضلالة عن حقيقة دينه ، وقصور أن يقدروا الله حق قدره و يعزفوه كنه معرفته و يفرقوا بينه و بين خلقه ، ذلك أنهم ساووا بين الله و بين خلقه و بين ما أنزل من القرآن على أنه قديم لم يخلقه ولم يخترعه . . . فاجمع من بحضرتك من القضاة واقرأ عليهم كتاب أمير المؤمنين وامتحنهم فيما يقولون واكتشفهم عما يعتقدون في خلق الله القرآن و إحداثه وأعلمهم أنى غير مستعين في عملي بمن لا يوثق

وظهر فى عهد المأمون جماعة من كبار العلماء على رأسهم ابن الهزيل وابن سيار والجاحظ وغيرهم من رؤساء الاعتزال ، وهؤلاء تعمقوا فى بحث مسألة خلق

<sup>(</sup>١) المسعودي: مروج الذهب ج٣ ص ٣٤٧ - ٣٤٣.

القرآن ليصلوا هل هو قديم أم حادث ، وليثبتوا أن ما وصل إليه المأمون من أن القرآن مخلوق هو الصحيح ، وتناولوا بالبحث صفات الله سبحانه وتعالى ووصلوا فيا وصلوا إليه أن الله لا يرى جهرة يوم القيامة .

وتناقش العلماء في تلك المجالس في مسألة الخلافة ومن يستحقها شرعا بعد الرسول عليه السلام وعمد العلماء إلى حص الناس على عدم ذكر معاوية بالخير، وعلى تحبيذ القول بأن عليا هو خير الناس بعد النبي ولم يصادف المأمون شيئاً من النجاح في محت هذه المسائل وفيا وصل إليه من نتائج، فقد عاب الناس عليه تدخله في الأمور الدينية البحتة وتقضيله عليا بن أبي طالب على سائر الخلفاء الراشدين واعترافه بأحقية العلويين في الخلافة حتى جعل ولاية العهد لعلى الرضا، مما أساء إلى العباسيين.

ويظهر أن المأمون كان يرمى من عقد هذه الاجتماعات أن يصل إلى الاتفاق على رأى واحد فى مسألة خلق القرآن وموضع الخلافة حتى تتفق كلمة الأمة فى تلك الأمور ، التى كانت مصدر شقائها و بلائها ، واكن لم يكتب له التوفيق فيا رمى إليه (١).

ونهض المأمون 'بالبلاد نهضة علمية جديرة بالتقدير والإمجاب، فقد اهتم محركة الترجمة من اللغات الأخرى وخاصة اليونانية والفارسية إلى اللغة العربية. وقويت تلك الحركة بفضل تشجيعه للعلم و بما بذله من الأموال الضخمة في هذا السبيل. وأرسل لذلك البعوث إلى القسطنطينية، لنقل ما فيها من الكتب إلى العربية، ورحل كثير من العلماء إلى بلاد الدولة البيزنطية، ومن بينهم حنين بن العربية، ورحل كثير من العلماء إلى بلاد الدولة البيزنطية، ومن بينهم حنين بن العربية، وأحضروا السكتب الفريدة في الهندسة والموسيقي والطب (٢٠)، و بعث المأمون في طلب كتاب أرسطاطاليس في الفلسفة على وجه السرعة. وممن مهر

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي جـ ٢ ص ٧٥٧ .

<sup>(</sup>٢) ابن النديم: كتاب الفهرست من ٣٣٩ – ٣٤٠ .

من العلماء في عصر المأمون في الترجمة إلى العربية : بختيشوع ، والحجاج بن مطر وثابت بن قرة ، وذلك عدا حنين بن إسحق . ووجد بين العرب أنفسهم كثير من العلماء ألفوا كتباً هامة في العلوم الفلسفية ، وعلى رأسهم الكندى ، وحذا في تأليفه حذو أرسطو ، وترجم كثيرا من كتب الفلسفة وأوضح ما فيها من النقط الغامضة .

# تفربر المأمود :

توفى المأمون سنة ٢١٨ ه في شمال مدينة طوس بالحي ، وذلك أثناء رحيله لفتح القسطنطينية ، وهو في الثامنة والأربعين من عره ، بعد حياة حافلة بجلائل الأعمال ، فقد كان أديبا ، عالما ، شجع العلم ، وقرب الأدباء ، وأغدق عليهم الهبات حتى عد عصره من عصور الأدب الزاهرة في الإسلام . كما اتصف بكثير من الصفات الحيدة ، فقد كان يكره الانتقام من أعدائه و يميل إلى المفو عند المقدرة فقد عفا عن إبراهيم بن المهدى الذي جلس على كرسى الخلافة نحواً من سنتين أقلق خلالها خلافة المأمون .

وكان المأمون من الخلفاء الذين عرفوا بالكرم ، فقد أمر بمنح وزيره الحسن ابن سهل والد زوجته السيدة بوران عشرة آلاف درهم وأطلق له خراج فارس وكور والأهواز مدة من الزمن . ولما أراد أن يصعد فى دجلة إلى مدينة السلام قال للحسن بن سهل : حوائجك يا أبا الحسن ، قال : نعم يا أمير المؤمنين ، أسألك أن تحفظ على مكانى من قلبك ، فإنه لا يتهيأ لى حفظه إلا بك . فقال فى ذلك الشعراء فأكثروا وأطنب الخطباء وتكلموا . ومما استظرف مما قيل فى ذلك من الشعر ، قول محمد بن حازم الباهلى :

بارك الله للحسن ولبوران في الختن يا إمام الهدى قد ظفر ت ولكن ببنت من

فلما نمى هذا الشعر إلى المأمون ، قال : والله ما ندرى خيراً أراد أم شرا<sup>(۱)</sup>.
وعرف عن المأمون أنه رغب فى أن تستمر الخلافة العباسية من بعده
فى اتباع آرائه ومعتقداته التى نادى بها فى خلافته ، فقد أومى خلفه إسحق
ابن هارون الرشيد الذى تولى الخلافة وتلقب بالمعتصم ، بأن يطارد القائلين بعدم
خلق القرآن ، وأن يحسن معاملة العلويين .

اتصف المأمون بالنفلة وعدم تقدير العواقب ، فقد ابث السنوات الأولى من حكمه في خراسان ، وكان الأوفق أن يمجل بالخروج إلى بغداد ، ولـكن غلب عليه الفضل بن سهل ذو الرياستين واحتبسه في خراسان وجعله شبه سجين بها تقضى الأمور دونه ولا يطلع إلا على ما يسمح به الفضل ، حتى فسِد أمر المغرب وقامت الفتن في كل الأنحاء : فتنة نصر بن شبث ومن تبعه من الأعراب ، وفتنة العلويين أو الطالبيين بزعامة أبي السرايا وعجز الحسن بن سهل أمير العراق عن مكافحتهم ، وما صحب الفتن العربية والعلوية من الشوائب . وأعجب من ذلك وأقطع في الدلالة على إغفال المأمون أحوال البلاد ، أن هرثمة بن أعين حين عزم مخلصاً على أن يطلع المأمون على مجرى الأحوال ودرجة انتشار الفساد عنى البلاد ، تمكن الفضل بن سهل والحسن بن سهل من أن يكيدا له ادى المأمون حتى أمر بقتله . وهذا يبين لنا أنه رغم تقدير ما اتصف به هذا الخليفة من الكرم والميل إلى العفو ومن الإقبال على العلم وتكريم العلماء ، فقد أُخذ عليه استثثار بعض الشخصيات ، بمن عرف عنها الجور والمسف ، بالنفوذ والسلطان ، وذلك أفسد على المأمون إدارة الدولة في حزم وعزم ، يمكناه من القيام بأعمال الإصلاح التي كانت البلاد ترجو أن تتم في عهده .

<sup>(</sup>١) أحمد بن ظاهر بن طيفور : كتاب تاريخ بفداد س ٢٠٦ - ٢١١ .

# ٨ – المتهم

#### 117 - VYY = - YYV - YIA

بويع المعتصم بن الرشيد يوم وفاة أخيه المأمون فى ١٩ رجب سنة ٢١٨ هـ وهو فى غزوته الأخيرة لبلاد الروم ، ورفض الجند أن يقدموا له الطاعة فى مبدأ الأمر وأرادوا تولية العباس بن المأمون ، ولكن العباس أسرع إلى مبايعة عمه بالخلافة احتراماً لوصية أبيه فحذا الجيش حذوه بعد ذلك .

سار المعتصم على سياسة أخيه المأمون ، فى حمل الناس على القول جناتى القرآن ، فقد أوصاه المأمون قبل وفاته بقوله : « يا أبا إسحق ( المعتصم ) أدن منى ، واتعظ بما ترى ، وخذ بسيرة أخيك فى القرآن (١) . وزاد على ذلك أن ألحق الأذى بكل من يعترف بغير ذلك من العلماء وأهل الرأى ، فأهان أحمد بن حنبل إهانة بالغة وسجنه (٢) ، وأصبح كل عالم أو قاض هَدَفا لأن يضرب بالسياط والتعذيب إذا لم يأخذ برأى المعتزلة فى القول بخلق القرآن .

### سياسية إزاء العلوبين :

تابع المعتصم إزاء العلويين نفس سياسة الشــــدة ، التي تبعما الخلفاء العباسيون قبله عدا المأمون . فقد تخلص المعتصم من محمد الجواد بن على الرضا الذى كان المأمون قد زوجه ابنته أم الفضل ، حتى لا تحدثه نفسه بالمطالبة بالخلافة على

<sup>(</sup>۱) الطبری ج ۱۰ ص ۲۹۶ .

<sup>(</sup>٢) كان لتمسك ابن حنبل أحد كبار المحدثين برأيه في القرآن ، وقوله إنه كلام اقة ،

فلا هو قديم ولا مخلوق ، أكبر الأثر في علو شأنه بين الناس واحترام العلماء والمحدثين له ، واضطر المعتصم بعد أن كان قد أمر بحبسه أن يفرج عنه ويسترضيه للرأى العام -

أساس: أن أولاده من سلالة المأمون، وأن أباه عليا الرضا قد ولاه الخليفة المأمون العهد قبل وفاته و بذلك تؤول الخلافة إليه بعد وفاة أبيه (١) . كذلك خرج محمد بن القاسم بن على بن عمر بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب على الممتصم، وكان قد علم أن الخليفة يضمر له الشر، ورحل عن المحكوفة إلى خراسان، حيث انضم إليه خلق كثير وحارب جيوش الخليفة فى عدة مواقع، إلا أن عبد الله بن طاهر والى خراسان قبض عليه وأرسله إلى المعتصم فحبسه في سامرا حتى مات، و يزعم أتباعه أنه حى لم يمت وأنه المهدى المنتظر، وأكثر هؤلاء بناحية الكوفة و بلاد طبرستان وجبال الديلم (٢).

## اعتماده على الأزاك :

اعتمد المعتصم لأول مرة فى تاريخ العباسيين ، اعتماداً كلياً على الأتراك ، بعد أن كان اعتماد من سبقه من الخلفاء على الفرس ، ولا عجب فى ذلك إذ كانت أمه تركية : فأسقط العرب من ديوان العطاء ، وأهمل العنصر العربى والفارسى معاً ، وأسند إلى الأتراك مناصب الدولة ، وكان المعتصم يرى أن دولته الواسعة لابد أن يقوم بحراستها جيش قوى ، فاستكثر من الأتراك ، وكانوا يجلبون من أسواق الرقيق فى بلاد ماوراء النهر ، وأتخذ من حسن هندامهم وجمال منظرهم وشجاعتهم وتمسكهم بأهداب الإسلام ، سبباً للاعتماد عليهم : فولاهم حراسة قصره ، وأسند إليهم أعلى المناصب ، وقلاهم الولايات الكبيرة ، وخلع عليهم الهبات والأرزاق وآثرهم على الفرس والعرب فى كل شى و (٢).

أَخَذَ هُؤُلاء الأَثْرَاكُ ، الذين كانوا بعيدين عن الحضارة والعلم ، يندمجون

<sup>(</sup>۱) المسعودي : مروج الذهب ج ۲ ص ۳٤۸ .

<sup>(</sup>۲) الطبری ج ۱۰ س ۳۰۹ ، المسعودی : نفس المصدر والجزء س ۳۶۸ – ۳۶۹.

<sup>(</sup>٣) حسن إبراهيم وعلى إبراهيم : النظم الإسلامية س ٢٩٩ .

فى طبقات الأمراء المثقفين: فتعلموا العربية، ووقفوا على أحكام القرآن، ودانوا بالإسلام، ودرسوا العلوم والآداب، وكان كل من يصل منهم إلى مرتبة خاصة من التهذيب والتثقيف يتولى المنصب الذى يتناسب مع كفايته ومواهبه، ومن ثم تمكن كثير منهم من الوصول إلى أعلى المراتب، فاند مجوا فى سلات البلاط وتقلدوا ولاية الإمارات، وعظم نفوذهم واشتد، حتى أصبح فى أيديهم تولية الخليفة وعزله أو حبسه ونفيه أو قتله، وما لبث عددهم أن زاد حتى أربى على الخليفة وعزله أو حبسه ونفيه أو قتله، وتدللوا على الخليفة حتى ألبسهم حلل الخسين ألفا(۱). ، فقويت شوكتهم، وتدللوا على الخليفة حتى ألبسهم حلل الخيباج والمناطق المذهبة والحلى . فداخلهم الفرور وارتكبوا كثيرا من أعمال المسف والشدة، حتى أنهم كثيراً ما آذوا السكان وداسوهم بخيولهم فى الأسواق والعارقات، مما أثار غضب العامة وحنقهم عليهم.

وكانت نتيجة إهمال المعتصم الدرب واستمانته بالأتراك و إجزاله العطايا لهم دون غيرهم، أن دب في نفوس العرب دبيب الغيرة والحسد، وقام عجيف القائد العربي بثورة على قواد الترك الذين أساءوا معاملة العرب، بل عزم على التخلص من المعتصم نفسه، وأغرى العباس بن المأمون بالخروج على عمه والمطالبة بعرشه، واشترك قواد العرب في هذه المؤامرة واتفقوا على قتل المعتصم، إلا أن خبر هذه المؤامرة قد تسرب إلى المعتصم، فمنع الماء عن العباس حتى مات ولحق به عجيف (٢). وثار العرب على المعتصم في بلاد الشام، كما أثار الأكراد الفتنة ضده في الموصل، ولكن هذه الثورات باءت بالفشل في مهدها، على أن المعتصم بعد أن تمكن من إقصاء قواد العرب والفرس تدريجياً وأسقطهم من ديوان العطاء وقع في أيدى الأتراك، وهؤلاء كانت الرغبة في انتزاع السلطة من الخليفة قد

Gibbon: Decline and Fall of the Roman Empire,.Vol.IV, (1) P. 47

<sup>(</sup>۲) الطبرى ج ١٠٠ س ٣٤٤٠ . حسن ابراهيم حسن : تاريخ لإسلام السياسي ج ٢ س٧.

تفابت على نفوسهم ، إذ لم يكونوا جادين فى إخلاصهم للخليفة ، وفى سبيل ذلك علوا على حصر السلطة فى أيديهم . وعد عهد خلافة المعتصم وخلافة الواثق من بعده ، فترة انتقال إلى حكم الأتراك الفعلى فى بغداد ، وسلطان الخلفاء الإسمى منذ وفاة الواثق ، واتضح بجلاء فى العصر العباسى الثانى خطر اعتماد العباسيين على الأتراك .

#### سامرا:

لم يكن بد من أن يعمل المعتصم على تلافى الشرقبل وقوعه ، بعد أن استفحل خطر الارتزاق ، وأثاروا سخط العامة وآذوا أهل بغداد . لذلك عول على اتخاذ موضع يبنى فيه مدينة جديدة ، تسع جنده من الأتراك ، فبنى في سنة ٢٢١ همدينة سامرا التي عاشت حوالي الستين عاما .

وهكذا بنيت سامرا شرقى نهر دجلة ، على مسيرة ثلاثة أيام من بغداد ، وتبعد عنها ستين ميلا من الشمال ، وتقع فى مكان طيب الهواء جيد التربة . يسهل منه الوصول إلى بغداد براً و بحراً ، وشيد فى طرفها مسجداً جامعا للمسلمين ، وأفرد سوقا لأرباب الحرف والصناعات ، ونقل إلى حاضرته الجديدة الأشجار والثمار وغرس الحداثق والبساتين ، وشيد المتنزهات ، وأقام المبانى الشاهقة والقصور الفخمة التى قيل إن عددها بلغ سبعة عشر قصراً (١) .

أصبحت سامرا مدينة عامرة زاهرة ، حتى سميت « سر من رأى » . وصفها ابن المعتز بقوله : ﴿ إنها معشوقة السكنى ، حبيبة المثوى ، كوكبها يقظان وجوها عريان ، حصاها جوهر ، ونسيمها معطر ، وترابها مسك أذفر ، يومها غداة ، ونيلها سحر ، طعامها هنى ، وشرابها مرى ، تاجرها مالك ، وفقيرها فاتك » . ووصفها الحسين بن الضجاك فقال :

<sup>(</sup>١) ياقوت : معجم البلدان ، لفظ سامرا.

سر من رآ أسر من بغداد فاله عن بعض ذكراها المعتاد جنداً مسرح لها ليس يخلو أبداً من طريدة وطراد ورياض كأيما نشر الزه رعليها مجد الأبراد وأذكر المشرف المطل من الة ل على الصادرين والوراد (١) خال من اله أبد منات المستخالة من اله أبد منات المستخالة من الهادرين المدارين والوراد (١)

وظلت مدينة سامرا في أوج عظمتها ، محتفظة برونقها وبهائبها منذ بنائها سنة ٢٢١ه إلى نهاية خلافة المعتضد ، فانتابها الخراب والدمار ، بعد أن تقوضت معالمها عام ٢٨٩ ه ، حتى كان الناظر إليها يستوحش منها « بعد أن لم يكن في الأرض كلها أحسن منها ولا أجمل ولا أعظم ، ولا آنس ولا أوسع ملكا منها فسبحان من لا يحول ولا يزول » .

ومنذ ذلكِ الحين ، أطلق عليها « ساء من رأى » ، ثم اختصر فقيل « سامرا » ، يقول ابن المعتز :

> قد أقفرت سر من رآ وما لشيء دوامُ فالنقض يحمل منها كأنها آجام ماقت كما مات فيل تسل منه العظام

> > النحل الدبذية: البابكية والمجوسية :

في عهد المعتصم ، ظهرت بجلاء خطورة الحركة التي قادها منذ عهد المأمون الرجل الفارسي بابك الخرمي (٢٠) ، الذي اعتصم بالأقاليم الجبلية الشمالية الشرقية في منطقة حران منذ سنة ٢٢١ ه وحصنها ، فقد ادعى بابك أن روح حاويدان

<sup>(</sup>١) ياقوت معجم البلدان .

<sup>(</sup>٢) المقدسي: البدء والتاريخ جـ ه س ١٣٤.

قد حلت فيه ، وجاويدان كان زعيما نسب إليه أتباعه صفات الألوهية ، وزاد بابك على ذلك أن نشر مبادى، الإباحية وأخذ في العبث والفساد وجنح إلى الوحشية والفوضى ، وكلها من تعاليم المجوس ، كما أن هذا الرجل كثيراً ما أثار البيزنطيين على الدولة العباسية وعقد محالفات مع الروم ضد الدولة ، ولذا تمكن من المقاومة مدة طويلة ، وساعده على ذلك أيضاً أن المأمون كان مشغولا بالقضاء على الفتن الداخلية فى أنحاء البلاد و بقةال البيزنطيين . ولكن المعتصم دفع كل قواتالدولة للقضاء على بابك ، وعهد بذلك إلى الإفشين قائد الخليفة ، الذي حاصره مدة طويلة في مكمنه في حران ، ثم أطبقت جيوشه عليه واضطرت بابك إلى التسليم وحاول الفرار ، ولـكن قبض عليه وسيق إلى سامرا ، حيث لاقاء المعتصم هو ومن حمل معه من الأسرى ، وقتل بابك أشنع قتلة وطيف برأسه فى الأفطار ليكون عظة لمن يحاول أن يقوم بمثل حركته ، وكافأ الخليفة قائده الإفشين ، فعقد له على السند وأدخل عليه الشعراء يمدحونه . وقضى بذلك على حركة كانت ستصبح خطراً جسيما على كيان الدولة ، وخاصة أمها كانت ترمى إلى التحرر من كل نظام اجتماعي والعودة إلى الإباحية .

وظهر فى زمن المعتصم ، فى إقليم طبرستان ، رجل يعرف باسم « مزيار المجوسى » . وحدث خلاف بين مزيار و بين عبد الله بن طاهر والى خراسان ، فإن مزيار كان لا يؤدى الأتاوة المفروضة على إقليمه لعبد الله بن طاهر ، باعتبار أن طبرستان خاضعة من الفاحية الإدارية لخراسان ، بل كان يؤديها للخليفة المعتصم مباشرة متخطيا والى خراسان ، وكان المعتصم بدوره يرسلها لهذا الوالى . وانتهز الإفشين قائد المعتصم تلك الفرصة ، وعمل على اتساع هوة الخلاف بين عبد الله بن طاهر ومزيار ، وكان الإفشين بعد ولائه المجيد فى واقعة عمورية وانتصاره على البيزنطيين وقضائه على بابك الخرى وتقدير المعتصم له بعد هذه الخدمات ، قد علا صيته وزادت مطامعه ، فعمل على أن يتولى إمرة بعد هذه الخدمات ، قد علا صيته وزادت مطامعه ، فعمل على أن يتولى إمرة

خراسان بدلا من واليها. لذلك كاتب مزيار سراً ، وحرضه على عبد الله بن طاهر ، وانتهى الأمر بقطع الأناوة التي كان يدفعها مزيار . وكان من نتيجة ذلك العمل أن ابن طاهر حارب مزيار بأمر المعتصم . ورغب الإفشين في أن يتولى قيادة الحملة ضد مزيار ، توصلا إلى غرضه في عزل ابن طاهر عن خراسان ، ولكن ابن طاهر استطاع بواسطة قواده الآخرين القضاء على مزيار وقبض عليه وأرسله إلى المعتصم . وهناك أفشى مزيار إلى الخليفة أمر الرسائل التي بعث بها الإفشين إليه يحرضه فيها على الخليفة ووالى خراسان . وعلى أثر ذلك تنكر المعتصم الإفشين وأمر بحبسه ، وعقد له بعد ذلك مجلسا لحاكمته ، وكان ذلك في سنة ٢٠٥ ه وتولى أمر محاكمته محمد بن عبد الملك الزيات وزير المعتصم وأحد شخصيات العباسيين البارزة . وانتهت المحاكمة بإعادته إلى السجن ، وظل به حتى مات سنة ٢٢٦ هِ ثُمُ أُحرِق بالنار(١) . ووجدت في حوزته عدة أصنام و بعض كتب المجوس التي تشرح ديانتهم ، واتضح أنه كان يسر المجوسية ويظهر الإسلام . وبذلك يتصل تاريخ حياته بموضوع النحل الدينية القديمة التي ترجع في أساسها إلى الفرس وحاولت الظهور في عهد العباسيين ، وهي في عهد المعتصم تتعلق بمُحاولة نشر الإِباحية كاظهر في حركة بابك الخرمي وبنشر المجوسية التي كان يعتنقها سراً الإفشين وافتضح أمره (٢).

### علاقته بالدولة السرِّلطة :

فى زمن المعتصم ، عادت الملاقات بين الدولة المباسية والدولة البيزنطية إلى أسوأ مماكانت عليه . ولكن المعتصم كان بعيد النظر ، فوجه كل همته إلى القضاء على فتنة بابك الخرمى أولا ، وانتهز الإمبراطور البيزنطى تلك

<sup>(</sup>۱) الطبری ج ۱۰ س ۳۹۵ -- ۳۲۷.

Muir: The Caliphate, pp. 518-519 (v)

الفرصة وأغار على مدينة زَبِطرة وأحرقها وأسر من فيها ، وعاث فساداً فى بعض الاد سورية ، وأعمل فيها السلب والنهب والتخريب والتقتيل ، حتى ثار الناس واستفاثوا . وكان المعتصم إذ ذاك قد قضى على بابك ، فسار إلى أنقرة فى جيش ضخم بقيادة الإفشين وأشناس وهزم الإمبراطور البيزنطى واستولى على أنقرة ، ثم عزم على تخريب مدينة عورية فى آسيا الصغرى ، وكان الإمبراطور تيوفلس قد نشأ فيها ، وعسكر المعتصم غربى دجلة ، حيث التف حوله جنده وعلى رأسهم نخبة من مشاهير قواده من الترك أمثال الإفشين وأشناس و بغا الكبير ، فعبمائة ألف مقاتل أو مائتى ألف فى رواية أخرى . وخرج بهذا العدد ، وتابع خسمائة ألف مقاتل أو مائتى ألف فى رواية أخرى . وخرج بهذا العدد ، وتابع السير فى أراضى آسيا الصغرى ، حتى وصل إلى عمورية سنة ٢٢٣ ه فحاصرها ، وأسرف فى قتل الأهلين ، حتى قيل إنه قتل ثلاثين ألقا من سكانها ، وتركها وأسرف فى قتل الأهلين ، حتى قيل إنه قتل ثلاثين ألقا من سكانها ، وتركها للنهب والسلب والنهام النيران لها من كل جانب ، أربعة أيام كاملة () .

ولما عاد المعتصم إلى سامرا ، بعد ذلك النصر الحاسم في عمورية ، احتفل باستقباله احتفالا باهراً ومدحه أبو تمام الشاعر المشهور ، بقصيدته التي مطلعها : السيف أصدق إنباء من الكتب في حَده الحد بين الجدواللعب(٢)

# تقرير المعتضم :

توفى المعتصم فى ربيع الأول سنة ٢٢٧ هـ، وهو نفس الشهر الذى مات فيه الإمبراطور البيرنطى تيوفلس عدوه القديم ، بعد أن حكم المعتصم البلاد حكما استبدادياً مقرونا بالعطف وحسن التدبير ، و بعد أن ثبت له أنه لم يكن بعيد النظر حين استخدم الأتراك ، فقد شكا منهم ومن تغلغل نفوذهم فى أخريات عهده .

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي ج ٢ س ٢٠٢..

<sup>(</sup>۲) ابن طباطباً: الفخرى ص ۲۱۰ — ۲۱۱ . السوطى : تاريخ الحلفاء ص ۲۲۳ .

وللمتصم من شخصيات المباسيين الجليلة ، تتمثل فيه روح الجندية ، فقد كان من أبرز صفانه : الصراحة وحب البساطة . وظهرت مقدرته الحربية في قضائه على الحرمية ، وعلى مزبار والإفشين ، وعلى البيزنطيين ، وتغلبت عليه الصفة الحربية حتى اشتهر بها .

# ۹ – الواثق ۲۲۷ – ۲۳۲ هـ = ۲۶۸ – ۲۶۷م

ولى الوائق الخلافة بعد أبيه المعتصم، وكانت أمه رومية. وشارك أباه في ميوله وآرائه الفلسفية وزاد عليه. وكانت تشوب إدارته مظاهر الضعف أحياناً والاستبداد أخرى ، فقد اشتد على كتاب الدواوين حين تبين له تفشى الرشوة والفساد بينهم ، واستولى منهم على مبالغ تتراوح بين أربعة عشر ألف دينار ومليون دينار .

وفى عهد الوائق، استمرت الحروب بين العباسيين والبيزنطيين، وسببها وجود جماعة من النصارى المتحنفين في آسيا الصغرى لا يرون عبادة الصور، في كانوا لذلك محل اضطهاد الحكومة البيزنطية مما دفعهم إلى الاحتماء بالخليفة الواثق والهجرة للالتجاء إليه ومعهم زعيمهم قريباس Karbeas ، وهؤلاء قاتلوا مع جند العباسيين ضد الروم ، وانتهى الأمر بهزيمة البيزنطيين والإمبراطور البيزنطى ميشيل الرابع هزيمة شائنة في سنة ٢٤٥ ه ، في عهد المتوكل الذي خلف الواثق على عرش الخلافة العباسية .

## سياسة إزاد مسأك خلق الفرآن :

غلا الوائق في نشر آرائه الدينية الخاصة بمسألة خلق القرآن ، جرياً على السياسة التي سار عليها أبوه. فأثار خواطر أهل بنداد بمـا دعاهم إلى

التآمر على حياته وعلى حكومته وكان أحمد بن نصر رأس هؤلاء الساخطين الدين أنكروا القول بخلق القرآن ، وحماوا على الوائق حملة شعواء ودعوا إلى عزله ، والتف حوله كثير من انصاره ، وعينوا يوما ينقذون فيه مؤامرتهم على أن يضربوا الطبل في الليلة السابقة لذلك اليوم . إلا أن الرجلين اللذين عهد إليهما تنفيذ هذا الأمر أكثرا من شرب الحر في تلك الليلة ، وأخذ الغريق الذي رابط على الجانب الشرق من الطبل ، فلم يجلهم أصابهم الذين في الجانب الغربي ، وكشف المؤامرة قبل أن يستفحل خطرها ،

وهقب ذلك ، قبض على أحمد بن نصر وأعوانه وسيقوا إلى الواتق في سَامِرًا قاعدة خلافته . وحياك الحد لهم الخليفة عبلسًا للمناظرة ، ولم يكترث لسألة الشغب الذي أحدثوه ولم وجهم على الخلافة ، بل اهتم بمناظره أحمد ابُّنَ المُصْرِ فِي مُسَالَة خَلِق الْقَرْآنِ ، فقال له ﴿ يَا أَلِحُدُ ! مَا تَقُولُ فِي القرآنَ . عَالَ : كَلَّامُ الله ، قال : أَعْمَارِقُ مِو ؟ قال : هو كلام الله . قال : فما تقول في ربك ، أتراه يوم القيامة ؟ قال إيا أمير المؤمنين ! جاءت الآثار عن رسول الله وصلى الله عليه وسلم أنه قال : أرون ربكم يوم القيامة كا ترون القبر . فقال الوائق لمن حوله : فما تقولون فيه أ فقال القامي عبد الرحن بن اسحق : جو حلال الدم ، وقال غيره : المقنى دمه يا أمير المؤمنين . ووافقه الحاضرون إِلَّا ابْنَ أَبِّي هِوَادَ قَاضَى القَصْاءَ ﴿ فَإِنَّهُ قَالَ : بِا أَمِيرِ المؤمنينِ ، كَافَرِ يستتاب لمل به عامة أو تغير عقل. وللكن الواثق دعا بالمسمِمامة \_ وهو سيف عَمْرُونِ مُعْدَى كُرِبِ الزيبدي [] \_ وضربه به على عنقه وحز رأسه وحله إلى بغداد وصلب ، ووضعت في أذنه رقعة فيها : هذا رأس السكافر للشرك الممال أحد بن نصر بن مالك عن قتله الله على بدى عبد الله حارون الإمام الواثق الله أمير المؤمنين ، بعد أن قام عليه الحجة في خلق القرآن ، ونقى (١) جمرو بن معدى كرب الزيادي : هو ذلك الفارس السربي الذي خاع صيت سيقه واشتراه الحليفة المهدى العباسي وورثه خلفاؤه .

(م ٧٧ - التاريخ الإسلاي العام)

التشبيه ، وعرض عليه التوبة ، ومكنه من الرجوع إلى الحق فأبى ، والحمد لله الذي عجل به إلى ناره وأليم عقابه (١).

#### . تفرير الواثق :

كان الواثق يعطف على أهل بيته ، ويتفقد أحوال الرعية ، أفرد في قصره مكانا للمناظرة والجدل ، ولذا أطلق عليه «المـأمون الأصغر » ، وشغف بالوقوف على آراء العلماء ، حتى أنه طلب من حنين بن اسحق أن يؤلف كتابا يُذَكَّر فيه الفرق بين الغذاء والدواء ، فأتمه وسماه «كَتَاب المسائل الطبيعيَّة ﴾ ، وعاش في أيامه الشاعر أبوتمام صاحب ديوان الحماسة ، الذي أجزل الوَّاثق المطاء له ولكثير غيره من الشعراء الذين زخر بهم عصره، فقد كان الوائق نفسه شاعراً يقول الشعر . ونبغ في عهــده الـكندى فيلسوف العرب ، ولجنين ابن اسحق في الطب ، واليعقو بي والبلاذري وأبو حنيفة الدينوري وهم من فطاحل المؤرخين . وكان الواثق يتقن فن الفناء والموسيقي إتقانا لم يسبقه إليه خليفة أو ابن خليفة ، وقد وضع بعض الأصوات والأنغام الجديدة . على أنه ينبغي أن نشير إلى أن حكم الواثق كان فترة ركود في تاريخ العصر العباليي ، إذْ جَعَلَ التركُ يشعرون بأهميتهم ويتدخلون في شئون السياسة ، حتى فتلح لهم باب التدخل في آخر مراحل السلطة وهي اختيار الخليفة ، فحكانت هذه سابقة جرت الويلات على المباسيين.

حكم الوائق الدولة العباسية أقل من ست سنين ، ولم يول عهده أحدا، وسئل في مرض الموت أن يومى بالخلافة لواده فلم يقبل ، وقال : لا أتحمل أمركم حياً وميتاً ، وتوفى سنة ٢٣٢ ه ، بعد أن أثار خواطر الأهالى : لتمسكه بهذه البدع الدينية . وتوغل العنصر التركي في الإدارة الحسكومية ، وكان ذلك من أقوى عوامل الحطاط الدولة العباسية وسقوطها في النهاية .

<sup>(</sup>۳) الطبري ۲۰ س۱۷ – ۱۸.

خلفاء العصر

|                                         | •                 |                      |          |
|-----------------------------------------|-------------------|----------------------|----------|
|                                         | صر العباسي الثانو | اليا – ال            |          |
|                                         | 10A - AEY = 1     | 707 - TTT            |          |
|                                         |                   | عصر العباسى الثاني : | نلفاء ال |
| السنوات الميلادية                       | أسماء الخلفاء     | السنوات الهجرية      | عدد      |
| . — — — — — — — — — — — — — — — — — — — | المتوكل           | 777                  | ١        |
|                                         | المنتصر           | 787                  | *        |
| 77.                                     | المسقعين          | 7£A                  | ٣        |
| NAT.                                    | المعتز            | 707                  | ٤        |
| A44                                     | المهتدى           | 700                  | 1        |
| <b>AV</b> •                             | المعتمد           | 707                  | , ٦      |
| <b>A47</b>                              | المتضد            | 474                  | ٧        |
| 4.4                                     | المكتني           | PAY                  | ٨        |
| <b>4.</b> A                             | المقتدر           | <b>44</b> 0          | •        |
| 477                                     | القاهر            | ***                  | ١.       |

الراض المتنى المستكفى

المطيع الطائع

القادر

346

-42/-

438

\*484

: **4 /** £

991

227

377

474

441

۱۳

1.2

١٥

17

| السنوات الميلادية | أسماء الخلفاء | السنوات الهجرية                         | عدد          |
|-------------------|---------------|-----------------------------------------|--------------|
| 1.41              | القائم        | 277                                     | ١٧           |
| 1.40              | القندى        | £7Y                                     | 14.          |
| 1.48              | المستظهر      | <b>. </b>                               | 19           |
| ALIA CONTRACTOR   | المسترشد      | 014.                                    | Y.           |
| . 1170            | الراشد أ      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 71           |
| 1187              | ,<br>المقتنى  |                                         | 44           |
| 117.              | المستنجد      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 74           |
| 114.              | المستضيء      | 111                                     | . 45         |
| 114.              | الناصر        | •Y•                                     | 70           |
| 1770              | الظاهر        | 777                                     | · <b>۲</b> ٦ |
| 1777              | المستنصر      | 7 Km:                                   | 77           |
| 1794 - 1787       | المستعصم      | 194-18.                                 | 44           |

\* \* \*

يمد العصر العباسي الثاني في بغداد والذي يمتد أكثر من أربعة قرون، عصر ضعف وانحلال، كان فيه الخلفاء العباسيون تحت سيطرة الأتواك و بني بويه ثانياتم السلاحقة أخيراً. وكان الخلفاء بذلك كالريشة في مهب الرياع، يتوقف بقاء كل منهم على العرش حسب رغبة المسيطرين عليهم من الأتواك وسلاطين البويهين والسلاحقة: وكثر التغيير والتبديل في وظائف الحكومة، وانتشرت الرشوة في سبيل الوضول إلى المناصب السكبرى، وشمل الضعف معظم مظاهر المشاة في بغداد، وزال بقيامه سنة ٢٣٧ه، العصر الزاهر في الدولة العباسية.

# عهد اسيطرة الأتراك

الْخُلِرُفَة العباسية منذ وفات الواثق إلى أن استولى بنو بو يه على بغداد

#### 777 - 3774 = V3A - 73F

كان الخليفة في هذه الفترة من العصر العباسي الثاني اكالأسير في يد الأثراك إن شاء أبقوه أو خلعوه أو قتلوه ولذلك كان الخلفاء العباسيون ضعافا ليس لهم نفوذ ولا سلطان ، ويتوقف بقاؤهم في الخلافة على مقدار رضا الأثراك عنهم وكانت عهود الخلفاء في تلك الفترة عهود فتن وقلاقل واضطرابات . -

وقد ترك النساء يتدخلن في أمور الدولة ويصرفن شتونها ، وكانوا يرجعون الي أقوالهن ويأخذون بآرائهن ، ومن نساء المصر العباسي الثاني ، من كانت لهن السطوة على أولادهن من الخلفاء حتى كن يشرفن على شئون الدولة ويشركن في تدبير أمور الحسكم ، وكان لهن أكبر الأثر في سير الحوادث في بغداد .

ترخل النساء في أمور الرولة :

كان الخليفة العباسي المتوكل ( ٣٣٧ – ٣٤٧ ه ) مدمنا على شرب الحر ، أهداه ابن ظاهر هدية فيها مائنا وصيفة ووصيف ، وفي الحدية جارية يقال لها عجبو بة ، كانت لرجل من أهل الطائف ، وقد أدبها وثقفها وعلمها مختلف صنوف العلم ، فحلت من قلب المتوكل في أسمى مكان . ولم يكن أحد يعدلها عنده ، وأعجب بها وتروجها ، وأطلق عليها ﴿ قبيحة ﴾ لحسنها وجالها ، كا كان يسمى الأسود كافوراً . وفي سنة ١٣٥ ه ولى المتوكل العهد أولاده : محمداً وسماه المنتصر ،

وأبا عبد الله بن قبيحة ولقبه الممتر ، وإبراهيم وسماه المؤيد . على أن المتوكل قد رأى أن يقدم ابنه الممتر على أخويه : المؤيد والمنتصر ، فى وراثة العرش ، رغم أحقيتهما عنه ، لتقديره لقبيحة أم الممتز . غضب المنتصر لذلك ، باعتباره صاحب الحق الأول ، ودبر مع الأتراك مؤامرة اغتيل فيها المتوكل .

وصل المنتصر ( ٣٤٧ – ٣٤٨ ه ) إلى عرش الخلافة ، وعلى الرغم من أنه كان يعطف على الأتراك قبل قتل أبيه ، إلا أنه لم يلبث أن غضب عليهم وصار يسبهم ويقول : هؤلاء قَدَله الخلفاء . ففكروا بدورهم فى قتله ، وأغروا طبيبه ابن طيفور وأعطوه ثلاثين ألف دينار ، فمات مسموما وهو فى السادسة والعشرين من عمره فى ٥ ربيع الآخر سنة ٣٤٨ ه .

و بموت المنتصر ، بو يع المستعين بالله ( ٢٤٨ - ٢٥٢ هـ ) ، لأن العباسيين لم يؤمنوا جانب الأتراك ، فعملوا على تولية الخلافة من يطمئنوا إليه من أمراء البيت العباسي ، فلم يولوا أحداً من أولاد المتوكل . وفيه يقول صاحب الفخرى : « واعلم أن المستعين كان مستضعفا في رأيه وعقله وتدبيره ، وكانت أيامه كثيرة الفتن ، ودولته شديدة الاضطراب (١) ، ولما رأى الأتراك تنسكر المستعين لهم ، خلمه ه .

واعتلى عرش الخلافة من بعده المعتز ( ٢٥٧ — ٢٥٥ هـ) ابن المتوكل وولد قبيحة ، وله من العمر تسع عشرة سنة . وأخرج المستمين ، الخليفة المعزول ، إلى بلدة واسط ، واختار الأتراك أحمد بن طولون ليصحبه ، فأحسن إليه وأطلق له الحرية في التنقل والصيد . وعلى الرغم من ذلك الفوز الذي أحرزه بخلع المستمين

<sup>(</sup>١) ابن طباطباً : القخرى ص ٢٢٠ :

ونفيه ، فإمهم أوجسوا شرا من بقائه حيا ، وأوعزوا إلى المعتر أن خلافته ان تثبت إلاإذا قتل المستمين ، ووافقتهم على ذلك قبيحة أم المعتر فقد خافت على حياة ولدها أن تمتد إليها يد الأعداء . فكتبوا إلى ان طولون يطلبون إليه قتل المستمين و يمنونه بولاية واسط ، فلم يرض ابن طولون أن يقتل خليفة له في رقبته بيمة فذلك أرسلوا سعيدا الخادم أحد حجاب القصر ، في شردمة من الجيش إلى بلاة واسط ، فتولى بنفسه قتل المستمين (۱) .

وليس أدل على مدى تغلغل الأتراك فى أمور الدولة وتسلطهم على حياة الخلفاء أنفسهم ، من هذه العبارة : « لما جلس الممتزعلى سرير الخلافة ، قعد خواصه وأحضروا المنجمين ، وقالوا لهم : أنظروا كم يعيش وكم يبقى فى الخلافة ، وكان بالمجلس بعض الظرفاء فقال : أنا أعرف من هؤلاء بمقدار عمره وخلافته فقالوا : كم تقول إنه يعيش وكم يملك ؟ قال : ما أراد الأتراك ، فلم يبق بالمجلس بعث في .

وما لبث الأتراك أن قبضوا على الخليفة الممتز وقتلوه . ويصف ابن الأثير قتل الخليفة في هذه العبارة : «فدخل جماعة منهم ، فجروه برجله إلى باب الحجرة وضربوه بالدبابيس ، وخرقوا قميصه وأقاموه في الشمس في الدار ، فكان يرفع رجلا ويضع أخرى لشدة الحر ، وكان بعضهم يلطمه وهو يتتى بيده وأدخلوه حجرة وأحضروا ابن أبي الشوارب وجماعة أشهدوهم على خلعه ، وشهدوا على صالح بن وصيف أن للممتز وأمه وولده وأخته الأمان ، وكانت أمه قبيحة قد اتخذت في دارها سردابا فخرجت منه هي وأخت الممتز ، وكانوا قدأ خذوا عليها الطريق ومنعوا أحدا يجوز إليها . وسلموا الممتز إلى مَن يعذبه ، فهنعه الطعام والشراب ثلاثة أيام

<sup>(</sup>١) على إبراهيم حس : نساه لهن في التاريخ الإسلامي نصيب س ٩٣ — ٩٠ إ. ا

فطلب حسوة (المن ماء البئر فنعوه ، ثم أدخاوه سردابا وحصحصوا (٢٠ عليه ، فات » (٢٠) .

اختفت قبيحة بعد موت ابنها المعتز خوفا على حياتها من شر صالح بن وصيف وأخفت ما عندها من المال وقدره ٢٠٠٠ مر١ دينار ، عدا كثير من الجواهر والحلى والزمرد والاؤلؤ والياقوت الذى لا تعرف له قيمة . ومن الغريب أنها عرضت ابنها للقتل ، ورفضت أن تدفع للثائوين من الأراك الذين تأخرت رواتيهم خسين ألف دينار (١) . وقد رثى الشعراء ، المعتز ، بقصائد تبين مدى تغلفل نفوذ الأتراك في الدولة العباسية وانتها كهم حرمة الخلافة ، ومن ذلك : قتاوه ظلم ما وجوراً فألفو مكريم الأخلافة ، ومن ذلك : أصبح الترك ما لكى الأمن وال عالم ما بين سامع ومطيست وترى الله فيهم مالك الأمو ر سيجزيهم بقتل ذريست وترى الله فيهم مالك الأمو ر سيجزيهم بقتل ذريست م

### الخلف ألغوب في أيدى الأزاك :

بعد وفاة المعنز ، ولى المهتدى ( ٥٠٥ - ٢٥٦ هـ ) بن الواثق الخلافة ، وكان من أحسن الخلفاء سيرة وأظهرهم ورعا وأكثرهم عبادة . وكان يتشبه بعمر ابن عبد العزيز ويقول : ﴿ إنى استحى أن يكون فى بنى أمية مثله ، ولا يكون مثله فى بنى العباس » . وكان مجلس للمظالم . فيحكم بين الناس بالقلسطاس المستقيم . وكان كفيره من الخلفاء الذين جاءوا بعد المتوكل ألعو بة فى مد الأتراك .

<sup>(</sup>١) خينوة : جرعة

<sup>(</sup>٢) حصحصوا عليه : جعلوه في بيت وسدوا بايه .

٣٠) ابن الأثير : المسكلامل ج ٧ س ٦٨ -- ٦٩ .

ا (٤) حسن إبراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي جـ ٣ م ٢٢ - ٣٣

وليس أدل على ما وصل إليه الخليفة من ضعف وما بلغته الخلافة من انحلال ما ذكر عن أن المهتدى و رفع يده إلى الرغاء ، ثم قال : اللهم إلى أبرأ اليك من ضل موسى من بغا . . . . » . وسرعان ضل موسى من بغا . . . اللهم تول كيد من كابد المسلمين . . . » . وسرعان ما استنفت كلة الأتراك على قتله ، وعلى أثر ذلك ، قام يعض الوالى بثورة ضده أسروه وخلموه من الخلافة ، ولم يكتفوا بذلك ، بل عذبوه حتى مات .

ويتسئل صعف الخلافة العباسية المطلق في المصر الثاني ، في خلافة المعتمد على الله ( ٢٠٦٠ - ٢٧٩ م) بن المتوكل . وفي عهده غلب عليه أخوه الموفق ، حتى لم يهتى له من الخلافة إلا اسميا . يقول صاحب الفخرى : «كان المعتمد مستضعفا ، وكان أخوه الموفق طلحة هو الغالب على أموره . وكانت دولة المعتمد دولة هجيبة الوسع ، كان هؤ وأخوه الموفق طلحة كالشريكين في الخلافة ، دولة هجيبة الوسع ، كان هؤ وأخوه الموفق طلحة كالشريكين في الخلافة ، ولأخيه طلحة الأعداء ومرابطة الثنور وتحاربة الأعداء ومرابطة الثنور وترتيب الوزراء والأمراء ، (9)

### عنيم أمهزك الدول :

صار الموفق لا يرى أخاه المسمد أهلا للخلافة وراد محد الموفق لا يرى أخاه المسمد أهلا للخلافة وراد محد الموفق على المسمد تقديمه ابنه المفوض عليه في ولاية المهد ، وقسم الخليفة المسمد أملاك الدولة بينه و بين ابنه المفوض وأخيه الموفق على أن يخص المفوض الأملاك الشرقية وتضم إليه البصرة والكوفة ، ووضع المفود المعالك الباقية وهي القسم المزبى من الدولة العباسية ، ووضع المعدد تلك المشروط في الكوفة ، ونص فيها على أنه إذا حدث في القسم الخاص وأحدها ما يستدعى إنفاق شيء من المال ، فإن نفقته تكون من مال خراج وأحدها ما يستدعى إنفاق شيء من المال ، فإن نفقته تكون من مال خراج

<sup>(</sup>١) ابر طباطباً : الفيخري من ٢٧٦

ذلك القسم ، وكانت مصر من القسم الذي يشرف عليه المفوض ابن الخليفة (١).

ولما بدأ الموفق قتاله مع صاحب الرَّانج (٢) ، وطلب إلى ابن طولون الأموال التي يستمين بها في قتاله ، أرسلها إليه ابن طولون على أساس أنها تساعد على صيانة الدولة العباسية وتحافظ على كيانها ، ولـكن حين استقل الموفق المبلغ المرسل إليه ، كتب إليه ابن طولون ينبهه إلى أنه ليس تابعا له وأن مصر ليست من القسم الذي يشرف عليه أو يحق له جباية الأموال منها وأنه لم يرسل تلك الأموال تلبية لطلبه أو تنفيذا لأمره بل ليبعد الخطر الذي يهدد سلامة الدولة العباسية ، ومن هنا اشتد العداء بين الموفق وابن طولون (٣) ، حتى كانت مهمة الموفق ومن هنا اشتد العداء بين الموفق وابن طولون (١ ، حتى كانت مهمة الموفق الصاءه عن ولاية مصر ، ولكنه فشل في كل محاولاته ضده .

# الخلفة يستجير نولاته :

آنجه الموفق ناحية الخليفة الممتمد وضيّق عليه ، وغلّ يده عن كثير من أعمال الدولة ، دون أن يترك له شيئا من حرية التصرف. ذلك أن حال الخليفة المعتمد بلغت من الضعف حدا لا يمكن تصوره ، حتى قيل إنه احتاج مرة إلى ثلثمائة دينار فلم يجدها ، فقال :

<sup>(</sup>١) على إبراهيم حسن : مصير في العصور الوسطى س ٢٠٦ – ٢٠٧ .

<sup>(</sup>٢) الزيج: هم طائفة من عبيد إفريقية ، أثاروا الرعب والفرع في حاضرة الخلافة المباسية ، وهددوا كيان الدول . وكان مسرح هذه الثورة العنيفة في المستقعات المهدة بين البصرة وواسط . قاد هؤلاء الزنوج رجل فارسي يدعي على بن محمد ، ادعى أنه من ولد على زين العابدين بن الحسين بن على ، ولكنه لم يجهز بعقائد المذهب الشعي على الرغم من إدعائه النسب إلى على وفاطمة ، ولكنه جهر بعقائد مذهب الخوارج الذين جعلوا الخلافة أمرا مشاعا بين المسلمين للأحرار والأرقاء على السواء . قدم صاحب الزيج العراق ودعا إلى تحرب الوبيد في البصرة وضواحها واستمال فلومهم حتى أنهم تركوا واليهم وانضموا إليه ، فعظم شأنه وقويت شوكته ولقيت دعوته قبولا ، ثم سار إلى بعداد سنة ٢٥٤ ه ، فعهد الخليفة المتمد إلى أخيه الموفق بقتالهم .

<sup>(</sup>٢) ابن الداية : سيرة ابن طولون ص ٤٠ و ٤١

شكا المعتمد حاله إلى ابن طولون ، فرد عليه بكتاب يشير فيه عليه بالخضور إلى مصر . وارتاح الخليفة إلى فكرة ابن طولون ، وكتب إليه يخبره بعزمه على المسير إلى مصر . وأنتهز المعتمد فرصة غياب أخيه الموفق وانشغاله بحرب صاحب الزيج ، وخرج من سامرا ، واستقر في الرقة سنة ٢٦٩ ه . وما لبث الموفق أن علم بمسير الخليفة إلى مصر ، فعمل على إحباط المشروع ، وعهد بذلك إلى ابن كنداج ، عامله على الموصل والجزيرة . . وفي الرقة كثر الجدل بين أتباع كل من الخليفة وابن كنداج على النتائج التي تترتب على تنفيذ المشروع الذي اعترمه الخليفة . وبعد أن اشتد النقاش ، أمر ابن كنداج بالقبض على كل من حضر مع المعتمد من سامرا ، وعنف الخليفة بشدة على ترك ملسكه وفراقه أخاه وهو منشغل من سامرا ، وعنف الخليفة بشدة على ترك ملسكه وفراقه أخاه وهو منشغل بحرب صاحب الزيج والاحتماء بأحد ولاة الدولة العباسية وهو ابن طولون ، ثم أمر بأن يكبل كل من الخليفة وأتباعه بالقيود و يعودوا من حيث أثوًا .

فشلت بذلك محاولة الخليفة الاستقرار في مصر ، وأحبط مشروع ابن طولون وهو نقل مقر الخلافة إلى الديار المصرية ، وما يتبع ذلك من تقوية مركزه الدولي ورفع شأن مصر بين الأمم . واستاء ابن طولون من عمل الموفق وعامله على البصرة ، فأرسل إلى أهل مصر كتابا قرىء عليهم وفيه « أن أبا أحمد ( بقصد الموفق ) نكث بيعة المعتمد وأسره وحرّش عليه وأنه يبكى بكاه شدمداً » (1) .

وخطب الخطيب بمصريوم الجمعة ، فذكر ما آل عليه أمر المعتمد وقال : اللهم

<sup>(</sup>١) المكندي : كتاب الفضاة س ٢٢٦ .

فاكفه من حصره ومن ظلمه » و بعد موت ابن طولون سنة ۲۷۰ ه ، تحسنت الملاقات بين الموفق أخى الخليفة المعتبد و بين خارويه بن أحمد بن طولون ، وأصبح خارويه بموافقة الخليفة العباسى واليا على مصر والشام هو وأولاده من بعده مدة ثلاثين سنة . ومات الموفق وابن كنداج سنة ۲۷۸ ه ، وتوفى الخليفة المعتبد بعدها سنة ۲۷۹ ه ، بعد أن بتى فى الخلافة ثلاثا وعشر بن سنة ، وكان عهده عهد فتن واضطرابات ، وأيامه أيام محن وخطوب ، رغم ازدهار عصره بطائفة من العلماء كالبخارى ومسلم ومحمد بن عبد الحسم المؤرخ المصرى والقاضى بكار .

# اردباد خطر الغِرُو:

رَاد حالة الحلافة العباسية سوءا ، أن نفوذ الدولة قد تقلص عن جزء كبير من ولاياتها ، مما فت في عضدها ، وعد استمرارا لظاهرة التجزؤ ، التي انتابت الحلافة ، إذ استقل عن الدولة العباسية قبل ذلك العهد: الدولة الأموية بالأندلس (١٣٨ – ١٩٧ هـ) رمن عبد الرحن الأول الملقب بالناصر ، وتأسست دولة الأدارسة في المغرب الأقصى (١٧٢ – ١٢٣ هـ) ودولة الأغالبة في تونس (١٨٤ – ٢٩٣ هـ) وفي مصر كانت السيادة العلولونيين (٢٥٤ – ٢٩٢ هـ) .

وقام في المشرق في بلاد الفرس و بلاد ما وراء النهر عدة دو يلات يرجع قيامها الى انتماش الروح القومية التي ظهرت منذ أقام المأمون ، فقد قامت الدولة الطاهرية ( ٢٠٠ – ٢٥٠ هـ) في خراسان على يد طاهر بن الحسين في عهد المأمون ولكنها كانت تمترف بسلطان الخليفة العبامي وامتد نفوذهم إلى بلاد المند ونقاوا قاعدتهم إلى نيسابور حيث بقوا بها حتى سنة ٢٥٦ هـ ومنها انتقلت السلطة إلى أسرة جديدة هي الدولة الصفارية ( ٢٥٤ – ٢٩٠ هـ) التي قامت على يد يعقوب بن الايث الصفار ، والدولة السامانية ( ٢٦٢ – ٢٨٩ هـ) على الم

يد نصر أحد بن الساماني في بلاد ما وراء النهر ، وتفرعت عنها الدولة الغزنوية (٣٦٧ - ٢٧٥ هـ) لأن ألبكتين مؤسس هذه الدولة كان من بين الموالى الآثراك الذين استخدموا في البلاط الساماني . وتفاقم خطر هذه الدويلات ، فقويت شوكة بني بويه (٣٣٤ - ٤٤٧ هـ) وكانوا من الشيمة الغلاة ، وامتد شرم إلى حياة الخلفاء العباسيين أنفسهم الذين أصبحوا من الضعف ، بحبث لم يعد الخليفة قادرا على الدفاع عن بغداد نفسها ، و بعد أن كانت بغداد مركز أبغيارة في المعالمة والمعارة العباسيين ، المعارة في العالمة والقاهرة و الخارى ، وأصبح كل منها قبلة العلماء والأدباء والشعراء (١٠). تلك كانت حالة الخلافة المباسية في العصر الثاني .

المسفار ، أحد رجماء الصفارية واستيلائه على كثير من بلاد الفرس . فقد تمكن ينقوب مؤسس الأسرة الصفارية من الاستحواذ على ولاية خراسان و بلاد فارس ينقوب مؤسس الأسرة الصفارية من الاستحواذ على ولاية خراسان و بلاد فارس وشرطتى بفداد اوسر من رأى وعقد له على كرمان وسجستان والسند وطبرستان وجرجا والرى وأدربيجان وقزوين ، وذلك بموافقة الخليفة المباسى ، ولا يكتف ينقوب بذلك بل قصد بغداد نفسها ولكنه هزم في سنة ٢٦٧ ه في خلافة المتمد . ويوفاته سنة ٢٦٧ ه في خلافة المتمد . ويوفاته سنة ٢٦٥ ه في خلافة المتمد عرو بن الليث على ما كان يتولاه أخوم والفارقة المباسية ، وعزل المتمد عرو بن الليث الصفار عن البلاد التي ولاه والمان قام بلمن عرو على المنابر . ولكن علم بن طاهر آثر البقاء في حاضرة الخلافة وأناب عنه رافع بن هرثمة ولكن عمد بن طاهر آثر البقاء في حاضرة الخلافة وأناب عنه رافع بن هرثمة ولكن عمد بن طاهر آثر البقاء في حاضرة الخلافة وأناب عنه رافع بن هرثمة على خراسان ولم ولمن الميث الصفار إلى

<sup>(</sup>١) حَسْنَ لِمِرَاهِمِ حَسِنَ : تَارِيخِ الإِسلامِ السَّيَاسَى جِ ٣ مَنْ لَا ٤ ٢ - ١٤٢ .

ولاية خراسان . ولم يكتف بذلك بل طلب من الخليفة ولاية ماوراء النهر وكانت تحت إمرة إسماعيل بن أحمد الساماني ، فرفض إسماعيل تسليمها له وحاربه وأسره وشتت شمل جيشه . وكانت هذه الموقعة من المواقع الحاسمة ، فقد كانت عاملاهاما في سقوط الدولة الصفارية وقيام الدولة السامانية على أنقاضها سنة ٢٨٧ ه(١).

وبذلك يكون مؤسس الدولة السامانية في بلاد ماوراء النهر ، نصر من أحد الساماني قد خرج كذلك على المتضد . وتنسب هذه الدولة إلى أسرة فارسية عريقة في المجد ، ونال السامانيون حظوة كبيرة عند الخليفة المأمون ، فولاهم بلاد ماوراء النهر ورفع من شأمهم . وكان لأحمد سبعة أولاد ، واشتهر منهم نصر بن أحمد بن أسد بن سامان و إسماعيل بن أحمد بن أسد بن سامان . وفي عهد إسماعيل ، فهرت الدولة السامانية عظهر القوة ، وقامت بدور خطير في إزالة الدولة الصفارية ، وقضى على هذه الدولة سنة ٣٤٣ ه على أيدى الغزنويين وخانات تركستان ، رغم ما كان لأمراء السامانيين من فصل كبير في تشجيع العلم والأدب و محاصة الأدب ما كان لأمراء السامانيين من فصل كبير في تشجيع العلم والأدب و محاصة الأدب الفارسي . من ذلك : كتاب الشاهناه للفردوسي ، ولله كتاب المنصوري الذي الفه أبو بكر الرازي وهو من أشهر كتب الطب في ذلك العصر وقد أهداه إلى أبه صالح منصور بن إسحاق الساماني الذي ولي سجستان نيابة عن السامانيين . وقد روى ابن سينا الفيلسوف المشهور أنه رأى في مكتبة مدينة بخارى حاضرة الدولة السامانية من طرائف المكتب مالم يسمع عثله من قبل .

وكان ضعف الخلافة العباسية فى بغداد من عوامل ظهور الدولة الفزنوية ( ٣٥١ - ٣٨٠ ه = ٩٦٢ - ١١٣٦ م ) فى بلاد الأففان والبنجاب، وذلك على النحو الذى ظهرت به الدولة الصفارية فى خراسان والدولة الصفارية فى خراسان والدولة السامانية فى بلاد ماوراء النهر . ويرجع سبب تأسيس الدولة

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل في التاريخ ج ٧ ص ١٧٨ \_ ١٧٨. Browne: Lit, Hist, of Persia, Vol. 1. P.345.

الغزنوية ، إلى أن ألبكت كين حين أقمى عن مناصبه الكبرى في الدولة السامانية عاد إلى غزنة (شمال غرب الهند) حيث خلف أباه في حكمها ، واستطاع أن يناوىء سادته من سلاطين سامان. و بعد مواته خلفه ابنه إسحق ، وكان لإسحق هذا مماوك يدعى سبكت كين آلت إليه السلطة ( ٣٦٦ - ٣٨٧ ه ) : فضرب النقود بأسمه ، ومِدَّ سلطانه في الشرق حيث أسس دولة حاضرتها بشاور وانتشر نفوذه في فارس حيث استولى على خراسان ، في كنه ذلك من الاستيلاء على أجزاء في الحند يعد حروب طاحنة ، ثم اتسمت رقعة ولايته حتى استمان ابن أسد الساماني بسبكتكين الذي يعتبر أعظم سلاطين الفزنويين . وخلف سبكتكين ابنه محمود الذي ظهرت فيه قوته فجأة ، وغرا الهند اثنتي عشرة مرة ، وضم إلى مملكته بلاد البنجاب وأخصع بلاد ماوراء النهر ، ووالى ضرباته لبني بويه ، وانتهى الأمر باستيلائه على أصهان ، وخصت له خراسان وعين أخاه نصرا على جيوشُهَا فَأَنْخَذُ نَيْسَابُورُ مَرَكُزاً له وخطبُ للخليفة القادر ( ٣٨١ – ٢٢٢ هـ ) . وبذلك زالت الدولة السامانية من خراسان على يد محمود الغزنوي ، الذي كان أول من أيخذ لقب أمير ، ولقبه الخليفة القادر بالله : يمين الدولة وأمين الملة ، وظهرت هذه الألقاب على السكة التي كانت تظهر باسمه : ومن أم سلاطين الدولة الغزنوية ابنه مسمود ( ٤٣١ - ٤٣٧ هـ ) ، ثم السلطان مودود بن مسمود ( ٤٣٢ – ٤٤١ هـ ) ، ومن بعدم تداعى سلطان الفزنويين في المند وانقسمت دولتهم إلى أسرات إسلامية مستقلة .

بذلك برى أن قيام الدويلات كان شراً مستطيراً على الخلافة العباسية . ولم يعد الأمر مقصوراً على ظهور دويلات تتمتع بجميع مظاهر الأستقلال ، وتقلل من نفوذ الخليفة العباسي وسلطانه ، بل أن الدولة العباسية حرصت على أن تخطب ود الدول القوية التابعة لها . وأكبر دليل على ذلك ، مسألة زواج الخليفة العباسي

المعتضد من قطر الندي ابنة خارويه بن أحد بن طولون والى مُصر مع أن مصر لم تعد في ذلك أن تُكون ولاية من الولايات التابعة لها .

وتفصيل ذلك أن الملاقات بين الطولونيين والعباسيين كانت عدائية عالى أثر ذلك الخلاف الذي قام بين أحمد بن طولون والموفق طلحة أخى الخليفة المعتمد ، مما سبب قيام الحرب في بدء ولأية خارويه على مصر بينه و بين الموفق ، وانتهت بانتصار خارويه وعقد الصلح بينهما وليكن على أثروفاة الموفق سنة ٢٧٨ ه ثم الخليفة المتمد سنة ٢٧٩ ه ، أصبحت العلاقات ودية بين الطولونيين والعباسيين ، حتى أن الخليقة العباسي المعتضد أقر خارويه على ولاية البلاد المهتدة بين العراق شرقاً و برقة غربًا مليَّة ثلاثين سنة ، ولأولاده من بعده ، ابتداء من سنة ٢٨٩ هـ وكان من أثر سياسة حسن التفام ﴿ أَنْ رَسُولَ الْحُلَيْفَةُ قدم على خمارويه بحمل إليه إثنتي مشرة خلمة وسيفا وتاجا ووشاخا 🖰 وعرض خارويه زواج أسماء التي تعرف باسم « قطر الندى » من ابن الحليفة العباسي ، ولكن الخليفة المعتضد اختارها لنفسه ، ويذل خارويه الأموال الطائلة ﴿ فَي تَجْهَانُ ابنته إلى الخليفة ، وغالي في ذلك ﴿ إِلَيْهَانِ . وبعد إعداد الجهـاز ، خرجت قطر الندى من القطائع قاصدة بغداد، و بلغ الموكب شاطىء بغداد في أول الحجرم سنة ٧٨٧ هـ ، وشهدت بغداد أياما كلها حبور وسرور ، وسازت السفن تمخر عباب نهر دجلة ، وأخذت بغداد رخرها وازينت ، وجليت قطر الندى على عروسها في يوم الثلاثاء ﴿ ربيع الآخر مِن ذلك العام . ولم تظل حياتها ، فقد توفيت بعد قليل من زواجها ولحق بها الخليفة المتعمد عام ٢٨٩ هـ(٢)

<sup>(</sup>١) أَبُو الْحُوسِ : التَجُومِ الرَّاهِرَةُ جُـُ ٣ أَسُ ٨ ﴾ إِ

<sup>(</sup>٣) على البراهيم حسن : مصن في العضور الوسطى س ٧٠ ـــ ٧٠٠

واعتلى المكتنى ( ٢٨٩ ــ ٢٩٠ ه ) عرش الخلافة العباسية . وفي عهده ظهر ضعف الخلافة العباسية بجلاء ، وزادت ظاهرة اقتطاع أجزاء من أراضى الدولة العباسية : فقد أصبح السامانيون أصحاب النفوذ المطلق في فارس ، وتفاقم شر القرامطة حول بفداد والبصرة وفي سورية والبمن بزعامة زكروية ، وألقوا الرعب والفزع في قلوب الأهلين . وكان الخليفة مبذرا كثير البذل والإنفاق . وكان اعتلاؤه العرش إيذاناً بزوال سلطان الطولونيين عن مصر ، فقد بعث قائده المشهور مجمد بن سليان السكان السرداد مصر ، فنزل الفسطاط بعث قائده المشهور مجمد بن سليان السكانب لاسترداد مصر ، فنزل الفسطاط وسار منها إلى القطائع عاصمة الطولونيين سنة ٢٩٢ ه ( ٤٠٠ م ) ، وأشعل فيها النار فالنهمت الدور والمساجد والحمامات والأسواق والبسانين ، وأصبحت تلك المدينة أثراً بمد عين .

و يصف المقريزى في « الخطط » كيف أزال محمد بن سليان معالم الطولونيين في القطائع وما ارتكبوة فيها وفي الفسطاط من الفظائع ، في هذه العبارة : « دخل محمد بن سليان يوم الخيس أول ربيع الأول ، فألتى النار في القطائع ونهب أصحابه الفسطاط وكسروا السجون وأخرجوا من فيها وهاجموا الدور وهتكوا الرعية . . . وساقوا النساء وفعلوا كل قبيح من إخراج الناس من دورهم وغير ذلك . وأخرج ولد أحمد بن طولون وهم عشرون إنسانا وأخرج قوادهم ، فلم يبق منهم أحد يذكر ، وخلت منهم الديار وعفت منهم الآثار وتمطلت منهم المنازل وحل بهم الذل بعد العز والتطريد والتشريد بعد اجتماع وتمطلت منهم المنازل وحل بهم الذل بعد العز والتطريد والتشريد بعد اجتماع الشمل ونضرة الملك ومساعدة الأيام ، ثم سيق أصحاب شيبان إلى محمد بن سليان وهو راكب ، فذبحوا بين يديه كا تذبح الشاة ، وقتل من السودان سكان القطائع خلقاً كثيرا » (1)

مايفعله من جمود في سبيل إعادة مصر إلى سيطرة المباسيين المطلقة.

<sup>(</sup>۱) المقريزي : الخطط ج ۱ ص ۳۴۳ .

### كلهور أم المفتدر على المسترح السياسي :

وقد أدى تدخل النساء في أمور الدولة في العصرالعباسي إلى ضعفها وحرمانها من وزرانها الأكفاء واستهتار العامة بها ، ووضحت تلك الظاهرة في عهد الخليفة المقتدر ( ٧٩٥ – ٣٢٠ هـ) حين أصبح الأمر والنهى بيد أمه ، وكانت تسمى « السيدة » وهي سيدة رومية ، بلغ من ازدياد نفوذها أنها كانت إذا غضبت هي أو قهرمانتها (١) من أحد الوزراء أصبح مصيره العزل لا محالة

وليس هذا كل هذا ما كانت تتمتع به السيدة من نفوذ ، فقد أتسعت سلطتها إلى حد أنها استطاعت أن تمين في ٣٠٦ ه قهرمانتها « ثومال » صاحبة المظالم ، و بذلك تمدى الأمر جلوس الوزراء للمظالم إلى جلوس بعض النساء ، إذ كانت ثومال تجلس في الرصافة وتنظر في رقاع الناس كل جمعة وتحضر القضاة والأعيان وتبوز التواقع وعليها خطها ، وكان من أثر هذا التعيين أن استهر العامة بالخلافة ونظروا إلى أحكامها نظرة احتقار وازدراء ، ولم تكن محكمة المظالم تنظر في قضايا الأفراد وحدها ، بل تمدى اختصاصها إلى الفصل في شكاوى الشعب عامة .

وفى ذلك يقول الفخرى: « واعلم أن دولة المقتدر كانت دولة ذات تخليط كثير لصغر سنه، ولاستيلاء نسائه عليه فكانت دولة تدور أمورها على تدبير النساء، فحر بت الدنيا في أيامه وخلت بيوت الأموال، واختافت الكلمة، فلم ، ثم أعيد ثم قتل » (٢).

<sup>(</sup>١) القهرمانة : المسيطرة على من تحت بدها .

<sup>(</sup>٢) ابن طباطيا : الفخرى س ٢٤٠ .

واستأثرت السيدة أم المقتدر بنفوذ كبير في الدولة العباسية . وليس أدل على عِظَم نفوذها وتدخلها في شئون الدولة وتمتمها بنفوذ أقوى من نفوذ الخليفة ، من ذلك الكتاب الذي بعث به إليها الوزير المصلح على بن عيسى ، يتنصل فيه من التصرفات التي نسبتها إليه في إدارة شئون الدولة المالية ، وكان مصير هذا الوزير العزل رغم ماقام من إصلاح .

وفى ذلك يقول ابن الأثير: ﴿ وَلَمَا كَانَ آخَرُ ذَى القَمَدَةُ سَنَةً ٣٠٤ ، جاءته أم موسى القهرمانة لتتفق معه على إصلاح ما يحتاج إليه حرم الدار والحاشية من السكسوات والنفقات ، فوصلت إليه وهو نائم ، فقال لها حاجبه : إنه نائم ولا أجسر أن أوقظه ، فاجلسي في الدار ساعة حتى يستيقظ ، فنصبت من هذا وعادت ، واستيقظ على بن عيسى في الحال وأرسل إليها حاجبه وولده يمتذر ، فلم تقبل منه ، ودخلت على المقتدر وتخرصت (١) على الوزير عنده وعند أمه ، فعراه عن الوزارة وقبض عليه ثامن ذي الحجة ، (٢).

كذلك عملت السيدة على عزل الوزير أبى المباس أحمد بن عبد الله بن أحمد ابن الحصيب ، وصودرت أمواله سنة ٣١٤ م ، وفي عهد الوزير حامد بن العباس ازداد نفوذ السيدة على حين كان الخليفة قابعا في داره (٢٠) .

وقد قص الصولى الذى تتلمذ عليه الراضى بن المقتدر وهو أمير، قصة تبين لنا عدم اهتمام السيدة وقهرمانتها بتنشئة الأمراء تنشئه قوامها التوافر عن العلم وتوجيههم وجهة صالحة فى الإلمام بنظم الحركم والوقوف على أحوال الدولة وعلاقاتها بغيرها من الدول، بل على العكس من ذلك لم يأبهن أن يكون الأمير أو ولى العهد متعلماً مثقفا، إنما يرونه ضعيفاً غير ملم بشئون الحركم (3)

<sup>(</sup>١) تخرصت : كذبت .

 <sup>(</sup>۲) الكامل في التاريخ ج ٨ من ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) حسن إبراهيم حسن وعلى إبراهيم حسن النظم الإسلامية ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٤) على ابراهيم حسن : نساء لهن في التاريخ الإسلامي نصيب .

وفي ذلك يقول الصولى: « و إنى لأذكر يوما في إمارته وهو يقرأ على شيئا من شعره بشأنه ، و بين يديه كتب لغة وكتب وأخبار ، إذ جاء خادم من خدم جدته السيدة ، فأخذ جميع ما بين يديه من الكتب ، فجعلوه في منديل كان معهم وما كلونا بشيء ومضوا ، فرأيته قد وجم لذلك واغتاظ . . . ومضت ساعات أو نحو ذلك ، ثم ردوا الكتب بحالها . . . وقالت السيدة ما بريد أن يكون أولادنا أدباء ولا علماء ، وهذا أبوهم قد رأينا كل ما نحب فيه وليس بمالم فاعل على ذلك . . . » (1) .

#### ازوياد شوكة الأثراك :

فى عهد الخليفة المقتدر أيضا، بدأت ظاهرة جديدة فى العصر العباسى ، هى كثرة تولية كبار الموظفين وعزلم ، حتى قيل إنه عين فى يوم واحد تسمة عشر ناظرا للكوفة ، وأخذ من كل واحد منهم رشوة . وساءت الأحوال فى عهد المقتدر واضطريت أمور الدولة من جزاء السياسة التى اتبعها فى تميين وزرائه وعزلم ، فقد ولى الوزارة فى عهد إنهى عشر وزيرا ، وكان لـكل وزير أنباع وعاسيب يرتفع ذكرهم وتتحسن أحوالهم بتولية الوزارة ، فإذا ما عزل عزلوا .

ورغم ما عرف به المقتدر من الضمف وما كانت عليه الخلافة من تفكك ووهن ، فقد ظهرت الدولة العباسية في عهده بمظهر القوة حين علم أن رسول إمبراطور الروم في طريقه إلى بغداد لطلب الحدنة وتبادل الأسرى . فقد أنشأ لذلك داراً لا ستقبال رسول الإمبراطور ، عرفت بدار الشجرة ، وفيها قيل إنها « فرشت بالفروش الجيلة ، وزينت بالآيات الجليلة ، ورتب الحجاب وخلفاؤهم والحواشي على طبقاتهم ، على أبوابها ودهاليزها وممراتها ومخترقاتها وصحونها ومجالسها ،

<sup>(</sup>١) الصولى: الأوراق ص ٢٤ – ٢٠.

ووقف الجند صفين بالثياب الحسنة وتحتهم الدواب بمراكب الذهب والفضة ، و بين أيديهم الجنائب على مثل هذه الصورة ٥ (١) . ووصف السيوطي احتفال الخليفة بالإمبراطور ، فقال : « وفي اسنة ه ٢٠٠ م قدمت رسل الملك الروم بهدايا وطلبت عقد هدنة ، فعمل المقتدر موكبا عظيما ، فأقام المسكر وصفهم بالسلاح وهم مائة وستون ألفا . . و بعدهم الخدام وهم سبعة آلاف خادم ، و يليهم الحجاب وهم سبمائة حاجب. وكانت الستور التي نصبت على حيطان دار الخلافة ثمانية ألف ستر من الديباج ، والبسط إثنين وعشرين ألفا ، وفي الحضرة مائة سبم في السلال ... » (٢) . ووصف صاحب تاريخ بغداد استقبال الخليفة للإمبراطور فقال : « ووصلوا إلى حضرة المقتدر بالله وهو جالس في التاج بما يلي دجلة ، أن لُبِّس بالثياب الديبقية (٢٠) المطرزة بالذهب على سرير آبنوس قد فرش بالديبقي المطرز بالذهب، وعلى رأسه الطويلة، ومن يمنة السرير تسمة عقود مثل السبح معلقة ، ومن يسرته تسعة أخرى من أفخر الجواهر وأعظمها قيمة غالبة الضوء على ضوء النهار ، و بين يديه خسة من ولده : ثلاثة يمنة و إثنان يسرة . ومثل الرسول وترجمانه بين يدى المقتدر بالله . . . ووقفا ساعة . . . وناوله المقتدر بالله من يده جواب ملك الروم ، وكان ضخا كبيرا ، فتناوله وقبله إعظاما له ». على أن المقتدر بعد أن أجاب رسول ملك الروم إلى ما طلب ﴿ سَارِ مَوْنَسَا الْحَادَمُ ليحضر الفداء ، وجعله أميرا على كل بلد يدخل يتصرف فيه على مايريد إلى أن يخرج عنه ، وسيرٌ ممه جمعا من الجنود وأطلق لهم أرزاقا واسعة ، وانفذ ممه مائة وعشرين ألف دينار لفداه أسارى المسلين ، وسار مؤنس والرسول ، وكان الفداء على يد مؤنس ».

<sup>(</sup>۱) الخطیب البغدادی : تاریخ بغداد ج ۱ ص ۱۰۰ .

<sup>(</sup>٢) السيوطى : تاريخ الحلفاء ص ٣٥٣ .

<sup>(</sup>٣) الدببقية : نسبة إلى دبيق ، بلدة في مصر

ويما يدل على مدى اضطراب الدولة العباسية في عهد المقتدر ، أن مؤنساً الحادم أحد القواد خرج على الحليفة في سنة ٣١٧ هـ ، وبايع هو وغيره من الأمراء محمد بن الممتضد بالخلافة ولقبوه « القاهر بالله » ، وطاب الجند أرزاقهم في الوقت الذي قامت فيه الاحتفالات بتقايد الخليفة الجديد الخلافة وحملوا المقتدر على أعناقهم وردوه إلى دار الخلافة ، وعزلوا القاهر ، فأخذ يبكي ويقول : « الله الله في نفسي » ، فاستدعاه المقتدر وقبله وقال له « ياأخي ! أنت والله لا ذنب لك ، والله لا جرى عليك مني سوء أبداً » (١) غير أنه لم يمض على عودته إلا قليلا حتى خرج عليه مؤنس مرة ثانية ( سنة ٣٢٠ ه ) وحار به مجنده من البربر ، وانتهى الأمر بقتل الخليفة . ودفن في الموضع الذي مات فيه في شوال سنة ٣٢٠ ه .

ولى الخلافة من بعده ، أخوه « القاهر بالله » ( ٣٢٠ – ٣٢٠ م) . وفى عهده انتشرت الفتن ، وشغب عليه الجند . وعوّل كبار رجال دولته وقائده مؤنس ووزيره ابن مقلة على خلمه ، فهجموا عليه وقتلوه ، ثم حبس إلى أن مات في جمادى الأول سنة ٣٣٩ هـ .

وفى عهد الراضى ( ٣٢٧ - ٣٢٩ ه ) ازداد ضعف الخلافة العباسية ، بسبب ازدياد شوكة على بن بويه فى فارس والحسن بن بويه فى الرى وأصبهان ، واستقل بنو حمدان بالموصل و ديار بكر وديار ربيعة ومضر ، واستقل الإخشيد بمصر والشام ، واستقل نصر بن أحمد السامانى ، بخر اسان ، وتلقب عبد الرحمن الثالث الأموى ( ٣٠٠ - ٣٠٠ ه ) بالأندلس بلقب أمير المؤمنين ، وأصبح فى العالم الإسلامى ثلاث خلافات : العباسية فى بفداد، والفاطمية فى بلاد المفرب، والأموية فى الأندلس .

<sup>(</sup>١) السيوطي: ناريخ الحلفاء س ٤ ٠٠٠ .

وأهم مَا يَتْمَيْزُ بِهُ عَهْدُ الرَّاضِي ، أَنْ عَلَاقَةَ الْإِخْشِيدُ بَالْخَلَيْفَةُ الْعَبَاسِي ظلت ودية ، وأصبحت مصر تعترف في الخطبة بسيادة العباسيين عليها . ولـكن تبدلت صلة الوفاق التي سادت ببن الإُخشيد والخليفة العباسي ، بمسير رجل من رجَّال الدولة العباسية يدعى محمد بن رائق الخرزي إلى الشام يريد أخذ مصر . فأثار هذا العمل حنق الإخشيد حتى ألغي الدعاء الخليفة العباسي في خطبة الجمعة ، وأمر بذكر اسم الخليفة القائم الفاطمي مكانه وفي رمضان سنة ٣٢٨ ه. وقعت الحرب بين الإخشيد وابن رائق ، فبعث ابن طفح بأحد رجاله و يدعى عمران بن فارس على رأس جيش كبير إلى بلاد الشام لملاقاته ، ورغم ذلك استولى ابن رائق على دمشق بعد أن هزم والمها عبد الله بن طفح ، واستولى على حمص وحلب ودخل الرملة . على أن الإخشيد استعمل مع ابن رائق الأناة والصبر حتى لا يغضب الخليفة العباسي . لذلك كتب إلى على بن أحمد المجمى نائبه في بغداد ، يطلب إليه أن يخبر الخليفة الراضي بمسير أبن رائق ويستوضحه حقيقة الأمر ، وجاء في حديثه : « فإن كان أمير المؤمنين قلَّده ، سامت له أو يأمرني بالقتال ، فإني صالحته وراضيته فما رضي » ، ولما عرض ابن المجمى ذلك الأمر على الخليفة ، لم يبد رأيا في الموضوع، ولـكي يحكم قال : ﴿ مَنْ حارب بالسيف وهزم صاحبه، فالعمل له » . فكتب ابن راثق يبلغ ذلك الرأى إلى الإخشيد (١) .

أعد الإخشيد المدة لقتال ابن رائق ، فاستخلف أخاه الحسن على مصر ، وخرج بنفسه سنة ٣٢٨ ه ، ونزل الفرما التي كانت قد اقتربت منها جيوش ابن رائق . ويظهر أنه لم يكن اللإخشيد وابن رائق رغبة جدية في القتال ، لأنه على أثر وقوع مناوشات بسيطة ، عقد الصلح بينهما على أن تـكون الرملة فلإخشيد وطبرية ومافي شمالها لمحمد بن رائق ، وعاد الإخشيد بعد ذلك إلى دمشق سنة ٣٢٨ ه ، وما لبث ابن رائق أن نقض شروط الصلح ، وسار من دمشق

<sup>(</sup>١) ابن سميد : كتاب المفرب في حلى المغرب ص ٢٦ — ٣٦ .

فى ذلك العام ، ميما شطر الديار المصرية . فلما بلغ ذلك الإخشيد عضب غضبا شديداً ، وغادر البلاد على رأس جيوشه إلى الرملة ، ودار القتال بين الفريقين ، فانقصر الإخشيد أولاً في العريش ، وعاد بن رائق منهزما إلى دمشق ، وذهب الإخشيد إلى الرملة و بعث منها بجيش تحت قيادة أخيه الحسين ، ولكن ابن رائق هزمه هزيمة كبرى وقتل قائد الحسين ، ورغم ذلك تصافح الفريقان مرة أخرى ، وفى ذلك الصلح تعهد الإخشيد بأن يدفع لابن رائق جزية سنوية قدرها وفى ذلك الصلح تعهد الإخشيد بأن يدفع لابن رائق جزية الأراضي الشامية شمالى الرملة (۱) . وكان قبول الإخشيد لعقد الصلح على هذا النحو ، هو خوفه من دوام تهدمد الخلافة العباسية لملكه .

### إمرة الأمراء ( ٣٢٤ – ٣٣٤ )

واختات أمور الدولة في أوائل عهد الراضي الذي أسند الوزارة إلى رجال لم يقوموا بأي عمل في سبيل إصلاح شئون البلاد و إقالتها من عثرتها ، لإزدياد نفوذ كبار القواد وتدخلهم في أمور الدولة ، مما دعا الخليفة الراضي إلى استمالة ابن رائق الذي كان يلى واسط والبصرة ، وسلم إليه مقاليد الحسيم ولقبه أمير الأمراء ، فازدادت سلطته وعلت على مرتبة الوزير وقلده الإمارة ورئاسة الجيش ، ورد اليه تدبير أعمال الخراج والضياع ، وفوص إليه تدبير المملكة . وأمر بأن يخطب له على جميع المنابر في المالك ، و بطل يومئذ أمر الوزارة ، ولم يكن للوزير غير اسم الوزارة فقط ، ثم تغير الخليفة الراضي على بن رائق ، وتقلد بجكم إمرة الأمراء ، ولسكن ابن رائق مالبث أن عاد إلى إمرة الأمراء ودخل بغداد في صفر سنة ٢٧٥ه واشتد الضعف في عهد ولاية كل من ابن رائق و بجكم ، روى الصولي في كتابه واشتد الضعف في عهد ولاية كل من ابن رائق و بجكم ، روى الصولي في كتابه واشتد الضعف في عهد ولاية كل من ابن رائق و بجكم ، روى الصولي في كتابه واشتد الغمف في عهد ولاية كل من ابن رائق و بجكم ، روى الصولي في كتابه واشتد الأوراق » ، أن الراضي عبر عن ألمه من هذا الحال ، فقال : كأني بالناس

<sup>·</sup> ه (١) على إبراهيم حسن : مصر في العصور الوسطى س ٢٤٦ -- ٢٠٠ .

يقولون ، أرضى هذا الخليفة أن يدبر أمره عَبْد تركى يتحكم فى المال و ينفرد بالتدبير ؟ ولا يدرون أن هذا الأمر أفسد قبلى ، وأدخلنى فيه قوم بغير شهرتى . ثم دبر الأمر ابن رائق فدبره أشد تسحبا فى باب المال منهم وانفرد بشر به ولهوه . ولو بلغه و بلغ الذين قبله أن على فرسخ منهم فرسانا قد أخذوا الأموال واجتاحوا الماس ، فقبل لهم أخرجوا إليهم فرسخا ، لطابوا المال وطابوا بالاستحقاق . وربما أخذوه ولم يبرحوا ، ويتعدى الواحد منهم أومن أصحابهم على بعض الرعية ، أخذوه ولم يبرحوا ، ويتعدى الواحد منهم أومن أصحابهم على بعض الرعية ، وآمر فيه بأمر فلا يمتثل ولا ينفذ ولا يستعمل : أو أكثر مافيه أن يسألني كاب من كلامهم فلا أملك رده ، و إن رددته غضبوا و يجمعوا وتسكاموا . . . وكان الأجود أن يكون الأمر كله لى كا كان لمن مضى من قبلى ، ولسكن لم يجرالقضاء مهذاب ! » .

ومما يبين ما امتاز به الراضى ، تلك العجارة التى أوردها صاحب الفخرى ، حيث يقول « ختم الحلفاء فى أشياء منها : أنه آخر خليفة دُون له شعر ، وآخر خليفة انفرد بتدبير المُـلك ، وآخر خليفة خطب على منبر يوم الجمعة ، وآخر خليفة جالس الندماء ووصل اليه معلماء ... » (۱) قال الصولى : سئل الراضى أن يخطب يوم جمعة ، فصعد المنبر بسُر من من رأى ، فحضرت أنا واسحاق بن المعتمد ، فلما خطب شنف الأسماع وبالغ فى الموعظة » (۲) .

ولم تستفد الخلافة العبامية من نظام إمرة الأمراء شيئا ، بل على العكس من ذلك ازدادت أحوالها سوءا حتى لم يتمكن الخليفة الراضى أن يدفع أرزاق الجند أو يحصل على ما يكفيه . ولم يكن تاريخ الراضى سوى سلسلة منازعات بين رجال الدولة على الاحتثار بالسلطة والنفوذ .

وكذلك كان عهد الخليفة المتقى ( ٣٢٩ ـ ٣٣٣ ه ) عهد اضطراب ، فقد

<sup>(</sup>١) ابن طباطباً : الفخرى س ٢٦١ .

 <sup>(</sup>۲) الأوراق س ۲۳۳.

ظهرت الفوضى خلاله بسبب قيام النزاع على منصب إمرة الأمراء ، إذ قام نزاع بين ابن رائق وأبى عبدالله البريدى صاحب الأهواز ، ثم خرج مجمم على ابن رائق وانتزع من يده إمرة الأمراء سنة ٢٢٧ ه وظل فيها الى أن قتل سنة ٢٣٩ ه ، ثم دخل البريدى بغداد ولحق به منافسه ابن رائق . وانتهى الأمر بخروج ابن رائق وممه الخليفة المتقى الى ناصر الدولة بن حمدان بالموصل الذى قتل ابن رائق حتى لا يقف فى وجهه ولا يحول بينه وبين منصب إمرة الأمراء . وسرهان ما دخل ابن حمدان بغداد ومعه الخليفة العباسى ، وتقدد أعباء هذه الوظيفة فى مستهل شعبان سنة ٣٣٠ ه . على أن أيام الحمدانيين (٣٣٠ – ٣٣١ ه) لم تطل فى بغداد، ولم تركن حال بغداد فى عهدهم بأحسن منها فى عهد من سبقهم من أمراء الأمراء ، فقد طردهم منها توزون التركى رئيس الشرطة فى شهر رمضان من أمراء الأمراء ، فقد طردهم منها توزون التركى رئيس الشرطة فى شهر رمضان منها الأمراء ، وطارد جيوشهم الى الموصل ، وتقلد إمرة الأمراء .

لم يدم الصفاء بين توزون والخليفة المتقى ، بسبب تآمره على توزون وعمله على صرفه: واستنجد المتقيد بعد أن انضحت نواياتوزون السيئه از اءه - بالإخشيد أقوى ولاته فى ذلك الوقت . وسار الإخشيد إلى الشام فى سنة ٣٣٧ هـ ، ولتى الخليفة فى مدينة الرقة الواقعة على الطريق بين الشام والعراق . وفى تلك المدينة قدم الإخشيد الى المتقيعداً من التحف والهدايا ، فقيل ه إنه حل اليه من المين والورق والكسوة والجوهر والعليب والفرش والكراع والبغال ما مبلغه مائتان وخسون ألف دينار » عدا ما قدّمه إلى أتباع الخليفة وخاصته ، مما يدل على وفاء الإخشيد على الخليفة فى ذلك الوقت لا يملك من الأمر شيئا . وفى الرقة عرض الإخشيد على الخليفة البقاء معه فى الشام ، أو الذهاب الى مصر وهو الاقتراح الذى سبق أن عرضه أحمد بن طولون فى نفس هذا المكان على الخليفة المقتمد وقال له الاخشيد : « ياأمير المؤمنين ! أنا عبدك وابن عبدك ، وقد عرفت الأتراك وغدرهم وفجورهم ، فائلة فى نفسك ، وسر معى إلى الشام ومصر ، فهى لك

وتأمن على نفسك » (١) . فلم يقبل الخليفة ذلك العرض ، حتى لا يترك بفداد عاصمة مُلك ومقر أسرته ، ولواقبل ذلك لتفير مجرى الحوادث ولأصبح لمصر مركزا ممتاز بين الأمم الإسلامية . وسار الإخشيد بعد ذلك إلى مصر (٢) .

رجع المتقى إلى بغداد بعد أن تعمد توزون بحايته ، إذا ما عاد إليها ، إلا أن توزون لم توف بعمده ، فإنه قبض على الخليفة فى شهر صفر سنة ٣٣٣ ه ونهب أصحابه معسكره وأخذ الخاتم من يده (٣) ﴿ وَكُمِّلُ (١) المتقى لله فصاح ، فأمر أصحاب الدبادب (٥) فضر بوا بها ، فصاح فلم يسمع صياحه بعد أح خلع نفسه . . فكانت خلافته ثلاث سنين وأحد عشر شهرا » (٦) . و يقول المسعودى ﴿ فبكى المتقى ، وصاح النساء والخدم لصياحه ، وأدخل إلى الحضرة مسمول العينين ، وأخذ منه البردة (٧) والقضيب (٨) والخاتم وسلمها إلى المستكنى بالله » (٩) .

<sup>(</sup>١) أبو المحاسن: النجوم الزاهرة ج٣ س ٢٠٥٠.

<sup>(</sup>٢) على ابراهيم حسن : مصر في المصور الوسطى س ٢٤٩ — ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) حسن أبراميم وعلى أبراهم: النظم الاسلامية س ٧٩ .

<sup>(</sup>٤)كول: كتابة عن سمل عينه .

<sup>(</sup>٥) الديادب: جم ديدب، وهُو الطبل.

<sup>(</sup>٦) الصولى: الأوراق س ٢٨٢ — ٣٨٣ .

<sup>(</sup>۷) البردة: هي بردة النبي صلى الله عليه وسلم ، التي اعتاد الخلفاء لبسها في المواكب . وهي شملة مخططة ، وقبل كساء أسود مربع فيه صفر . وقد اختلف في وصولها الى الخلفاء: فقبل أن النبي قد وهيها لكمب بن زهير حين امتدحه بقصيدته التي أولها : بنت سماد ، ثم اشتراها معاوية بن أبي سفيان منه أو من ورثته بعشرين ألف ديناز ، وقبل إن النبي أعطاه أهل إيالة أمانة لهم فأخذها منهم عبد الله بن خالد بن أوفي عامل مروان بن محد آخر خلفاء بني أمية على ايلة ، وبعث بها اليه، فظلت في خزانته حتى آلت الى أبي العباس السفاح أول خلفاء الدولة العباسية . الداشندي : صبح الأغفى ج ٣ ص ٧٦٩ .

<sup>(</sup>٨) بقى القضيب والبردة عند خلفاء بنى العباس فى بفداد الى أن انترعها السلطان سنجر السلجونى من الخليفة المسترشد باقة ، ثم أعادها الى المقتنى باقة عند توليته الخلافة سنة ٥٣٥ هـ ، فاحتفظ بها من جاء بعده من خلفاء بنى العباس حتى انقراض دولتهم سنة ٥٩٦ هـ القلقشندى : نفس المصدر ج٣ س ٧٧٠ .

<sup>(</sup>٩) مروج الذهب ج٣ س ٥٣٢ .

ويعد المستكفي ( ٣٣٣ - ٣٣٤ هـ ) آخر خلفاء العصر العباسي الثاني عن وقع تحت سيطرة الأتراك خلال حكمهم في بغداد واشتهر بالصلاح والتقوى وعدم شرب النبيذ. وكان - كفيره من خلفاء ذلك العصر - ألعو مة في أيدى الأتراك، حتى أن توزون الذى أفره الخليفة فى إمرة الأمراء واستبد بالسلطة دونه « ضم إليه غلامًا تركيًا من غلمانه ، وذلك حتى يقف هذا الغلام على أسرار الخليفة وما يجرى في دار الخلاقة » . وفي متنهى الدلالة على مدى الضعف الذي كان عليه الخليفة والهوة التي أنحدرت إليها الخلافة العباسية إذ ذاك . ويقول الصولى إنه « لما جلس على السرير(١) . و بايعه الناس باقي يومه وأياما بعد ذلك ، وكل مَنْ بايعه أحلف على طاعته ونصيحته وموالاة من والاه ومعاداة من عاداه » (٢٠) . وفي أوائل عهد المستكفي مات توزون ، فخلفه في إمرة الأمراء أبو جعفر ان شيراز ، فلم يكن أقل عنتا بمن سبقوه . ولا غرو فقد أصبح في يد أمير الأمراء حبس الخليفة وخلمه وقتله، فـكان هذا تمديا على سلطة الخليفة الدينية ومًا لها من حرمة في النفوس . فقد اجتمعت السلطة كلما في يد أمير الأمراء، وفوض الخليفة إليه أمر تدبير المملكة حتى لم يعد للخليفة من الأمر شيء سوى سلطته الدينية ممثلة بذكر اسمه في الخطبة ونقشمه على السكة ، ولم يكن هذا إلا لأغراض سياسية فايتها احتفاظ هؤلاء الخلفاء بمراكزهم أمامُ الجمهور . ولم يكنَ عند الخليفة من سبيل يأمن به في نفسه الأذى ، إلا هرو به من ممسكر أحد الأمراء ، فـكان إنقاذه تحولا عما فيه من مذلة إلى مذلة أخرى ، حتى دفعه اليأس إلى دعوة بني بويه إلى معاونته وتخليصه ، فإذا ماوقع تحت رحمتهم صار ألمو بة في يدهم .

<sup>(</sup>۱) سرير الملك أو عرش الملك : هو من رسوم الملك وآلاته ، متخذ من رخام ، وأول من انحذ ذلك في الإسلام معاوية بن أبي سفيان ، ثم انحذه من جاء هده من خلفاء بني أمية وبني العباس . الفلقشندي : صبح الأعشى ج ٤ ص ٦ .
(۲) الأوراق س ١٨٧ .

ولم تسكد فترة التنافس على إمرة الأمراء تنتهى ، حتى كان الضيق قد استحكم بأهل بفداد ، فصاروا يأكلون السكلاب والقطط وانتشر النهب والسلب بينهم ، وأدى الجوع بهم إلى نهب الحوانيت والحصول على مافيها من البضائع وفر كثير منهم من بغداد إلى البصرة ، والكن أغلبهم كان يموت جوعا من شدة الضعف والفقر . وكان من أثر التنازع على إمرة الأمراء ، أن استمان بعضهم ببعض ذوى النفوذ ، مما أدى إلى الفوضى والاضطراب ودخول معز الدولة ابن بويه سنة ٢٣٤ ه مدينة بغداد واختفاء ابن شير زاد أمير الأمراء . ومنذ ذلك الحين ، أصبحت الخلافة العباسية في قبضة بني بويه .

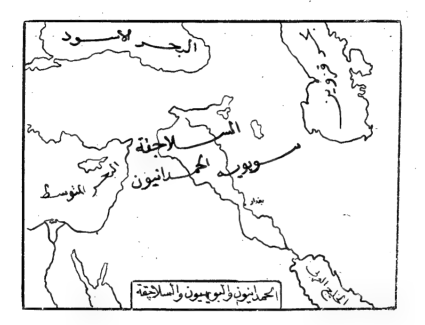
### ٢ - الحلافة العباسية في عهد بني يويه

#### 377 - V33 a = 739 - 00-1 4

#### سلاطين بني بويه في العراق :

| سنة ميلادية | أسماء السلاطين               | سنة هجرية |
|-------------|------------------------------|-----------|
| 944         | معز الدولة _ أبو الحسين أحمد | ۲۲.       |
| <b>177</b>  | عز ا <b>لدولة</b> بختيار     | . 404     |
| <b>4VV</b>  | عضد الدولة ( في فارس )       | 777       |
| ٩٨٢.        | شرف الدولة ( فى فارس )       | . 777     |
| 4.4         | بهاء الدولة أبو نصر فيروز    |           |
| 1.17        | سلطان الدولة ( في قارس )     | ٤٠٣       |

ينتسب بنى بويه إلى بهرام بن يزدجرد من ملوك آل ساسان ، وكان أبوهم أبو شجاع بويه فقيراً معدماً من أهالى بلاد الديلم . وكان بنو بويه من الشيمة



الغالين ، ولذا كانوا لا يمترفون بحق الخليفة العباسى فى السيادة على جميع العالم الإسلامى وقد عمل سلاطين بنى بويه على أن يكونوا مطلقى التصرف فى العراق ، ولم يتورعوا عن التعدى . على أشخاص لخلفاء العباسيين وانتقاص حقوقهم ، ولم يقل استبداد بنى بويه بالسلطة فى بغداد عن استبداد الأنواك حتى أصبح خلفاء العباسيين فى عهدهم لا قيمة لمم (١) .

كان أول من تولى الحركم فى بفداد من بنى بويه ، على بن بويه ، الذى استولى على العراق سنة ٣٣٤ ه فى عهد الخليفة العبداسى المستكفى ، ولقب همعز الدولة بن بويه » أحد سلاطين البويهيين الذين استحوذوا على السلطنة فى بغداد ، وقوى أمره واشتد نفوذه وخلع الخليفة المستكفى وسمل عينيه . وفى ذلك يقول السيوطى : ثم إن مهز الدولة تخيل من المستكفى فدخل عليه فى جمادى الآخر سنة أربع وثلاثين ( وثلاثمائة ) ، فوقف \_ والناس وقوف على مراتبهم \_ فتقدم إثنان من الديلم إلى الخليفة ، فمد يديه إليهما ، ظنا أنهما يريدان تفبيلهما ، فحذباه من السرير حتى طرحاه إلى الأرض وجراه بهامته ، وهجم الديلم دار الخلافة إلى الحرم ومهبوها فلم يبق فيها شىء ومضى معزالدولة إلى منزله ، وساقوا المستكنى ماشيا إليه وخلع وسمات عيناه يومئذ ، وكانت خيلافته سنة وأربعة أشهر (٢٠) .

\* \* \*

وخلف المستكنى الخليفة « الطائع » (٣٣٤ – ٣٣٣ ) وقدر له معز الدولة مائة دينار فى كل يوم . و يتميز عهد الطائع ، بذلك الصفاء الذى ساد بين الخلافة العباسية ومصر ، حتى تمكن كافور الإخشيدى من أن يحتفظ عبداً وراثة

Arnold: The Caliphate, P. 68. (1)

<sup>(</sup>٣) السيوطي : تاريخ الخلفاء س ٣٦٣ — ٣٦٤ .

العرش ، على النحو الذى وضعه الإخشيد ، وذلك بأن حصل على موافقة الخليفة المطيع العباسي على تولية الأمير أنوجور بن الأخشيد على مصر بعد أبيه ، وأصبحت مملكته تشمل مصر والشام والمدينةين المقدستين (مكة والمدينة) ، واستطاع كافور بعد ذلك أن يضم إلى حكم مصركل بلاد سورية بما في ذلك دمشق وحلب وأنطاكية وطرسوس والمصيصة (۱) وغيرها من المدن والثغور (۲) . ولكن كافورا حين وجد أن مصلحته الشخصية تتمارض مع مبدأ وراثة العرش في أسرة الإخشيد ، استغل فرصة صفر أولاد الإخشيد وتقدير الخليفة العباسي له ، وتمكن من أن يستصدر قراراً من دار الخلافة في ۲۲ الحرم سنة و ۳۵ هم بتوليته على مصر وما يقع تحت سيطرتها من البلاد ، على الرغم من أنه لا يمت بأية قرابة إلى مصر وما يقع تحت سيطرتها من البلاد ، على بن الإخشيد .

## التروع في إقامة خلافة فاطمية في بفراد:

اتبع بو يه إذاء خلفاء بنى العباس ، سياسة تنطوى على الأسرة والأنانية ، بل وفكر معز الدولة فى وضع حد للجلافة العباسية و إقامة خلافة علوية أى فاطمية مكانها . ولكن بعض خاصته أشاروا عليه بالعدول عن هذا الرأى ، وأبانوا له أن الخليفة العباسي فى بغداد ضعيف جداً ومن الممكن حبسه أو قتله متى خرج عن طاعة البويهيين ، أما خلفاء الفاطميين فإن فى استطاعتهم الاستبداد بالسلطة فى بغداد والقضاء على معزالدولة متى أرادوا (٢) . واقتصح بنو بو يه بهذا الرأى وعدلوا عن مسألة نقل الخلافة من العباسيين إلى الفاطميين ولو تم ذلك ، لتحقق للعلويين أملهم فى الخلافة ، الذى ظلوا يناضلون من أحل تحقيقه منذ قيام الخلافة الأموية قتل معزالدولة سنة ٣٦٣ ه على يد عضد الدولة ، وذلك فى عهد الخليفة الطائم قتل معزالدولة سنة ٣٦٣ ه على يد عضد الدولة ، وذلك فى عهد الخليفة الطائم

<sup>(</sup>١) المصيصة : تقم بين أنطأ كية وبلاد الروم ، بالقرب من طرسوس في بلاد الشام .

<sup>(</sup>٣) ابن خِلسكان : وفيات الأعيان ج ١ ص ٣٢٤ – ٤٣٣ .

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير : الحكامل ج ٨ ص ١٦٧ .

العباسي ، فانتقلت سلطة بني بويه في بغداد إلى عضد الدولة (٣٦٧ – ٣٧٧ هـ) ، وخلع عليه الخليفة الطائم خلعة السلطنة وقلده سيفا وعقد له لواءين أحدهما مفضض على رسم الأمراء والآخر مذهب على رسم. ولاة العهود . ولم يعقد هــذا اللواء الثاني لغير عضد الدولة ، وكتب له الخليفة عهداً وقرى. بحضرته (١) . ولم يكتف عَضد الدولة بذلك، بل عمل على ذكر اسمه في الخطبة، وحمل الخليفة على أن يمنحه تفويضاً كالذي يعطيه الخلفاء لولاة عهودهم . وأمر عضد الدولة بأن يقرأ هذا التقويض على ملاِّ من الناس، مع محالفة ذلك لتقاليد الخلافة، إذ كان الخليفة يمعلى التفويض لولى عهده مغلقاً ، ويقول له : « هذا تفويض منحته لك، وعليك أن تعمل على مايقضي به ، . لذلك اضطر إلخليفة الطائم إلى أن يخرج لاستقبال عضد الدولة ، عند عودته إلى بغداد من إحدى رحلاته ، وهذا يبين لنا مدى نفوذ بني بو يه في بغداد وسيطرتهم على الخليفة العباسي وأمور الدولة العباسية ، و يتضح ذلك جليا من أنه حين ساءت العلاقة بين الخليفة الطائع و بين عضد الدولة ، أم الأخير بحذف اسم الخليفة من الخطبة في بغذاد وغيرها من المدن ، وظل الحال على ذلك مدة شهرين ، وأرغم الخليفة على أن يصدر أوامره بضرب الدبادب أمام داره ثلاث مرات في اليوم : في وقت الصبح والمغرب والعشاء، مع أن ذلك كان من الأمور التي انفرد بها الخليفة دون غيره في بغداد (۲)

ويظهر أن خلفاء بغداد اعترفوا بإمامة الفاطميين ، رغم ذلك العداء المستحكم بين الدولتين . يدل على ذلك ، الكتاب الذى بعث به العزيز سنة ٣٦٥هـ إلى عضد الدولة سلطان بنى بويه فى بغداد . وفيه يقول : « من الإمام العزيز بالله إلى عضد الدولة الإمام ، نصير ملة الإسلام . . و بعد فإن رسولك وصل إلى حضرة أمير

<sup>(</sup>١) السيوطى: تاريخ الحنفاء س٧٧٠.

<sup>(</sup>٢) السيوطي: نفس المصدر س ٧٧٠ .

المؤمنين مع الرسول المنفذ إليك ، فأدى ما يحمله من إخلاصك في ولاية أمير المؤمنين ومودتك ومعرفتك بحق إمامته ، ومحبتك لآبائه الطائعين الحادين المهديين ، فسر أمير المؤمنين بماسمعه عنك » . ورد عضد الدولة على كتاب العزيز بكتاب يعترف فيه بفضل أهل البيت، ويقول للخليفة : « إنه من أهل تلك النبعة الطاهرة وإنه في طاعته » ووجه الفرابة في أمر هذه المراسلات ، أن عضد الدولة أرسل خطابه هذا الذي يعترف فيه بإمامة الفاطميين بعلم الخليفة الطائع العباسي، عما يوضح لنا عظمة الدولة الفاطمية في تلك الفترة من تاريخها وعجز العباسيين عن الوقوف أمامها .

على أن عضد الدولة — رغم قوته وضعف الخليفة — كان يظهر أمام الناس بأنه إنميا يستمد نفوذه من الخليفة ويتمتع برضاه ليكتب بذلك ثقة الأهلين وطاعتهم إياه . وفى ذلك يقول السيوطى ﴿ فَي سنة تَسْعُ وَسَتَيْنِ ﴿ وَتُلْمَانُهُ ﴾ ورد رسول العزيز ضاحب مصر إلى بغداد ، وسأل عضد الدولة للطائم أن يزيد في آلقابه : تاج الملة ، و يجدد الخلم عليه ، و يلبسه التاج ، فأجابه . وجلس الطائم على السرير، وحوله مائة بالسيوف والزينة، وبين يديه مصحف عمَّان، وعلى كتفه البردة ، وبيده القضيب ، وهو متقلد بسيف رسول الله صلى الله عليه وسلم . وضر بت ستارة بعثها عضد الدولة ، وسأل أن تـكون حجاباً للطائع ، حتى لا يقم عليه أحد من الجند قبله . ودخل الأتراك والديلم وليس مع أحد منهم جديد، ووقف الأشراف وأصاب المراتب من الجانبين، ثم أذن لعضد الدولة فدخل، ثم رفعت الستارة، وقبل عضد الدولة الأرض، فارتاع زياد القائد لذلك ، وقال لعضد الدولة ماهذا أيها الملك ؟ أهذا هو الله ؟ فالتفت إليه وقال : هَذَا خَلَيْفَةَ الله فَي الأَرْضَ ، ثم استمر يَشَى ويقبل الأَرْضُ سبع مرات ، فالتفت الطائع إلى خالص الخادم وقال: استدنه ، فصمد عضد الدولة فِقبل الأرض

مرتین ، فقال له : ادن إلی ، فدنا . . وأمره فجلس علی السكرسی . . . فقال له الطائع : قد رأیت أن أفرض إلیك ماوكل الله إلی من أمور الرعیة فی شرق الأرض وغربها ، وتدبیرها فی جمیع جهاتها سوی خاصتی وأسبابی ، فتقول ذلك . فقال : یعیننی الله علی طاعة مولانا أمیر المؤمنین وخدمته ، ثم أفاض علیه الخلع وانصرف » وقد علق السیوطی علی هذه العبارة بقوله « انظر إلی هذا الأس وهو الخلیفة المستضعف ، الذی لم تضعف الخلافة فی زمن أحد ماضعفت فی زمنه ، ولا قوی أمر سلطان ماقوی أمر عضد الدولة » (۱) .

و بوفاة عضد الدولة سنة ٣٧٣ ه ، تتابع على السلطة من بنى بويه فى بغداد ، ملائة إخوة هم : صمصام الدولة ( ٣٧٦ – ٣٧٦ هـ) وشرف الدولة ( ٣٧٦ – ٣٧٩ هـ) وشرف الدولة ( ٣٧٩ – ٣٧٩ هـ) الذى انتقلت السلطة فى النهاية وخلع عليه الخليفة الطائع سبع خلع وعمامة سوداء (٢) ، ومشى الحجاب بين بين يديه ، وقرى عهده ، ولقبه الطائع : بهاء الدولة ، وضياء الملة . إلا أنه مالبت أن قبض سنة ٣٨٧ ه على الخليفة الطائع ، لأنه حبس رجلا من خواصه ﴿ فِهاء مهاء الدولة وقد جلس الطائع فى الرواق ، متقلداً سيفاً ، فلما قرب بهاء الدولة ، قبل الأرض وجلس على كرسى ، وتقدم أسحاب بهاء الدولة فجذبوا الطائع من سريره ، وتمدكاثر عليه الديلم فلفوه فى كساء ، وأصعد إلى دار السلطنة وارتج سريره ، وتحدكاثر عليه الديلم فلفوه فى كساء ، وأصعد إلى دار السلطنة وارتج البلد ، ورجع بهاء الدولة وكتب على الطائع إيماناً بخلع نفسه وأنه سلم الأمر إلى القادر بافته (٢).

<sup>(</sup>١) السيوطى : تاريخ الخلفاء س ٧٧٠ . -- ٧٧١ .

<sup>(</sup>٣) كان أول من لبس العامة السوداء هو الذي صلى الله عليه وسلم ، ثم لبسها جاعة من الصحابة ، وتبعهم الخلفاء المباسيون . وهي عبارة من عمامة مدورة من حرير بمدية. قدر ذراع ترسل بين الكتفين : القلقشندي : صبح الأعشى ج ٣ ص ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٣) السيوطى : تاريخ الحلفاء س ٧٧٢ . .

كان القادر - على ماوصفه به الخطيب البغدادي - « أنه من الستر والسيادة وإدامة التهجد بالليل وكثرة البر والصدقات ﴾ (١) . على أن نفوذ بهاء الدولة قد ازداد في عهد الخليفة القادر ( ٣٨١ – ٤٢٢ هـ ) واستبد بالسلطة دون الخليفة ، وتعصب للمذهب الشيعي دون السنة مذهب العباسيين ، وأضمر كل منهما للآخر العداوة والبغضاء، ونادى بذلك السلطان بهاء الدولة بن بويه سنة ٣٩٨ ه في زمن الخليفة القادر . ولـكن تحويل الخلافة إلى الفاطميين كان معناه القضاء على سلطان بني بويه في بغداد الذين جملوا الخليفة ألمو بة في أيديهم ، فمند ماتمرض نفوذهم في العراق للخطر سنة ٤٠١ هـ - حين أمر قرواش بن المقلد أمير بني عقيل الذي آلت إليه السيادة في الموصــل والأنبار والمدّائن والكوفة بإقامة الخطبة للخليفة الفاطمي الحاكم - سارع بهاء الدولة رغم ميوله الشيمية بإرسال جيش اضطره إلى رد الخطبة للخليفة العباسي في بغداد ، قاصداً بذلك الاحتفاظ بسلطان بني بويه في العراق (٢). و بذلك فشلت المحاولة الثانية التي بذلت في سبيل إقامة خطبة فاطمية في بغداد ، وكانت الأولى في عهد البويهين أيضاً زمن معز الدولة بن بويه، حين كان خلفاء الفاطميين لا يزالون في المغرب ولم تكن دولتهم قد تأسست بعد في مصر .

## تشهير الخلفاء العباسيين بنسب الفاطميين :

لجأ الخليفة العباسي القادر بعد تلك الحادثة - حادثة محاولة إقامة الخطبة للحاكم في بلاد الخلافة العباسية - إلى سياسة التشهير بنسب الفاطميين . ذلك أن الخليفة القادر ، أمر في ربيع الثاني سنة ٢٠١ ه بكتابة محضر يقدح في أن الخلفاء الفاطميين وعقائدهم ، على أن يقرأ في بغداد و ينشر في الأمصار ،

<sup>(</sup>١) الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد ج ٤ ص ٣٧٠

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم وعلى إبراهيم : النظم الإسلامية ص ٨٩ .

وجاء فيه: « وهم (أى الفاطميون) منسو بون إلى ديصان بن سعيد الخرمى ، إخوان الكافرين ونطف الشياطين ، شهادة يتقربون بها إلى الله ومعتقدون ماأوجب الله على العلماء أن ينشروه للناس ، فشهدوا جميماً أن الناجم بمصر ، وهو منصور نزار الملقب بالحاكم ، هو ومن معه من سلفه الأرجاس الأنجاس عليه وعليهم اللعنة ، أدعياء خوارج لا نسب لهم فى ولد على بن أبى طالب وأن ذلك باطل وزور . وأن هذا الناجم بمصر هو وسلفه ، كفار ، فساق ، فجار زنادقة ، عطاوا الحدود ، وسفكوا الدماء ، وسبوا الأنبياء ، ولعنوا السلف ، وادعوا الربوبية » (١) . ويقول أبو المحاسن تعليقاً على موقف الحاكم إزاء عمل الخليفة القادر أنه « لما بلغ الحاكم ذلك قامت قيامته ، وهان في أعين الناس ، الخليفة القادر أنه « لما بلغ الحاكم ذلك قامت قيامته ، وهان في أعين الناس ، لكتابة هؤلاء الأعلام في الحضر » (٢) .

وسار الخليفة القائم ( ٤٣٢ – ٤٦٧ هـ) عن القادر على سياسة أبيه فى الطعن فى نسبهم تحقيراً لهم وصرفاً للمسلمين عن أن يولوا وجوههم شطرهم . واستكتب علماء بغدادسنة ٤٤١ ه محضر بماثل الحضر الذى كتب فى عهد أبيه طعناً فى الفاطميين .

إلا أن خطة الخليفة القادر والخليفة القائم في محاربة الفاطميين بسلاح الشمير بنسبهم لم يؤد إلى الغرض المقصود، وهو إضعاف نفوذ الفاطميين وحث الخاضعين لسلطانهم على الثورة عليهم ، بل على العسكس ما كان عهد الحاكم بأمر الله الفاطمي ينتهى ويتولى عرش الخلافة الفاطمية المستنصر ، حتى امتد سلطان الفاطميين في الشطر الأول من خلافته ، فشمل الشام وفلسطين والحجاز وصقلية وشمالي إفريقية بما في ذلك مصر ، وأصبح إسمه يذاع على كافة منابر البلاد الممتدة من الحيط الأطلسي غرباً إلى البحر الأحر شرقا ، كما أذيع اسمه على منابر الممتدة من الحيط الأطلسي غرباً إلى البحر الأحر شرقا ، كما أذيع اسمه على منابر

<sup>(</sup>١) أبو المجاسن : النجوم الزاهرة جع من ٧٢٩ — ٧٣٠

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن : نفس المصدر والجزء س. ٧٣٠ .

البين والحجاز والموصل ، وفي ذلك الاتساع أكبر دليل على تقلص سلظان الخليفة العباسي وعلى أن الدولة الفاطنية اتسعت على حساب العباسيين .

وعلى الجلة ، أصبح الخلفاء المباسيون في عهد بنى بويه ، لا قيمة لمم ، في الوقت الذي أصبح فيه غيرهم أكثر قوة ونفوذاً ، وأصبحوا يديرون المالم الإسلامي دون أن يحفلوا بمن يدعى أنه أمير المؤمنين . وأصبح هؤلاء الخلفاء ألمو بة في أيدي سلاطين بنى بويه يجلسونهم على العرش ويعزلونهم عنه متى شاءوا وشاءت أهواؤه . ولم يعد للخليفة العباسي شيء في عهد سيطرة بنى بويه سوى معاملته الدينية ، ممثلة بذكر اسمه في الخطبة ونقشته على السكة ، وقد احتفظ بنو بويه للخلفاء بهذين المظهرين احتفاظاً المخليفة بمركزه أمام الجمهور ، على اعتبار أنه لا يزال محتفظا بالسلطة الروحية على رعاياه ، رغم أنه مسلوب على اعتبار أنه لا يزال محتفظا بالسلطة الروحية على رعاياه ، رغم أنه مسلوب السلطة السياسية . ومع ذلك ، فينبغي أن نذكر أن بني بويه راعوا مظاهر احترام الخليفة المباسي في الحفلات ، باعتباره الرئيس الأعلى لجماعة المسلمين ، فيكان الخليفة يستقبل السفراء ويلبس بردة النبي عليه السلام ويضع أمامه مصحف عثمان توكيداً لسلطته الدينية .

## ٢ - الحلافة العباسية في عهد سلاطين السلاجقة

ينسب السلاجقة ، الذين استولوا على السلطة فى بغداد بعد بنى بويه ، إلى سلجوق بن تقاق أحد رؤساء التركان ، وموطنه الأصلى بلاد ماوراء النهر . وقد غزا طفر لبك السلجوقى بلاد خراسان ، واستولى على الولايات الغربية للدولة الغزنوية ، كما أدخل تحت سلطانه أملاك بنى بويه ، ودخل بغداد فى سنة ٤٤٤ه .

# ذكر اسم الخليفة الفاطمى على منابر بفراد :

كان ضعف الخليفة العباسي أمام السلاجقة واصحاً للعيان . وبما أوضح مدى الضعف الذي وصلت إليه الخلافة العباسية في العصر الثانى ، ذلك الأمر الخطير الذي حدث إذ ذاك وهو ذكر الخليفة المستنصر الفاطمي على منابر بغداد حاضرة العباسيين . فإن الأمير الحارث أرسلان البساسيري (۱) ، انتهز فوصة ضعف الخليفة العباسي القائم بأمر الله وانشغال طغرلبك أول ماوك السلاجقة بفتح بعض بلاد العراق واشتباكه مع إبراهيم ينال الذي شق عصا الطاعة عليه ، ودخل البساسيري بغداد في اليوم الثامن من ذي القعدة سنة ٥٥٠ ه حاملا الرايات المستنصرية ، فرحب به أهل الكوخ وكانوا شيعيين ، وازداد نفوذهم في بغداد وأدخلوا في الأذان عبارة «حي على حير العمل » ، كما انضم أهل السنة إلى الخليفة القائم بأمر الله أمر الله أمر الله أمر الله أمر الله أمر الله أهل السنة إلى الخليفة

ودار القتال بين كل من السنيين وعلى رأسهم الخليفة العباسى و بين الشيعيين تحت قيادة البساسيرى . وانتهى الأمر بانتصار البساسيرى وأتباعه ، وخطب يوم الجمعة ١٣ ذى القعدة سنة ٥٠٠ هو على منابر بفداد للمستنصر الفاطمى مجامع المنصور . وانتهز بعض الأهالى هذه الفرصة ونهبوا دار الخلافة العباسية .

ولما استتب الأمر للبساسيري فى بفدار قبض على الوزير أبى القاسم بن المسلمة ، وقال له ﴿ مرحباً بمدمر الدولة ومهلك الأمم ومخرب البلاد ومبيد العباد . فقال له البساسيرى : فقال له البساسيرى :

<sup>(</sup>۱) هذه النسبة إلى بلدة فى فارس تسمى « بسا » ، وهو أبو الحارث أرسلان بن عبد الله ، مقدم الأتراك فى بغداد .

<sup>(</sup>٧) على ابراهيم حسن : مصر في العصور الوسطى س ٢٣٩ — ٧٤٠ .

قد قدرت فما عفوت ، وأنت تاجر صاحب طیاسان ، ولم تبق علی الحریم والأموال والأطفال . فکیف أعفو عنك وأنا صاحب سیف ، وقد أخذت أموالی وعاقبت أصحابی ودرست دوری وسببتنی وأبعدتنی ه (۱) ، ثم أمر البساسیری بحبس الوزیر أبی القاسم .

أما الخليفة ، فحمل إلى معسكره راكباً وعلى كتفه البردة و بيده سيف وعلى رأسه اللواء . ولما رأى ما حل به من الإهانة امتنع عن الطعام والشراب ، فألح عليه قريش أحد أتباع البساسيرى ، حتى حمله على تناول الطعام ، وسار به إلى قلمة الحديثة حيث ظل مسجونا بها . وعندما وصل الخليفة العباسى إلى الأنبار ، شكا البرد و بعث يطلب من واليها بعض الملابس ، فأرسل إليه جبة ولحافا .

وسار البساسيرى في حكم أهل بغداد سيرة طيبة . فقد أحسن معاملتهم وبذل الأموال للفقهاء ، وأفرد لواقدة الخليفة دارا وعين لها راتبا شهربا ، وحبب إليه سياسته وعدم تعصبه لل كل من السنيين والشيعيين . ولما استقر الأمر للبساسيري ، وأصبح مطلق التصرف في بغداد ، أرحل إلى المستنصر بالله يبشره بامتداد نفوذه إلى بلاد العراق ويبلغه أن اسم الخليفة الفاطمي الشيعي في مصر قد ذكر في الخطبة على منابر بغداد ، مقر الخلافة العباسية . وفي الوقت الذي كان منتظراً فيه أن يحمد المستنصر للبساسيري عمله ، فإنه لم يجبه إجابة تنم عن تأييده لعمله ولم يحده بالأموال الكافية . وكان ذلك بتأثير الوزير أبي الفرج محمد ابن جعفر المغربي الذي كان يحقد على البساسيري ، فاستطاع أن يوغر صدر المستنصر عليه و يخوفه من عاقبة اتساع نفوذ البساسيري في العراق .

إلا أن البساسيرى لم يقابل السياسة التي اتبعها المستنصر إزاءه بسياسة مثلها ، بل على العكس واصل فتوحه في بلاد العراق واستولى على البصرة وواسط

<sup>(</sup>١) أبو المحاسن: النجوم الزاهرة ج • ص ٩٠٠

وخطب على منابر جوامعهما باسم المستنصر الفاطمى . وظلت الخطبة تقام باسم المستنصر على منابر بغداد نحوا من سنة أى أربعين أسبوعاً . واشتد نفوذ البساسيرى فى بغداد واتصل بالخلافة الفاطمية فى مصر ، حتى أنه فى أثناء السنة التى أقيمت فيها الخطبة باسم الفاطميين فى بغداد ، أخذ عمامة الخليفة العباسى وعرشه وخلعته (1) ، وأرسلها إلى المستنصر حيث حفظت فى قصر الخلافة الفاطمية حتى عرضت للبيع فى أثناء الشدة العظمى التى حلت بمصر فى عهد ذلك الخليفة .

ومن أطراف مارُوى فيا يتعلق بإقامة البساسيرى الخطبة للمستنصر فى بفداد، أن مفنية علمت بتوغل البساسيرى فى أراضى الدولة العباسية ، يفتتحها باسم المستنصر ، فأنشدت :

وطرب المستنصر لتلك الأغنية ، ووهبها أرضا بمصر تمرف الآن بأرض الطبالة ، نسبة إلى هذه السيدة التى غنت هذه الأبيات بدف فى يدها . وأرض الطبالة تحد اليوم من الشمال والغرب بشارع الظاهر ، ومن الجنوب بشارع الفجالة وسكة الفجالة ، ومن الشرق بشارع الخليج المصرى .

على أن الخليفة العباسي لم يقف مكتوف الأيدى إزاء ما قام به البسا-يرى من نشر سلطان الفاطميين في بلاد العراق ، فكتب إلى طفرلبك أول ملوك السلاجةة يطلب منه القدوم إلى بغداد و إخراج البساسيرى منها ، وكان الخليفة

<sup>(</sup>۱) قبل إن الخليفة العباسي لما رجع إلى داره لم يتم بعدها إلا على فراش مصلاه ولزم الصيام والقيام ، وأنه لما سجنه البساسيري كتب قصته وأنفدها إلى مكة ، فعلقت في الكسعبة وفيها يشكو إلى الله فعل البساسيري وبطاب إليه أن يجازيه على بغيه وعدوانه ، حسن إبراهيم وعلى إبراهيم : النظم الإسلامية من ٩٣ .

بذلك كالمستجير من الرمضاء بالنار ، وقد لبي طفرلبك طلبه وسار بعساكره إلى بغداد ، ففر البساسيرى منها ، إلا أن طفرلبك ظفر به وقتله شرقتلة سنة الحدد ، ثم أطلق سراح الخليفة القائم وأعاده إلى بغداد وخطب له على منابرها . وحين ذاك يصدق المثل الذي ذكرناه ، فإن الخليفة تخلص من سلطان وحين ذاك يصدق المثل القم تحت سلطان السلاجقة ، ويصبح حاله تحت إشرافهم المساسيرى والفاطميين ليقع تحت سلطان البساسيرى في بغداد .

#### حالة الخلفاء العاسين :

على أن حالة الخلفاء العباسيين في أيام السلاجقة لم تختلف اختلافا كبيرا تحت سيطرة السلاجقة عِما كانت عليه في أيام بني بويه : فبينما كان أمراء بني بويه يقيمون في بغداد و يجمعون كل السلطة في أيديهم ، كان نواب السلاجقة العسكريون يحكمون العراق ويستأثرون بالسلطة . ولم يكتف السلاجقة بما حلّ بالبساسيري ، بل عمدوا إلى استعادة نفوذ الخليفة العباسي أو على الأصح نفوذهم على الأقطار التي فقدتها الدولة العباسية ، نتيجة سياسة الفاطميين الخاصة بتوسيع رقمة إمبراطوريتهم على حساب العباسيين . وتنفيذا لتلك السياسة التي رسمها طفرلبك ، أرسل السلطان السلطان ملكشاه أول سلاطين السلاحقة في بغداد ، الجيوش إلى الشام سنة ٤٦٢ ه ، فتمكنت من فتح الرملة و يبت المقدس ، ولكنها مجزت عن فتح دمشق ، فعادت إليها ثانية سنة ٤٦٧ ه حيث نجحت في فتحما وحذفت اسم المستنصر من الخطبة وأحلت اسم الخليفة المقتدى العباسي محله . ولم يكةف بذلك ، بل سارت جيوش العباسيين بأمر ملكشاه إلى مصر ، وكان وزيره إذ ذاك بدر الجمالي ، واكنها هزمت فعادت ثانية إلى دمشق ، وكانت الجيوش المصرية قد احتلتها فعادت تلك الجيوش إلى مصر سنة ٤٧٠ ه.

كان الخلفاء المباسيون يعيشون في أيام السلاجقة من إقطاعات مقررة يديرها

عمال على رأسهم الوزير وكاتب الإنشاء كاكانت أيام بنى بويه ، ولم يكن لهم من الأمر شيء سوى ذكر اسمهم في الخطية . وبما يدل على ضعف الخلفاء العباسيين أن الناس في بغداد قاموا في أيام الخليفة القائم ﴿ وأنكروا كثرة المغنيات والخور ، فقطع بعضهم أوتار عود مغنية كانت عند حندى ، فثار به الجندى الذي كانت عنده فضر به ، فاجتمعت العامة ومعهم كثير من الأئمة . . . واستغاثوا إلى الخليفة ، وطلبوا هذم المواخير والحانات وتبطيلها ، فوعدهم أن يكاتب السلطان في ذلك » . (۱) وكان الخلفاء يقضون أوقات فراغهم في الإشراف على بناء القصور وترميمها (۲) .

#### تحسن العلاقات بين الخلفاء العباسيين وسلاطين السلامة: :

إلا أن معاملة السلاجقة للخلفاء كانت أفصل بكثير من معاملة بنى بويه لهم . يدل على ذلك :

١ — عامل سلاطين السلاجةة الخليفة العباسى فى المناسبات المحتلفة بالاحترام والإجلال اللائقين بمقامه ، يدل على ذلك أن طغرلبك لما عاد إلى بغداد فى سنة ٤٤٩ هـ ، على أثر إخضاعه الموصل ، حضر عند الخليفة القائم « لخس بقين من ذى القعدة . . . والخليفة على سرير عال من الأرض نحو سبعة أذرع ، وعليه بردة النبى صلى الله عليه وسلم و بيده القصيب الخيزران » . فقبل السلطان الأرض وقبل يده ، وأجلس على كرسى . فقال الخليفة لرئيس الرؤساء : قل له إن أمير المؤمنين شاكر لسعيك ، حامد لفعلك ، مستأنس بقربك ، وقد ولاك جميع ما ولاك الله من بلاده ، ورد عليك مراعاة عباده ، فاتق الله فيما ولاك ، واحتمد فى نشر العدل وكف الغالم و إصلاح

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج ١٠ ص ٣٨ .

Le Strange: Baghdad during the Abbasid Caliphate, P.327 (v) .

الرعية ، فقبل الأرض . وأمر الخليفة بإضافة الخلع عليه ، فقام إلى موضع لبسها فيه ، وعاد وقبل يد الخليفة ووضعها على عينيه ، وخاطبه الخليفة بملك المشرق والمغرب ، وأعطى العهد وخرج » (١) .

٣ - تجلت تلك العلاقات الطيبة التي سادت بين الخلفاء العباسبين وسلاطين السلاجقة ، في الخلع التي كانوا يتبادلونها ، فقد كان الخليفة إذا ما ارتقى عرش الخلافة يبعث في طلب السلطان السلجوق لأخذ البيعة وحمل الخلع السلطانية والهدايا ، كاكان السلطان السلجوق يلتمس بعد توليه السلطنة التفويض من الخليفة العبامي .

٣ — وظهرت تلك العلاقات الطيبة جلية من ارتباط البيتين السلجوقى والعباسى برباط المصاهرة. فقد تزوج طفرلبك (في سنة ٤٥٤ هـ) من ابنة الخليفة القائم، وتزوج المفتدى بن القائم من ابنة السلطان ألب أرسلان (سنة ٤٦٤ هـ)، وتزوج الخليفة المستظهر من ابنة السلطان ملكشاه (٥٠٧ هـ) وتزوج الخليفة المتقى من فاطمة بنت محمد ملكشاه وأخت السلطان محمود بن محمد ملكشاه (٥٠٠ مـ).

٤ — زاد تلك العلاقات وثوقا بين البيتين العباسى والسلجوق ، أن السلاجقة
 كانوا يعتنقون المذهب السنى ، مذهب الخلفاء العباسيين وقيل إن السلاجقة
 كانوا يحترمون الخليفة العباسى ، لا لمركزه السياسى بل لأنه خليفة الله .

#### الرّاع بين العباسيين والسلاجة: :

على أن هذه الروابط الوثيقة بين العباسيين والسلاجقة ، لم تحل دون قيام النزاع بينهم . يدل على ذلك .

١ – أن سلاطين السلاجقة تعدوا على سلطة الخلفاء وانتهكوا حرمُّتها .

<sup>(</sup>١) ابن الأثير جـ ٩ ص ٣٦٤ --- ٣٦٥ .

<sup>(</sup>۲) ابن الأثبر حـ ١ سِ ٨ر٢٩ر١٩٠ .

فلما غضب السلطان ملكشاه على الخليفة المقتدى بسبب تدخله فى شئون الحكم أمره بالخروج من بغداد والإقامة فى البصرة .

واتخذ سلاطين السلاجقة لقب « ظل الله » وهولقب كان يحتفظ به الخلفاء العباسيون لأنفسهم ، واتخد ملكشاه لقب أمير المؤمنين ، وهو لقب لم يطلق إلا على الخلفاء فقط (١) .

" أخذ السلاجقة من الخليفة المسترشد ( ٥١٣ ــ ٥٦٩ هـ ) بردة الرسول
 التي كان يلبسها الخلفاء عند توليتهم الخلافة أو حضورهم الحفلات الدينية ('').

٤ - لقب ملسكشاه نفسه بلقب « أمير المؤمنين »وهو الاقب الذي لم يطلق
 إلا على الخلفاء أنفسهم .

## محاولة الخلفار العباسيين استعادة نفوذهم :

إلا أن هذه الأعمال العدائية لم تصدر عن السلاجقة إلافي القليل النادر، وكانت معاملة السلاجقة لحلفاء بني العباس بالحسني ، عاملا من عوامل إحياء الأمل في نفوسهم باعادة ما كان للخلافة العباسية من نفوذ وسلطان حتى استطاعوا في أواخر عهد السلاجقة أن يظفروا بشيء من السلطة ، ومخاصة عند ما قام النزاع بين أفراد البيت السلجوق . يستدل على ذلك من :

عاولة الخليفة المقتدى التدخل في شئون الحكم . يقول ابن خلكان:
 كان للخليفة ولدان : أحدها المستظهر بالله ، والآخر أبو الفضل جمفر ابن بنت السلطان ... وكان الخليفة قد بايع ولده المستظهر أكبر أولاده بولاية العهد ، فألزم السلطان الخليفة أن يخلعه ، ويجمل جعفراً ولى العهد بدله ، ويسلم بفداد

Camb. Med. Hist. Vol. IV. P. 307 (1)

Arnold: The Caliphate, P. 80. (v)

إليه ويخرج هو إلى البصرة . فشق ذلك على الخليفة ، وبالغ في استنزال السلطان عن هذا الرأى فلم يفعل، وطلب المهلة عشرة أيام ليتجهز فأمهله ، فقيل إن الخليفة في تلك الأيام جعل يصوم ، وإذا أفطر جلس على الرماد للإفطار ، وهو يدعو الله سبحانه وتعالى على السلطان ، فرض السلطان في تلك الأيام ومات وكنى الخليفة أمره (١) . وبموته اعتلى عرش السلطنة محمود بن ملكساه ولقب الحليفة أمره (١) . وبموته اعتلى عرش السلطنة محمود بن ملكساه ولقب الحليفة المرد الدنيا والدين ، وفي اليوم التالى مات الخليفة المقتدى .

٧ - محاولة الخليفة المسترشد ( ١٦٥ - ٢٥٥ هـ) إعادة ما كان لخلفاء بنى العباس الأول من نفوذ وقوة . ولكنه فشل في هذا السبيل ، رغم أن السيوطي وصفه بأنه «كان ذا همة عالية وشهامة زائدة وإقدام ورأى وهيبة شديدة ضبط أمور الخلافة ورتبها أحسن ترتيب وأحيا رسم الخلافة ونشر عظامها وشيد أركان الشريعة وطرز أكامها وباشر الحروب بنفسه (٢) . وقد خرج الخليفة المسترشد سنة ٧٠٠ ه على السلطان محود بن محمد بن ملكشاه وهزم قواته ، وكادايستقل بأمور الخلافة لولا مساعدة زنكي والى البصرة المسلطان . ولما مات محود حرض المسترشد بعض أمراء البيت السلجوقي على الخروج على السلطان الجديد ، ثم حارب زنكي وشتت جيوشه وطاردها حتى الموصل السلطان الجديد ، ثم حارب زنكي وشتت جيوشه وطاردها حتى الموصل السلطان الجديد ، ثم حارب زنكي وشتت جيوشه وبصحبته سلجوق أحد أمراء البيت السلجوقي ، والتقي مع جند مسعود على مقربة من هزان (٢٠ المسترشد هزم وأسره جند مسعود وقتاوه .

وحاول الخليفة الراشد ( ٥٢٩ \_ ٥٣٠ هـ ) بن المسترشد الخليفة المقتول الثأر لأبيه ، ولـكن سعودا سار إلى بغداد وحاصرها وأرغم البخليفة على الهرب

<sup>(</sup>١) وفدت الأعدال ح ٢ مير ١٦٤ .

<sup>(</sup>۲) السيوطى ج ۲ س ۱٦٤ .

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير ج ١ س ٢٧١ -- ٢٧٢ ر ٢٨٩

إلى الموصل والاحتماء بماد الدين زنكى ، وإذ ذاك جمع مسمود القضاة والشهود وكتب محضراً مخلمه . ولم يلبث أن قتل الراشد على باب أصبهان وذلك فى سنة ٥٣٠ ه ومات السلطان مسمود سنة ٥٤٧ ه . و بموته أفل نجم البيت السلجوق ، فقد خلفه سلاطين قضوا وقتهم فى اللهو واللعب والإدمان على شرب الجر .

وتصادف أن كان على عرش الخلافة فى ذلك الوقت ، خليفة عباسى على جانب كبير من الشجاعة والشهامة يدعى المقتنى (٥٣٠ ـ ٥٥٥ هـ) ، وفيه قال السيوطى أنه قليل المثل فى الأثمة ، لا يجرى فى دولته أمر و إن صغر إلا بتوقيمه ، جدد معامل الإمامة ، ومهد رسوم الخلافة ، وباشر الأمور بنفسه ، وغزا غير مرة ، ولم ير مع سماحته ولين جانبه ورأفته بعد المعتصم خليفة فى شهامته وصراحته وشجاعته مع ما خص به من زهده وورعه وعبادته .

وكان السلطان مسمود قد تنبأ قبل وفاته بما سيكون للخليفة المقتني من عظم الشأن فقال : ﴿ لقد الجلسنا في الخلافة رجلا عظيما ، فالله تمالى يكفينا شره » (1) . وسار السلطان مسمود في سنة ١٥٠ إلى بغداد وحاصرها ولكنه عاد منهزماً . وكان ذلك نهاية العمد السلجوقي في العراق .

ويمكن القول بوجه عام أن الخليفة العباسي في العصر الثاني قد أصبح ألموبة في أيدى الأتراك وبني بويه والسلاجقة ، يسجنونه أو يعزلونه أو يقتلونه ، وصار عاجزا عن التصرف في شئونه . ولكنه رغم أن فقد سلطته الزمنيه ، فقد تمتع بسلطته الدينية ، ممثلة في أن يحصل أمراه المسلمين على تفويض من الخليفة يجعل سلطانهم شرعيا ، باعتباره خليفة كانبي صلى الله عليه وسلم على أن الخليفة لم يكن من القوة مجيث يستطيع أن يعارض في شيء ، بل كان يقابل هذه المطالب

<sup>(</sup>١) تاريخ الحلفاء س٧٩٢ .

بالارتياح والقبول ، على أساس أنها اعتراف بسلطته النظرية (۱) . يؤيد ذلك ما رواه السيوطى من أنه « فى سنة تسع وسبعين وأربعائة ، أرسل يوسف ابن تاشفين صاحب سبتة إلى المقتدى يطلب أن يسلطنه وأن يقلده ما بيده من البلاد ، فبعث إليه الخلع والأعلام والتقليد ولقبه أمير المؤمنين ، ففرح بذلك وسر فقهاء المفرب (٢) .

وتقاسم ملك السلاجقة دول شتى تعرف باسم دول الأتابكة . وكان أقوى الدول منافسة للسلاجقة هى دولة خوارزم (٣) إحدى دول الأتابكة (٤) التركية .

وفى عهد الخليفة المستضىء بالله العباسى ( ٥٦٦ – ٥٧٥ ه ) تمكن علاء الدين تكش أخو سلطان شاه بن إيل أرسلان بن أتسز، من الاستيلاء على بلاد خوارزم والاستقلال مها ومن القضاء بعد ذلك على ملك السلاجقة بالعراق، واتسع ملك علاء الدين تكش حتى امتد من أقاصى بلاد ما وراء المهر شرقاً إلى بلاد الرى التي استولى عليها بعد قضائه على السلاجةة.

ولكن مُلْك علاء الدين في الرى لم يكن ثابتاً ، فقد عوّل الخليفة الناصر لدين الله العباسي ( ٥٧٥ – ٦٣٢ هـ ) على أن تكون له سيادة الرى بعد رحيل خوارزم شاه عنها ، فأرسل إليها جيشاً استردها من عامل علاء الدين تكش ، فعاد هذا إلى الرى واستردها من جند الخليفة . و بعد وفاة علاء الدين تكش ،

Arnold: The Caliphate, P. 83.

<sup>(</sup>۲) تاریخ الخلفاء ص۲۸۱.

<sup>(</sup>٤) الأتابكة: يمبر عن صاحبها « أتاك المساكر » ، وأصله أطاك وممناه « الولد الأمير » . وأول من لقب بذلك نظام الدولة وزيرماكشاء بن أب أوسلان السلجوقى ، حين فوض اليه المملكة سنة ٦٥ ه ه ولقبه بعدة ألفاب ، من بينها هذا اللقب .

خلفه سنة ٥٩٦هـ ابنه قطب الدين خوارزم شاه محمد ، فطلب إلى الخليفة أن يأمر بذكر اسمه في الخطبة بدل السلاجقة ، فرفض الخليفة ذلك ، واشتدت العداوة بينهما حتى حذف خوارزم شاه ( أى ملكخوارزم) قطب الدين محمد اسم الخليفة من الخطبة على منابر بلاده . وقد بقى قطب الدين محمد فى الحـكم إلى سنة ٣١٧ﻫـ ﴿ وهي السنة التي بدأت فيها فتوح المفول ﴾ وجاء من بعده جلال الدين منكبرتي إلى سنة ٦٢٨ ﻫ وهو آخر شاهات هٰذه الأسرة .

## ع ــ سقوط بغداد وزوال الخلافة المباسية

كان من أثر إزدياد العداوة بين الخليفة العباسي وخوارزم شاء أن استنجد الخليفة الناصر بالتتار أو المفول (١) ، ليشغل بهم خوارزم شاه حتى يأمن شره ، ويحول بذلك دون ما قد يحدق ببلاده من خطر هجوم جيوش خوارزم شاه .

وليست هذه أول مرة يستنجد فيها خلفاء العباسيين بغيرهم : فقد راسلوا بني بويه ليخلصوهم من استبداد الأثراك، وكتبوا إلى طفرلبك السلجوق لينتشلهم من تحـكم البساسيرى ، وأوفدوا الرسل إلى خوارزم شاه ليقيهم شر السلاجقة ، ثم استنجدوا أخيراً بالتتار لمينعوا أذى خوارزم شاه عمهم . ومن ثم فقد عاش خلفاء المصر العباسي الثانى تحت كنف الأتراك وبني بويه والسلاجقة وخوارزم شاه والتتار.

(م ٣٠ \_ التاريخ الإسلاى المام)

<sup>(</sup>١) ظهر المغول في عالم التاريخ حوالي نهاية القرن الثاني عشر الميلادي ، في الجهات الشمالية من بلاد الصاين ، في الأراضي التي نبتت فيها أصول قبائل الهون والنرك، وهم يمتون لمايهم بصلة قوية . وقداختلفت تسميتهم باختلاف العصور . ويظهر أن الشعوب التيكانب مفولا في الأصل واللغة ، كانت تسمى باسم « التتر » أو « التتار » ، إلا أن تلك التسمية قد غيرت. رسميا بعد جنكيزخان — وهو الثامن من سلالة مؤسسي هذه الأسرة — بكامة « مغل » Moghul أو Moghol في بلاد منغوليا وفي أواسط آسيا ، وكذا في بلاد الهند فيها بعد ــ حسن أبراهيم حسن : انتشار الإسلام بين المغول ، صحيفة الجامعة المصرية ، مايو ١٩٣٣ . على ابراميم حسن : دراسات في تاريخ الماليك ص ١٠٩

ولم يكن الخليفة يتوقع وقت دعوته للتقار أنهم يستطيعون الوصول بسهولة إلى بلاده لبُـمد الشقة ووقوف جند خوارزم شاه في سبيلهم .

وقيل إن سبب غزوالتتار لبلاد خوارزمانه في سنة ٣١٢ ه، أرسل جنكيزخان من قبله رسلا من كبار المسلمين الذين كانوا يقيمون في بلاده إلى خوارزم شاه ، يطلب منه عقد معاهدة بين البلدين ، وأرسل إليه هدايا نفيسة ، فأجاب خوارزم شاه طلب جنكيزخان ، وتمت المعاهدة بينهما ، وأخذ التجار يترددون على البلدين ، مما وجه أنظار التتار إلى البلاد الإسلامية .

فى تلك الفترة الحاسمة من تاريخ الدولة ، ظهرت بجلاء مطامع التتار ، فقد أغاروا على بخارى وسمرقند قصبة بلاد ما وراء النهر وكعبة العلماء ومعين الثروة والرخاء ، ثم استولوا على نيسابور والرى وهمذان وأذربيجان ، وغزوا جرجان وأرمينيه الكبرى مرتكبين أقسى الفظائع وأشدها هولا ، وقضوا بذلك على دولة خوارزم وامتدت فتوحهم إلى أوربا .

وكان استعداد التتار المهجوم على بغداد ، في عهد الخليفة العباسي المستعصم ( ٠٤٠ – ١٧٤٢ – ١٧٤٨ م) ، آخر خلفاء العباسيين في بغداد . وكان ضعيف الرأى ، غير ملم بأحوال دواته ، منصرفاً إلى اللهو واللعب . لذلك لم يستمع إلى نصح وزيره مؤيدالدين بن العلقمي حين حذره بالاحتياط والاستعداد لمواجهة خطر المغول ، فلم يزد إلا استهتاراً بقوة العدو (١) . قال صاحب الفخرى : وكان المستعصم رجلا خيرا متدينا ، لين الجانب سهل العريكة ، عفيف اللسان ، حل كتاب الله تعالى . . . وكان سهل الأخلاق ، وكان خفيف الوطأة . إلا أنه كان مستضعف الرأى ، ضعيف البطش ، قليل الخبرة بأمور المملكة ، مطموعا فيه ، غير مهيب في النفوس ولا مطلع على حقائق الأمور ، وكان زمانه ينقضى

<sup>(</sup>۱) الفخرى س ۲۹۶ .

أ كثره بسماع الأغاني والتفرج على المساخرة ، وفي بعض الأوقات يجلس بخزانة الكتب جلوساً ليس فيه كبير فائدة ، وكان أصحابه مستولين عليه وكلهم جهال من أرادل القوم ، إلا وزيره مؤيد الدين محمد بن العلقمي فإنه كان من أعيان الناس وعقلاء الرجال ، وكان مكتوف اليد مردود القول يترقب المزل والقبض صباح مساء . . . » ثم يقول : « وفي آخر أيامه قو يتالأراجيف بوصول عسكر المغول صحبة السلطان هولاكو ، فلم يحرك ذلك منه عزماً ، ولم ينبُّه منه همة ، ولا أحدث عنده ها . وكان كلما سمع عن السلطان من الاحتياط والاستمداد شيء ظهر من الخليفة نقيضه من التفريط والإهال ، ولم يكن يتصور حقيقة الحال في ذلك ، ولا يمرف هذه الدولة - يستر الله إحسانها وأعلى شأنها - حق الممرفة . وكان وزيره مؤيد الدين بن العلقمي يعرف حقيقة الحال في ذلك ، و يكاتبه بالتحذير والتنبيه ، و يشير عليه بالتيقظ والاحتياط والاستعدّاد ، وهو لا يزداد إلا غفولاً . وكان خواصه يوهمونه أنه ليس في هذا كبير خطر ، ولا هناك محظور ، وأن الوزير إنما يمطِّم هذا لينفق (١) سوقه ولتبرز إليه الأموال لتجند بها العساكر ، فيقتطع منها لنفسه ، (٢).

بعد أن قضى هولاكو على طائفة الحشاشين ، أرسل إلى الخليفة المستعمم من مدينة هَمَـذان التى اتخذها مركزاً لقيادته كتابا ينذره فيه بالحرب ، إذا لم يقدم نفسه و يسلم حاضرة ملحكه إلى المغول ، « فوقع التعيين من ديوان الخليفة على ولد أستاذ الدار ، وهو شرف الدين عبد الله بن الجوزى ، فبُعث رسولا إلى خدمة الدركاة السلطانية بهمذان ، فلما أن وصل وسمع جوابه ، علم أنه جواب مغالطة ومدافعة ، فحينئذ وقع الشروع في قصد بغداد و بث العساكر إليها » (٢٠) .

<sup>(</sup>١) نفقت السلعة : غلت ورغب فيها .

<sup>(</sup>۲) الفخرى س ۲۹۶ — ۲۹۷ .

<sup>(</sup>۴) الفخرى ص ۲۹۷ .

سار هولاكو – بعد شهرين – بجنده إلى بغداد فى شهر نوفمبر عام ١٢٥٧م ( ١٥٥ هـ ) فى عهد كوپيلاى خان ( ١٥٥ – ١٩٣ هـ ) إبلخان ( إمبراطور ) المغول فى فارس ، و بصحبته كثير من أمراه المسلمين ، وعسكر حول منتصف الحرم سنة ٢٥٦ ه ( يناير ١٢٥٨ م ) على مقربة من بغداد من ناحية الشرق . وسهل على المغول هذا الحصار ، تلك المؤامرات التي كان يدبرها الشيعة لأهل السنة داخل أسوار المدينة .

و يصف صاحب الفخرى فتح بغداد على يدالتتار ، فيقول : « أجفل الناس من دُجيل والإسحاق ونهر مَلَكُ ودخاوا إلى المدينة بنسائهم وأولادهم ، حتى كان الرجل أو المرأة يقذف بنفسه إلى الماء ، وكان الملاح إذا عبّر أحداً في سفينة من جانب إلى جانب يأخذ أجرته سواراً من ذهب أو طرازاً من زَرْ كش أو عدة من الدنانير. فلما وصل العسكر السلطاني (أي جند هولا كو) إلى دُجَيل، وهو يزيد على ثلاثين ألف فارس ، خرج إليه عسكر الخليفة صحبة مقدم الجيش مجاهد الدين أيبك الدّويدار ، وكان عسكراً في غاية القلة ، فالتقوا بالجانب الغربي من بغــداد قريباً من البلد ، فــكانت الغلبة في أول الأمر لمسكر الخليفة ، ثم كانت الكثرة للمسكر السلطاني ، فأبادوهم قتلا وأسرا . وأعانهم على ذلك ، نهر فتحوه في طول الليل ، فيكثرت الوحول في طريق المنهزمين ، فلم ينج مهم إلا مَنْ رمى بنفسه في الماء أو من دخل البرّيّة ومضى على وجهه إلى الشام . ونجا الدوَيدار في جمعية من عسكره ووصل إلى بغداد ، وساق باجو حتى دخل البلد من جانبه الفربي ووقف بمساكره محاذي التاج، وجاست عساكره خلال الديار، وأقام محاذى التاج أياما . وأما حال العسكر السلطاني ، فإنه في يوم الخميس رابع المحرم من سنة ٦٥٦ ه ثارت غيرة عظيمة شرقى بغداد على درب يعقوبا بخيث عمت البلد ، فانزعج الناس من ذلك وصعدوا إلى أعالى السطوح والمنابر يتشوقون ، فانكشفت الغبرة عن عساكر السلطان وخيوله ولفيفه وكراعه . وقد طبِّق

وجه الأرض وأحاط ببغداد من جميع جهاتها، ثم شرعوا في استمال أسباب الحصار، وشرع العسكر الخلبني في المدافعة والمقاومة إلى اليوم التاسع عشر من شهر المحرم، فلم يشعر الناس إلا ورايات المغول ظاهرة على سور بغداد من برج يسمى « برج العجمى » من ناحية باب من أبواب بغداد يقال له « باب كلواذى» وكان هذا البرج أقصر أبواب السور، وتقحم العسكر السلطاني هجوماً ودخولا فجرى من القتل الذريع والنهب العظيم والتمثيل البليغ ، ما يعظم سماعه جملة في الظن بتفاصيله » (1).

وأسر المغول الخليفة المستعصم وأودعوه هو وأسرته في معسكرهم، ثم استقر هولا كو في قصر المأمونية في شرق بغداد. وقد ذبح المغول السواد الأعظم من الأهلين كا تذبح الشاة ، وأضرموا النيران في المدينة ، فأتلفت مسجد الخليفة وضريح موسى المكاظم ومقابر الخلفاء في الرصافة ، كا خرجت معظم الشوارع والطرقات والبيوت ، حتى أصبحت المدينة أثراً بعد عين . واستأنفت جموع المغول سيرها لمواصلة الفتح والنهب ، فخربوا المساجد ليحصلوا على قبابها المذهبة ، المغول سيرها لمواصلة الفتح والنهب ، فربوا المساجد ليحصلوا على قبابها المذهبة ، وهدموا القصور بعد أن جردوها بما بها من التحف الفارسية والصينية النادرة ، وخربوا المكاتب وأتلفوا السكتب التي بها إما بإحراقها أو برميها في دجلة ، كا وغربوا المكاتب وأتلفوا السكتب التي بها إما بإحراقها أو برميها في دجلة ، كا ويقدروا عالما . وأص هولا كو قبل رحيله بتجديد بناء مسجد الخليفة وضريح أو يقدروا عالما . وأص هولا كو قبل رحيله بتجديد بناء مسجد الخليفة وضريح موسى المكاظ .

انتهت هذه الحوادث المحزنة بقتل الخليفة المستمصم وأولاده ، وسقوط بفداد فى أيدى التتار بعد أن ظلت زهاء خمسة قرون حاضرة للدولة العباسية ومركزاً للعالم الإسلامى ومهبطا للعلماء . ولم تعد تلك المدينة الزاهرة منذ ذلك الحين حاضرة الإسلام ، و إن كانت لم تزل أهم بلاد العراق العربى . و بسقوط الدولة

<sup>(</sup>۱) الفخرى س ۲۹۷

المباسية ، انتهت الخلافة بنظامها القديم واختل نظامها حتى أصبح فى مقدرة كل أمير قوى متغلب على جهة إسلامية أن يستجيز لنفسه لقب الخلافة.

و بمد مقتل المستمصم ، خيّل المسلمين أن العالم على وشك الانحلال وأن الساعة آتية عن قريب ، وصاروا يؤولون كل ظاهرة على أنها تعبير عن سخط الله ، واتخذوها أدلة على ما سيحدث فى العالم من انقلاب سيء لخلوه من خليفة ، لأن الناس كانوا يرون ضرورة وجود خلافة تُبارك العالم وتجمل سلطان الولاة شرعيا (١) .

## الخلافة العباسية في القاهرة والقسطنطينية

عقتل المستعصم سنة ٢٥٦ ه ( ١٢٥٨ م ) انتهت الخلافة العباسية في بغداه ولم تقم لها قائمة حتى أحياها بيبرس سلطان الماليك في مصر . ذلك أنه في سنة ٢٥٩ ه ( ١٢٦٠ م ) استدعى بيبرس الأمير أبا العباس أحمد الذي كان قد بايعه «قطز» في دمشق ، غير أنه لم يحضر ، وسبقه الأمير أبو القاسم أحمد إلى القاهرة بعد فراره من وجه التتار المتغلبين على بغداد . وصل أبو القاسم أحمد إلى القاهرة في ٨ رجب سنة ٢٥٩ ه فأعد السلطان العدة لاستقباله ، وخرج للقائه ، ومعه الوزير الصاحب بهاء الدين بن حنا ، وقاضى القصاة تاج الدين بن بنت الأعز وجميع الأمراء والجند وأعيان القاهرة ومصر والمؤذنون والشهود واليهوديماون التوراة والنصارى يحملون الإنجيل . وساروا جيماً إلى المطرية لمقابلته ، ولما وقع نظر الظاهر بيبرس على هذا الأميرالعباسي "ترجل إجلالا ، وتقدم فمانقه . وما السلطان يتبعهما الجيش حتى وصلا إلى القلعة (٢٠) . وهنا تأدب

<sup>(</sup>١) السيوطي: تاريخ: الحلفاء ص ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) شعار العباسبين هو السواد .

<sup>(</sup>٣) ابن أيبك : كنز الدررج ٨ القسم الأولس ٦٣ . المقريزى : السلوك ج ١ ص ٤٤٩

السلطان الظاهر ولم يجلس على مرتبة ولا فوق كرسى (١) بحضرة الخليفة . وفي يوم الاثنين ١٣ رجب سنة ١٩٥٩ ه ( ١٢٦٠ م ) عقد الظاهر بيبرس مجلساً في قاعة الأعمدة بالقلعة دعا إليه القضاة والعلماء والأمراء وشيخ الإسلام عز الدين ابن عبد السلام وسائر أرباب الدولة ، والعرب الذين قدموا إلى مصر مع أبى القاسم أحمد (٢) ، وذلك لإثبات نسبه وتقرير بيعته ، لأن الخلافة قد شفرت منذ مقتل المستعصم بالله ، فسر السلطان باتصال أسبابها وتجديد أثوابها و إقامة منارها و إظهار شعارها ، لة كون ثابتة الأساس متصلة في بني العباس ، كما سبقت الوعود النبوية بأنها خالدة في هذه الذرية » (٣) .

ولما انتظم عقد المجلس جلس بيبرس بين يدى الإمام أبى القاسم أحمد ، واستدعى العربان الذين قدموا معه من بغداد ، سُئلوا عنه فى ذلك المجلس : هل هذا هو الإمام أحمد بن أمير المؤمنين الظاهر محمد بن الناصر أحمد ؟ فأجابوا بنعم ، وشهد جماعة بالاستفاضة عند القاضى تاج الدين بن الأعز بذلك » . فأقر ذلك أيضاً بعض الفقهاء والقضاة ، فقبل قاضى القضاة شهاداتهم وحكم بصحة نسبه وبايعه بالحلافة . ثم قام بعد ذلك الملك الظاهر بيبرس وبايعه « على كتاب نسبه وبايعه بالحلافة ، ثم قام بعد ذلك الملك الظاهر بيبرس وبايعه « على كتاب الله وسنة رسول الله ، والأمر بالمعروف ، والنهى عن المذكر ، والجهاد في سبيل الله ، وأخذ الأموال محقها ، وصرفها في مستحقها » (1) ، وبايعه بعد السلطان شيخ الإسلام عز الدين بن عبد السلام ، ثم الأمراء وكبار رجال الدولة ثم الناس على اختلاف طبقاتهم . وتلقب أبو القاسم أحمد بلقب « الخليفة المستنصر بالله » (2)

<sup>(</sup>۱) المقريزي : الخطط ج ۲ س ۲۰۱ .

<sup>(</sup>٢) ابن فضل الله العمرى: مسالك الأبصار (مخطوط) جـ ٦ القسم الثالث ص ٥٠٠

<sup>(</sup>٣) بيبرس الدوادار : زبدة الفكرة ج ٩ ورقة ١٩ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ورقة ٢٩ . المقريزي : السلوك ج ١ س ٥٠٠ .

<sup>(•)</sup> يمد المستنصر بالله الخليفة الثامن والثلاثين من خلفاء بنى العباس وصار بينه وببن العباس أربعة وعشرون أبا . ولقب بالمستنصر لقب أخيه . ولم يتفق أن لقب خليفة بلقب أخيه سواه . المقريزى : السلوك ج ١ ص ١٥٤ .

ولما تمت البيعة قلد الخليفة المستنصر باقلم السلطان الملك الظاهر « البلاد الإسلامية وما ينضاف إليها ، وما سيفتحه الله على يديه من بلاد الكفار » (1) . وكتب السلطان إلى النواب والحكام في سائر الولايات التابعة لمصر بأخذ البيعة للخليفة المستنصر بالله ، والدعاء له في خطبة الجمعة على المنابر (٢) ، والدعاء للسلطان من بعده ، وأن تنقش السكة باسمهما .

ثم دعاه السلطان ليخطب ويصلى بالناس صلاة الجمعة . فاجتمع القضاة والعلماء وسائر الأمراء ، وخطب الخليفة أبو القاسم أحمد خطبة أثنى فيها على فضل الملك الظاهر ، الذى رد الخلافة إلى بنى العباس ، استهلها بقراءة سورة الأنعام ، ثم صلى على النبى صلى الله عليه وسلم ، وترضّى عن الصحابة ، وذكر شرف بنى العباسى ، ودعا للملك الظاهر » (أ) ، فامتدح الناس خطبة الخليفة ، وزادت عناية السلطان به .

وفى ٤ شعبان سنة ١٩٥٩ ه ( ١٢٦٠ م ) ركب الخليفة والسلطان والوزير والقضاة والأمراء وكبار رجال الدولة إلى خيمة أقيمت خارج القاهرة ، وهناك ألبس الخليفة السلطان الملك الظاهر بيبرس خلمة السلطنة . وعلى أثر ذلك ، عقد اجتماع تلا فيه فخر الدين بن لقان – صاحب ديوان الإنشاء – تفويض الخليفة العباسي للهلك الظاهر بيبرس ، وذلك تقوية لمرشه على أعدائه من أمراء الماليك ، وإثباتا لأحقية الماليك في تولى شئون مصر ، وفي هذا التفويض اعتبر الخليفة نفسه حاكما على أراض لم تحكمها الدولة العباسية منذ قرون ، بل ادعى لنفسه السيادة الشرعية على العالم الإسلامي . ولما فرغ فخر الدين بن لقان من قراءة هذا التفويض سار السلطان وعليه الخلمة يتقدم موكب السلطنة ، عائداً إلى القاهرة

<sup>(</sup>١) القريزي: الخطط ج ٢ س ٣٠١ .

 <sup>(</sup>۲) كان أول من دعى له على المنابر مع الحليفة : عضد الدولة بن بويه في خلافة الطائمير
 باقة ( ٣٦٣ — ٣٨١ هـ و ٧٧٤ — ٩٩١ م ) .

<sup>(</sup>٣) ابن لیاس : بد ثع الزهور ج ۱ ص ۲۰۱ .

حتى وصل إلى باب النصر، ثم سار في طريق مفروش بالبسط يمتد من باب النصر إلى القلعة ، ومر بشوارع القاهرة الرئيسية ، وتقدم السلطان الموكب وتلاه الخليفة ، فالوزير الصاحب بهاء الدين بن حنا يحمل التقليد ، على رأسه وتبعهم الأمراء وسار الناس مشاة . و بعد أن خرج الموكب من باب زويلة ، سمح اللا مراء بالركوب ، واستمر الموكب في سيره حتى وصل إلى القلعة . وهناك جلس بيبرس على عرش ملكه . وهكذا تمت مراسيم اعتلاء بيبرس على عرش السلطنة المصرية بصفة رسمية تؤيدها للصفة الشرعية التي نالها من قبل الخليفة ، فأمن بذلك جانب أعدائه ومنافسيه في الداخل والخارج . وازدهرت الخلافة العباسية في مصر ، بعد أن ومنافسيه في الداخل والخارج . وازدهرت الخلافة العباسية في مصر ، بعد أن

عزم السلطان بيبرس بعد ذلك على إعادة الخليفة إلى بغداد ، ولم يتضح تماما الغرض الذى كان يرمى إليه هذا السلطان من ذلك ، وكان بيبرس قد عزم على أن يرسل مع الخليفة عشرة آلاف فارس وبجهزه بالمال والسلاح لمعاونته فى إعادة الخلافة العباسية وإقامة نفسه خليفة فى بغداد ، وخرج السلطان مع الخليفة إلى دمشق . غير أن أحد أمراه الموصل أسر إلى السلطان أن يعدل عن هذا الرأى وقال له : « إن الخليفة إذا استقر أمره ببغداد نازعك وأخرجك من مصر » (١) ، فحاف بيبرس عاقبة هذا الأمر ، ولم يجهز الخليفة إلا بثاثما أنه فارس ، سار على رأسهم إلى بلدة الرحبة الواقعة على نهر الفرات ،حيث انضم إليه أربعائة فارس من عرب العراق الذين لجأ إليهم عقب هر به من بغداد بعد مقتل الخليفة المستعصم ، وتقدم الخليفة إلى مشهد على ، حيث التق بأبى العباس أحمد يقود سبعائة فارس من التركان ، فاتفقا معا على إعادة الخلافة العباسية فى بغداد ، واتجها نحو الحَديثة الواقعة على مهر الفرات يويدان هيت حيث أحاطت بهم جنود التقار وهزموهم وقتاوا معظمهم ، ولم ينج

<sup>(</sup>١) المفريزي : كتاب السلوك ج ١ ص ٤٦٢ .

منهم سوى الأمير أبى العباس أحمد ونحو الخمسين فارسا (١) . أما الخليفة أبوالقاسم أحمد فلم يقفوا له على أثر . ولما علم بيبرس بمقتل الخليفة المستنصر بالله تأسف غاية الأسف ، لأن ما بذله في سبيل إقامة خلافة عباسية في القاهرة «قد راح في البارد» ، على حد تعبير ان إياس (٢) ، إذ أنه بقتل هذا الخليفة قد فقد الأمل في استمرار قيام خلافة عباسية في مصر ، تجعل سلطانه ، وسلطان خلفائه شرعيا .

وسرعان ما تبددت هموم بيبرس وسنحت له الفرصة بقيام إلخلافة المباسية في مصر في شخص أبي المباس أحد الذي كان قد بايعه قطز في دمشق واستدعاه بيبرس عند جلوسه على المرش ، ولكن أبا قاسم أحمد كان قد سبقه إلى مصر . وأحضر السلطان أبا العباس أحمد راكبا إلى الإيوان الكبير بقلمة الجبل ، حيث أجلسه ، وجلس بجانبه ، وقرىء نسبه ولُقِّب بالحاكم بأمر الله أمير المؤمنين . أم أمر السلطان بأن يخطب باسم الخليفة واسمه على منابر مصر وأعمالها (٢٠) ، وأن يقدم اسم الخليفة في الدعاء يوم الجمعة على المنابر قبل اسمه ، ورتب له ما يسكفيه هو وأولاده (١٢٦٢ م) خطب الحليفة وصلى بالناس بالقلمة ، ثم ألتي خطبة ثانية . وفي الخطبتين ذكر الجهاد والإمامة ، وتعرض إلى ماحدث من زوال الخلافة المباسية وفَضَل الظاهر بيبرس في إقامتها بعد زوالها ، وخاصة أنه رأى في تلك الآونة ضرورة استمرار بيبرس في إقامتها بعد زوالها ، وخاصة أنه رأى في تلك الآونة ضرورة استمرار الغلافة المباسية في بغداد كما فعل مع سلفه المستنصر بالله .

قصر بيبرس سلطان هذا الخليفة على الأمور الدينية دون سواها وضيتي

<sup>(</sup>۱) المقریزی : کتاب السلوك ج ۱ ص ۴۹۲ .

<sup>(</sup>۲) ابن ایاس : بدائم الزهور ج ۱ س ۱۰۲ .

<sup>(</sup>٣) خَطَبِ للحَاكُم بأمر الله فيما بعد على منابر دمشق ومكة والمدينة وبيت المقدس .

<sup>(</sup>٤) ابن إياس: نفس المصدر والجزء ص ٢٠٠٢ .

حدود سلطته حتى جعلها لا تتعدى ذكر اسمه فى الخطبة فى مصر والأقطار التابعة لها (١) . وقد شملت مدة خلافة الحاكم بأمر الله عهود السلاطين : بيبرس وابنيه بركة خان وسلامش ، وقلاوون وابنيه خليل والناصر محمد ( فى عهــد سلطنته الأولى ) ، وكتبغا ولاچين والناصر محمد ( في عهد سلطنته الثانية ) ، وظل في الخلافة حتى توفي سنة ٧٠١هـ ( ١٣٠١ م ) . فـكانت مدة خلافته أربعين سنة ، وهو أول من دفن بمصر من الخلفاء العباسيين ، وظل الخليفة الحاكم بأمر الله مقيا كالسجين بالبرج الكبير في قلمة الجبل منذ سنة ٦٦١ ه ( ١٢٦٢م) أى مدة ثلاثين سنة . و بقى لا يجتمع بأحد من أهل الدولة إلى أن أفرج عنه السلطان الأشرف خليل بن قلاوون وأعاد إليه خطبة الجمة ، وكان قد حرم حتى من القيام بهذا الواجب(٢) ، ثم عهد إليه بالدعوة إلى الحث على قتال التتار واستخلاص بلاد العراق من أيديهم (٢) . وفي عهد السلطان لاچين نقل الخليفة الحاكم بأمر الله سنة ٦٩٦ ﻫ من العرج الكبير بالقلعة إلى القصر المعروف باسم « مناظر الكبش » ، التي أنشأها الملك الصالح نجم الدين أيوب حوالى سنة ٠ ٦٤ ه على جبل يشكر بجوار جامع ابن طولون وأصبحت بعده في المنازل الملوكية . وأذن له بالخروج من القصر للنزهة كيفا شاء، كما سمح له بأن يخطب يوم الجمعة بجامع القلمة ، وسار يركب مع السلطان في المواكب، ثم أذن له بالذهاب إلى القلمة مرة في كل شهر ليهنيء السلطان محلول الشمر الجديد (١) .

فى ١٦ جمادى الأولى سنة ٧٠١ هـ ( ١٣٠١ م ) أوصى الخليفة الحاكم بأمر الله ــ بحضور القضاة ــ بولاية العهد من بعده لابنه أبى الربيع سليمان . وتوفى

 <sup>(</sup>١) وبذلك قلل بيبرس نفوذ الخليفة الحاكم بأمر الله ، مع أنه أمر بنقش اسم الحليفة المستنصر بالله على السكة .

<sup>(</sup>٢) المقريزي: السلوك ج ١ ص ٦٨٨ . السيوطي : حسن المحاضرة ج ٢ ص ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) ابن أيبك : كنر الدرر ج ٨ القسم الثالث ص ١٤٧ .

<sup>(</sup>٤) ابن اياس: بدائع الزهور ج ١ ص ١٠٢ .

الحاكم بعد ذلك بيومين ، فاستشار السلطان الناصر قاضى القضاة تتى الدين رقيق العيد فى أمر تولية سليان الخلافة بعد أبيه فأفتى بصلاحيته ، وعلى أثر ذلك استدعى السلطان أبا الربيع سليان إلى القلعة وعقد مجلساً حضره القضاة والأمراء وبايع أبا ربيع بالخلافة ولقبه المستكنى باقله ، وأمره بأن يقيم فى قصر الكبش و بأن يمنح ماكان مقرراً لوالده الحاكم من الرواتب (۱) ، كا حدد له اختصاصاته على نحو ماكان متبعاً فى أيام أبيه . وأقام الخليفة المستكنى بالله اختصاصاته على نحو ماكان متبعاً فى أيام أبيه . وأقام الخليفة المستكنى بالله عناظر الكبش حتى نقل إلى القلعة فى ٢٣ ذى القعدة سنة ٢٣٧ ه ( ١٣٣٠ م ) برحيله إلى مدينة قوص فى أواخر سنة ٧٣٧ ه ( ١٣٣٦ م ) وقيل فى سنة برحيله إلى مدينة قوص فى أواخر سنة ٧٣٧ ه ( ١٣٣٦ م ) وقيل فى سنة برحيله إلى مدينة قوص فى أواخر سنة ٧٣٧ ه ( ١٣٣٦ م ) وقيل فى سنة عدده نحو مائة نقس . وفى هذا منتهى الدلالة على أن الخليفة العباسى فى مصر كان خاضعاً لأهواء السلطان من رضاء وغضب ، وتوفى الخليفة بمدينة قوص .

بموت المستكنى بالله ، اعتلى عرش الخلافة ، الخليفة إبراهيم الذى ينتهى نسبه إلى الخليفة الحاكم بأمر الله ثانى خلفاء العباسيين فى مصر ولقبه الواثق ، وفى عهده اضمحل شأن الخلافة والحطت قيمتها هما كانت عليه . فقد اتصف الخليفة الجديد بسوء التدبير وانصرف إلى اللهو واللمب ومخالطة السفلة من الناس ، وكان يستدين المال دون أن يرده إلى صاحبه . (3) وحرم الواثق حتى

<sup>(</sup>۱) كانت هذه الروانب عبارة عن خسمائة دينار في الشهر وثماني أرادب قمح وثلاثة أرادب شعير . وفي كل يوم أربع جرايات خبز وعشرين رطلا من اللحم ، عدا الكسوة Zetterstéen: تاريخ سلاطين الماليك ص ٧٠١ .

 <sup>(</sup>۲) السبوطى: حسن المحاضرة ج ٣ ص ٢٥٠٠

<sup>.</sup> اويخ سلاطين الماليك من ؟ Zetterstéen (٣)

 <sup>(</sup>٤) حكم في بفداه من نهاية العصر العباسي الأول: الخليفة الواثق ( ٧٢٧ -- ٢٣٧ هـ
 ٢٤٧ -- ٧٤٧ م) بن المتصم . ولذا فإن السيوطي ( تاريخ الخلفاء ص ٣٢٥ =

ذكر اسمه فى الخطبة لأن السلطان الناصر اتفق هو وقاضى القضاة على أن يقتصر الأمر على اسم السلطان ، و بذلك « رحل بموت المستكنى اسم الخلافة عن المنابر كأنه ماعلا ذروتها وخلا الدعاء للخلفاء من الحاريب كأنه ما قرع بابها ومروتها » (1) . ولما دنا أجل السلطان الناصر أوصى بتحويل الخلافة إلى أحمد ابن الخليفة المستكنى بالله وندم على تولية الواتق بالله إبراهيم . ولما ولى السلطنة أبو بكر بن الناصر ، أقر وصية أبيه .

ولم يعهد الخليفة أحمد بن المستكنى بالله بالخلافة لأحد بعد موته ، فأمر الأمير شيخو ، وكان يومئذ أتابك العساكر وصاحب السلطة الفعلية فى الدولة فى عهد السلطان الصالح صلاح الدين صالح (٧٥٧ – ٧٥٣ هـ) – أن يجتمع القضاة والأمراء والأعيان للمشاورة فيمن يلى الخلافة . فوقع اختيارهم على أخى الخليفة أحمد المنوفى واسمه أبو بكر ، فبايموه سنة ٣٥٧ هـ ، ولقب المعتضد بالله ، وكنى أبا الفتح ، وضم إلى اختصاصاته نظر المشهد النفيسي (٢) وكان المعتضد بالله عارفا ، مهابا ، واسع الفكرة ، محبا لأهل الخير والعلم » . وقد ظل خليفة على مصرحتى توفى سنة ٣٦٣ ه (١٣٦١ م) .

وتولى الخلافة من بعده ابنه أبى عبد الله محمد الذى تلقب « المتوكل على الله » . وقد حدث لهذا الخليفة حادث يعد الأول من نوعه فى تاريخ الخلافة العباسية فى مصر ، إذ عرض عليه أمراء مصر أن يضم إلى خلافته عرش

<sup>=</sup> قد أتى بمقارنة لطيفة ببن الخليفتين المباسيين فى بغداد والقاهرة اللذين كان يطلق علمهما هذا الاسم . ومنها نتين أن هذا المؤرخ قد نزل بالوائق العباسى فى مصر إلى الحضيض : يقول السيوطى : « أين هوصاحب هذا الاسم الذى طالما سرى رعبه فى القاوب وأعيت هببته مضاجع الجنوب ، وهيهات لا تعد من النسر التماثيل ولا الناموسة وإن طال خرطومها كالفيل ، وإنما سوق الزمان قد ينفق ماكند والهر يحكى انتفاخا صورة الأسد» .

<sup>(</sup>١) السيوطى: تاريخ الملفاء ص ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) السيوطى : حسن المحاضرة ج ٢ س ٥٨ .

السلطنة ، ذلك أنه في سنة ٧٧٨ ه ( ١٣٧٦ م ) سافر السلطان الأشرف شعبان المحج بيت الله الحرام ومعه الخليفة المتوكل والقضاة والأمراء . وفي الطريق اتحد الأمراء ضد الأشرف وأرادوا الغدر به ، ولكنه عاد خلسة إلى القاهرة ، فلم يتمكن الأمراء من تنفيذ مااعتزموه من قتله . وعلى أثر هر به استقر رأى الأمراء على عرض السلطنة على الخليفة المتوكل على الله ، وقالوا له باأمير المؤمنين «تسلطن ونحن بين يديك » . فامتنع الخليفة من قبول السلطنة ، وقام الأمراء بذلك المرض دون أن يكونوا قد علموا بوصول المنصور على الى العرش (١) . وعلى الرغم من أن هذا الحادث قد عد غريباً فإن وقوعه لم يكن مستبعدا ، لما اتصف به هذا الخليفة من جميل الصفات وحميد الخلال . وظل المتوكل على الله في منصب الخليفة من جميل الصفات وحميد الخلال . وظل المتوكل على الله في منصب الخلافة إلى أن قُتل الأشرف شعبان ، وأقيم بعده المنصور على . ونظر الصفرسن دقت السلطان ، كان أينبك البدرى هو المهيمن على شئون الدولة على نحو ماكان متبعاً في عصر السلاطين الأطفال .

وكان هذا الأمير يحقد على المتوكل موقفه من خلع الأشرف شعبان وقتله وما كان من عرض السلطنة عليه من طريق بعض الأمراء ، فبعث إلى عباسى آخر اسمه زكريا وأقامه خليفة سنة ٧٧٩ ه بغير مبايعة ولا إجماع ولقبه «بالمستعصم بالله » (٢) وأمر بنني الخليفة المتوكل إلى قوص ليبقي بها بقية حياته (٢) كا فعل الناصر محمد مع الخليفة المستكنى بالله . ولكن شفع في الخليفة بعض الأمراء لدى أينبك . فلم يرحل إلى قوص ، بل اكتنى مخلعه و بتى مقيا في داره بالقاهرة ، ثم عاود الأمراء كلامهم مع أينبك في أمر عودة الخليفة المتوكل إلى منصبه ، فعاد إليه وعُزل ذكريا . و بذلك كانت مدة خلافة ذكريا خسة

<sup>(</sup>١) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ( طبعه كليفورانيا ) ج ٥ الفصل الأول س ٣٣٣ . السيوطي : تاريخ الحلفاء ص ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٢) السيوطي : حسن المحاضرة ج٢ ص ٥٩ .

<sup>(</sup>٣) السيوطي : تاريخ الحلفاء ص ٣٣٤ .

عشر يوما، أو على حد تعبير ابن إياس: « مثل سِنة من النوم أو يوم أو بعض يوم » (() . ولكن المتوكل مالبث أن عزل على يد برقوق مؤسس دولة الماليك البرجية سنة ه٧٨ ه وحبسه بقلمة الجبل ، وعقد البيعة للإمام أبى حفص عمر الواثق بالله ، فظل خليفة إلى أن توفى فى ١٧ شوال سنة ٧٨٨ ه ، وعين برقوق مكانه أخا محد زكريا الذى ولى الخلافة مدة يسيرة فبويع ولقب « المستعصم بالله ، واستمر فى منصبه إلى ٢ جمادى الأولى سنة ٢٩١ ه ، و إذ ذاك ندم برقوق على مافعل بالمتوكل وأخرجه من حبسه وأعاده إلى كرسى الخلافة وخلع زكريا . واستمر المتوكل فى الخلافة إلى أن مات سنة ٨٠٨ ه فكانت مدة خلافته خسة وأربعين سنة ، بما تخللها من خلع وحبس .

\* \* \*

واستمرت الخلافة العباسية بمصر، إلى أن فتحما العثمانيون على يد السلطان سليم الأول سنة ١٥١٧ م. وقد قيل إن السلطان سليم أخذ معه الخليفة المتوكل، آخر خلفاء العباسيين بمصر، إلى القسطنطينية. وبزل له هذا عن الخلافة، وسلمه شاراتها، أى مخلفات الرسول وهى : البردة التي كان يلبسما الخلفاء العباسيون فى بغداد، و بعض من شعر لحية النبى صلى الله عليه وسلم، وسيف العالميفة عمر بن الخطاب.

وقد أسهب المؤرخون المماصرون فى ذكر ما آل إليه أمر الخليفة المتوكل بعد فتح مصر ، إلا أننا لا نقف من ثنايا هذه المماومات على أية إشارة تقضمن انتقال لقب الخلافة إلى سليم ، حتى بعد أن رحل الخليفة المباسى إلى القسطنطينية. والأدلة على ذلك :

<sup>(</sup>١) بدائع الزهور ج ١ ص ٧٤١ .

١ — أنه لم يرد عن « الخليفة » أية إشارة أو ذكر فى ذلك الكتاب العلويل الذى بعث به السلطان سليم إلى ابنه سلمان ، واقدى وصف فيه مدى انتصاراته التى انتهت بفتح مصر ، وأظهر سروره لفتحه الحجاز والمدينتين المقدستين : مكة والمدينة ، مما جعل له الحق فى تسمية نفسه « خادم الحرمين » ، ذلك اللقب الذى كان يتلقب به سلطان مصر من الماليك لا الخليفة العباسى من القاهرة

٣ – أن سليم ورد إسمـه في الخطبة التي أقيمت له في مساجد القاهرة ،
 في اليوم الذي أحرز فيــه النصر الأعظم — وهو ٢٣ يناير سنة ١٥١٧ م —
 مصحوبا بلقب « سلطان » . وكان هذا اللقب وحــده هو الذي تــكرر في
 هذه الخطبة .

٣ - أن السلطان سليم لم ينقش على السكة التى ضربت باسمه لقباً آخر من الألقاب غير لقب السلطان ، كما كانت الحال بالنسبة إلى من جاء قبله أو بعده من السلاطين . على أن أحداً من العثمانيين لم يلقب نفسه على العملة بلقب خليفة أو إمام أو أمير المؤمنين .

ع - أن سليان لم يذكر في مراسلاته مع أبيه سليم لقب الخلافة ، ولا أى لقب آخر يتصل به ، كما لا نجد في رسائله إلى كبار الموظفين بعد اعتلائه العرش ، أن أباه كان خليفة بالمعنى الإسلامي القديم ، و إيما أشار إليه باعتباره سلطانا فحسب، فيقول: السلطان ، الخاقان ، خادم البحرين وغيرها من الألقاب.

• — أن السلطان وجد أن لقب الخلافة قد أصبح شائع الاستمال مبتذلا وأن هذا اللقب كان يطلق في ذلك العصر غلى صفار الأمراء ، حتى لم يعدله شيء من مظاهر التقديس والاحترام ، التي كانت له في العصور الوسطى . وكان يعلم أن منافسه الذي كان يضمر له السكراهة والبغضاء \_ وهو الشاه اسماعيل الصفوى \_

قد عين أحد الخصيان أميرا على بفداد بعد استيلائه عليها سنة ١٥٠٨ م ، وأسند إليه منصب الخلافة ولقبه « خليفة الخلفاء » .

7 — أن السلطان سليم وأسلافه كانوا يتمتعون منذ زمن طويل بمثل ما كان للخلفاء من نفوذ وسلطان ، فرأى فى أخذه التنازل من الخليفة المتوكل العباسى أمرا لا معنى له ، حتى لا يكون عالة على شخص ليس له نفوذ كالخليفة العباسى فى القاهرة ، الذى فقدت الخلافة القديمة مع أسرته كل ما كان لها من هيبة ونفوذ ، وذلك على أثر ما أصاب الخلافة من الانحطاط فى غضون قرنين ونصف قرن من الزمان ، خضعوا فيها لأهواء الماليك وتقلباتهم .

وقد حذا متأخرو السلاطين المهانين حذو من سبقهم من السلاطين ، فلم يحفلوا بألقاب و الخليفة » و و الإمام » و و أمير المؤمنين » ، حتى أننا لا رى ذكراً لها فى المكاتبات الرسمية ولم نلاحظ أن سلاطين العهانيين تلقبوا بلقب الخلفاء ، إلا فى القرن الثامن عشر الميلادى ، إذ أصبحوا يستعملون لقب الخلافة بشكل جديد فى معاملاتهم الدولية مع المسحيين . وكان ذلك لأغراض سياسية ، غايتها أن يكون لهم شىء من النفوذ الديني على العالم الإسلامي ، الذي كان كثير منه تحت سلطان الدول المسيحية . فنى معاهدة و كجوق كينارجي » ، التي أبرمت بين السلطان عبد الحيد الأول وكترين الثانية قيصرة روسيا سنة ١٧٧٤م، اقترن اسم عبد الحيد بلقب إمام وخليفة .

و إن اتخاذ سلاطين المثمانيين لقب الخلافة بالمعنى القديم ـ الذي يقصد به السيطرة على كافة المسلمين ـ لم يظهره إلا في القرن التاسع عشر ، وذلك في عهد السلطان عبد الحيد الثاني . فقد ظهر هذا اللقب بصفة رسمية في دستور مدحت باشا الصادر في ديسمبر سنة ١٧٨٦م ، حيث تنص الفقرة الثالثة منه على أن السلطنة العثمانية العظمى ، التي آلت إليها الخلافة الإسلامية العظمى ، سوف السلطنة العثمانية العظمى ، التي آلت إليها الخلافة الإسلامية العظمى ، التي المام)

تؤول إلى أكبر أبناء البيت المالك. وتنص الفقرة الرابعة على أن حضرة صاحب العظمة السلطان، بصفته خليفة المسلمين، قد أصبح حاى الدين الإسلامى ولحكن من المؤكد أن سلطة الخليفة العثمانى على العالم الإسلامى كانت ضعيفة، إذ زالت فولا و بقيت إسما.

وقد سار البيت العثماني على نظام التوريث في الخلافة ، فكان من المقرر أن يرث الخليفة أكبر أفراد أسرة آل عثمان سنا . ولهذه الطريقة معايبها : فكثيرا ماكان ولى العهد يتعجل موت الخليفة ، فيرتكب جزما بقتله . وكثيرا ماكان الخلفاء منهم يتخلصون من إخوتهم وذوى قرباهم الأقربين ، إما خوفا منهم ، وإما لفتح طريق المرش أمام أبنائهم ، مما أدى إلى ارتكاب الجرائم وإراقة الدماء ومحالفة الشريعة .

وقد بقيت الخلافة العثمانية ضعيفة الجانب إلى أن زالت ، نهائيا فى سنة ١٩٣٤ م ، إذ رأى الأتراك أن بقاء الخليفة قد يثير حوله حركات رجعية ، وأن فصل السلطة الدينية عن السلطة السياسية فى الإسلام لا يتفق ونظام الخلافة ، فألنوا الخلافة فى ٢ مارس سنة ١٩٣٤ م ، على يد « مصطنى أتاتورك » رئيس الجمورية التركية السابق . ومنذ ذلك الحين لم يُجمع المسلمون أمرهم على شىء بهذه الخصوص ، وأصبحوا اليوم بلا خليفة أو خلافة .

# البابالخايس

# نظم الحكم والحياة الاجتاعية

فى الجاهلية - فى الروك العربية - فى الدوك العباسية

نظم الحكم (١٠ هي مجموعات القوانين والمبادى، والتقاليد التي تقوم عليها الحياة في الدولة ، والقضائية ، والحربية ، والله . والقضائية ، والحربية ، وللالية .

ويقصد بالنظام السياسي: الخلافة من حيث كونها نظاما للحسكم، ومن حيث نشأتها وارتقاؤها وضعفها . أما النظام الإدارى . فيقصد به إدارة الأقاليم من حيث بيان مدى سلطة الولاة في ولاياتهم ودواوين اللاولة وموظفيها ، والبريد ، والحجابة ، والكتابة ، والوزارة وعلاقتها بالهيئة العليا الحاكة . ونعنى بالنظام الحربي : الجيش والأسطول وما بلغه كل منهما من عظمة وسؤدد ، والآلات الحربية المستعملة وأثرها في القتال . أما النظام القضائي : فيبحث في القضاء والحسبة التي تعتبر وسطا بين القضاء والمظالم . ويقصد بالنظام المالى : موارد بيت المال ومصارفه ، ونظام الضرائب وطرق حبايتها .

أما الحياة الاجتماعية: فهى بيان طوائف السكان ومكانة المرأة، والملابس والطعام والشراب، والأعياد والمواسم والمواكب، ومظاهر الفخامة التي تحيط بكل منها، والرياضة والألماب والفناء والموسيقي.

<sup>(</sup>١) للمؤلف ، بالإشتراك مع الأستاذ الدكتور حسن الراهيم حسن ، كتاب النظم الإسلامية ( ٣٨٤ صفحة ) . ولمن يريد الاسترادة من موضوع «نظم الحسكم» الرجوع إليه .

# أولاً — عند العرب قبل الإسلام ١ – نظم الحسكم

#### حكومة القبيلة :

لم يكن في بلاد العرب قبل الإسلام حكومة جامعة ، يخفع لها سكان البلاد جيما ، بل كانت هناك حكومات متعددة ، هي حكومات القبائل . والقبيلة أسرة كبيرة تفرغت منها عدة فروع ، تسمى البطون والأفخاذ والعشائر ، وكان رئيس حكومة القبيلة أحد أشياخها ، و يراعي في اختياره أن يكون من ذوى السن والتجربة والشجاعة وسداد الرأى والبلاء في خدمة القبيلة وأن يكون جوادا بطعم الفقراء من ماله وخاصة في الأزمات . ومن هذا ترى أن شيخ القبيلة كانت تراعي في اختياره عدة اعتبارات أدبية ، تجمل الحركم في متناول أي إنسان يتحلى بأحسن الصفات في المجتمع العربي . ويسمل اختياره على هذا النحو أن القبيلة كانت بمثابة أسرة كبيرة ، يرتبط بعضها مع بعض برابطة النسب والام في الغالب ، وأنها كانت تجتمع كلها في صعيد واحد في أكثر الأحوال .

وكانت حكومة القبيلة ديموقراطية ، وسلطة شيخها سلطة أبوية مشوبة بالمعطف والحدب . وكان يجمع من حين إلى آخر رؤساء العشائر ، وهم الذين كان يتألف منهم شبه مجلس شيوخ القبيلة للتشاور والفصل فى الأمور المهمة كإعلان الحرب أو إقرار السلم أو التى تخص نظام القبيلة . وبذلك قامت عند العرب فكرة الشورى قبل الإسلام .

ولم يكن للقبيلة قانون مكتوب تسير عليه ، بل كانت تحــكم حسب العُرف ، وهو مجموعة العادات والتقاليد التي اصطلح عليها القوم من قديم

الزمان. ولم تتدخل القبيلة في حربة أفرادها ، إلا إذا وقع من أحدهم ما يخشى منه على سلامة القبيلة. وفي كل ذلك تختلف القبيلة عن الدولة الحديثة.

ولم يكن عند المرب في الجاهلية سلطة تشريعية نسن لهم القوانين ، بل سادت عندهم الممادات والتقاليد التي كان شيخ القبيلة يحكم بين أفرادها وَفق هذه المادات والتقاليد التي كانت تستمد إما من تجاربهم أو ممتقداتهم أو ممن جاورهم من الأمم من الفرس والروم أو ممن اختطلوا بهم كاليهود والمسيحيين .

#### نظام الفضاد:

وكان للمرب فى الجاهلية ثلاثة أنواع من القضاء :

١ — الحكومة: وكان بنو مهم أصحاب الحكومة فى قريش قبل الإسلام. وكانت هذه الحكومة شيئا يشبه القضاء، إذ كان القرشيون وغيرهم بمن يفد على مكة من العرب، يحتكمون إلى زهماء بنى سهم فيا يقع بينهم من الخصومات. وبمن تولى القضاء بين العرب فى الجاهلية: هاشم بن عبد مناف وأبو لهب بن عبد المطلب وأكثم بن صينى.

٢ — الاحتكام: وهو احتكام العرب إلى الكُهان والعرّافين. والسكاهن هو الرجل الذي يعتقد أن له تابعا من الجنّ يطلعه على كل شيء. والمراف هو الذي يعرف الأمور عن طريق الفراسة والقرائن، وذلك بملاحظة نبرات صوت الشخص وملامحه وحركاته عند التكلم. كذلك محكمون بالقرعة التي أقرّها الإسلام كما كانوا يعتمدون في إثبات الواقعة على شهادة الشهود.

٣ - النظر في المظالم : كذلك أدخل المرب في الجاهلية النظام الذي عُرف

في الإسلام باسم « النظرف المظالم » . ويظهر أنهم اتخذوه عن الفرس ، وذلك على أثر الخلاف الذي وقع بين العاص بن وائل ورجل من ربيدة ببلاد البين ، اشترى منه العاص سلمة وماطله في الدفع . فلما عيل صبر الرجل جاهر بظلامته حول المكمبة بين رجال قريش . فاجتمعت قريش بدار عبد الله بن جدعان ، وتحالفوا على أن ينصروا المظاوم من الظالم ، فسمى هذا الحلف «حلف الفضول» ، وقد شهده الذي عليه العبلاة والسلام .

### سلطان شيوخ العشائر :

كان تقسيم العرب إلى قبائل ، نقيجة من نتلاُّمج البـــداوة التي عمَّت أرجاء الجزيرة العربية ، حيث كانت بعض العادات تقوم مقام القانون (١) .

كان كل بطن من المرب يحتمع حول رئيس ، تستند سلطته أولا على حق البيكرية ، وكان هذا الرئيس محمل لقب «شيخ» أو «سيد» وفي بعض الأحيان كان يتلقب « بالأمير » ، وكان هو الذي يقود جماعته في الحرب وهو الذي ينزلهم منازلهم ، ويرحلهم عنها ، ولا ينزلون ولا يرحلون إلا بأمره ، ولم يكن لرئيس العشيرة ولا لشيوخها وهم رؤساء بيوتها أي سلطان أو قوة حقيقية ، بل كان سلطانهم معنويا مستمداً من شجاعتهم وهيبتهم الشخصية وما لهم من شرف النسب ونبل الأخلاق وسعة الثروة وحسكة الرأى وكال التجربة .

ولم يعمد شيوخ العشيرة إلى فرض أوامرهم أو إنزال العقوبات برجالها ، إذ كان كل منهم ولى نفسه وسيدها ، وله الحق في أن يقتص عمن يناله بسوء (٢٠) وكانت سلطة شيخ القبيلة محدوادة للغاية حتى أنه لم يكن في مأمن من الثار أو في

Sedillot: Histoire Generale bes Arabes, Vol. I. p. 20. (1)

Nicholson: Literary History of the Arabs, P. 83.

حى من مبدأ القصاص الفط ى أو الدية (١) . ومن العجب أن نجد شيخ القبيلة لا يجد من القوة المادية ما يستطيع به إنفاذ حكمه إذا ما احتكم إليه (٢٠ . وكان الشيخ لا يستطيع أن يجبر أحداً \_ حتى أبناءه \_ على قبول حكمه أو نصيحته ، بل كان يستمين بفتيان (٢) الحي ومشيخة المشيرة .

من ذلك يتبين لنا أن سلطان شيوخ المشائر في القبائل المربية إنما كان سلطانًا ممنويًا فقط ، لأن السلطة الحقيقية كانت لا ترال بيد العشيرة ، جملة وموزعة بين أفرادها . وبذلك يمكن القول أن مشيخة المشيرة كانت في الواقع طرازاً من الحسكم الديموقراطي بالمعني القديم(؛) ، حيث كان شيخ القبيلة ينصب لرأى باقى الشيوخ قبل الفصل في الأمور الهامَة <sup>(٥)</sup> .

وكان الرئيس في الجاهلية يفصل في الأمور التي تمس جياتها: كالقتل ، والغزو والدية ، وطلب الثأر . كما يقضى في مسائل الزواج ، والعلاق ، والنزاع على الماء والسكلاً.

وكان لشيخ العشيرة عدة حقوق هامة أخرى ، مثل : المرباع (٢٠) ، والصفايا (٧) ،

Sédillo: Histoire Generale des Arabes, Vol. I. P. 21. (1)

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني : الأغاني أج ٣ ص ١٩ ص ٢٠ . ج ٢ ص لم ٢ ـــ ٧٦ .

<sup>(</sup>٣) يراد « بفتيان الحي ، أو «فنيان القبيلة» : شبانها الأبطال ، فيقولون فتيان قريش

<sup>(1)</sup> محمد محمود جمة : النَّهُم الاجتماعية والسياسية من ١٧٧ .

Sedillot: Op. Cit. P. 21.

<sup>(</sup>٦) المراع : ربع الغنيمة التي يُستولى عليها الجيش .

<sup>(</sup>٧) الصفايا : جم صفية ، وهي الأشياء التي كان يصطفيهاالرئيس لنفسه من خيار مايغنم.

والنشيطة (١) ، والفضول (٢) ، والنقيعة (٢) والحكم (١) . قال الشاعر :

ملك المرباع منها والصفايا وحكمك والنشيطة والفضول واجبات روّساء العشائر:

وفرضت على رؤساء العشائر فى الجاهلية واجبات من أهمها : إيواء الغريب وحماية الحمى ، والذود عن النساء ، وإجارة الجير، وكان بحسب الرجل منهم أن يستجير بقبر أب الرجل أو قبر ابنه حتى يظفر من صاحبه بحق الجوار . قال عير بن سُلمى :

قتلنا أخانا **للوفاء بج**ارنـا وكان أبونا قد تجير مقابره<sup>(٥)</sup>.

وكانت العرب في الجاهلية و تمتدح بالذب عن الجار فيقولون: فلان منيع الجار حامي الذمار ، حتى كان فيهم من يحمى الجراد إذا نزل في جواره » (٢) وكان عيد العشيرة يضطر أحيانا إلى مجازاة أحد أفرادها لخصال لا تقره عليها نظم العشيرة وآدابها ، فيخلعه عن ذمته ويقطع صلته به (٧) . فكانت العشائر إذا ما خلعت رجلا من رجالها ، أشهدت على ذلك في الأسواق والمجتمعات العامة ، و بذلك لاتحمل عنه جريرة ولا تطالب له بقصاص ولا تحميه من عدوان ، فكانت كمن يحكم عليه بالإعدام .

<sup>(</sup>١) النشيطة: مأصابه الجيش في طريقه قبل أن يصل إلى مقصده .

 <sup>(</sup>۲) الفضول : ما فضل ، فلم ينقسم ، واصطنى النبي صلى الله عليه وسلم سيف منبه به الحجاج ذا القفار يوم بدر .

<sup>(</sup>٣) النقيمة : كان للرئيس في الجاهلية ، النقيعة . وهني بعير ينحره قبل القسمة ، فيطعمه المناس وقد سقط في الإسلام .

<sup>(</sup>٤) الحكم: هوأن يبارز الفارس فارسا قبل التفاء الجيشر فيقتله ويأخذ سلبه، فالحكم فيه إلى الرئيس

<sup>(</sup>ه) المبرد: الكامل في اللغة والأدب س ١١٠ — ٢١١ .

<sup>(</sup>٦) ابن عبد ربه: العقد الفريدج؛ ص ٥٥١ ( نشر احمد أمين )٠

<sup>(</sup>y) على عبد الوحدواف: الأسرة والمجتمع ص ١٠١ -

كذلك كانت العشيرة إذا أجارت رجلا ، فعلت ذلك علانية ، وكانت أحيانا تعطيه براءة بذلك ، فكانت تدفع إليه سهما كتب عليه « فلان جار فلان » كاكان يفعل بنو غنم بن عوف بن الخزرج في المدينة (١) وكاكان يفعل أيضا بنو حنيفة بالسواقط(٢).

وقد كان للرجل أن يرد الجوار إذا شاء . فقد ذكر ابن هشام أن عثمان ابن مظمون لما رأى ما فيه أصحاب رسول الله من البلاء وهو يغدو و يروح في أمان من الوليد بن المفيرة ، عز عليه ذلك ، وقال للوليد يا أبا عبد شمس ! وفت ذمتك وقد رددت جوارك ، قال ، فانطلق إلى المسجد ، فرد على جوارى علانية كا أجر تك علانية » (٣) .

وإذا لم يجد الخليج (الم عليه من يجيره من رؤساء العشائر أو عمداء الأسر ، راح يجمع حوله عصابة من شذاذ القفر الخارجين عن نطاق قبائلهم من أولئك «الصعاليك» و «اللصوص» و «الذؤبان» الذين خلعتهم قبائل «رسميا» ، فتبرأت من جرائرهم وتخلصت من تبعة أعمالم (٥) ، حتى يتمكن الخليع من أن يغير على الأحياء ألهادئة و يلتى الرعب في أنحاء الجزيرة بما يقوم به من أعمال العنف والبطش .

وكانت واجبات رؤساء العشائر متمددة وهلى جانب عظيم من الأهمية ، فقد كان عليهم فى خدمة القبيلة ، كان عليهم فى وقت الحرب أن يضحوا بما تملكه أيديهم فى خدمة القبيلة ، وإغاثة المعوزين من أفرادها ، والمحافظة على وحدة القبيلة التى كشيرا ما عرضتها المصالح الشخصية لأعظم الأخطار (٢).

<sup>(</sup>١) محمد محود جمة: النظم الاجتماعية والسياسية ص ١٥١.

 <sup>(</sup>٣) السواقط: من ورد اليمامة من غير أحلها

<sup>(</sup>٣) أبن هشام: السيرة ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٤) يتصف الخليم بالجرأة والبطش .

Lammens: La Berceau de l'Islam, Vol. I. PP 193-194. (•) Breckelmann: History of the Islamic Peoples, P. 15. (7)

#### ٢ – الحالة الاقتصادية

العارة في عزيرة العرب:

تقع جزيرة العرب في موقع متوسط بين أعظم الدول وأقدم الحضارات: فني شمالها الشرق تقع فارس ، وفي شمالها الغربي بلاد الروم ، وفي جنوبها الغربي بلاد الحبشة . فلموقع بلاد العرب المتوسط بين هذه الأمم الفضل في اتساع تجارتها ، كاكان من ناحية أخرى السبب في تطلع الفاتحين لغزوها والاستيلاء عليها . وكانت بلاد العرب ضروزية للفاتحين الذين إرغبون في امتلاك شواطيء الفرات ، وعلى ذلك طمع فيها قديما ملوك الفرس وبابل ونينوى ومصر .

وقد مارس سكان الجزيرة العربية التجارة ، يساعدهم على ذلك : موقع بلادهم بين أمم اشتهرت بالتجارة منذ زمن بعيد ، وكثرة الطرق التجارية التي تخترق جزيرتهم من الجنوب إلى الشهال ومن الشرق إلى الغرب (1) . وكان العرب واسطة بين سكان أوربا القدماء وأهل الشرق الأقصى . ولم تقتصر تجارة العرب على منتجات بلادهم ، بل كانت تشمل السلع التي كانوا بجلبونها من إفريقية والمعند ، وكانت النفائس كالعاج والعطور والأفاوية والحجارة الكريمة والتبر والأرقاء هي أهم ما يتاجر به العرب (٢) .

وكانت حركة التجارة في الحيط الهند بين سواحل الجزيرة الشرقية والهند

Sepillot: Histoire Générale des Arabes, Vol. I. P. 26 (1) Gustave, Le'Bon: La Civilisation des Arabes, P. 89 (7)

منظمة منذ زمن بعيد ، وتحمل السفن التوابل والمنتجات الموسمية والحيوانات النادرة من الهند إلى ساحل عمان (١) .

واستمان المرب بالفينيقيين زمنا طويلا لبيع سلعهم ، فكان الفينيقيون يخزنون سلع المرب في مدنهم الكبيرة كدينة صور ، ثم يبعثون بها إلى الخارج لبيعها . وتنافس المرب والبابليون في الاتجار مع الهند . فكان البابليون يصاون إلى الهند بطريق البرأو بطريق البحر ، أما العرب فكان اتصالم الوحيد بهذا القطر الغني عن طريق البحر فقط . ولدينا من النصوص التاريخية ما يثبت أن المرب قد حرجوا بتجارتهم عن نطاق الجزيرة العربية وتعاملوا مع غيرهم من الأمم المرب قد حرجوا بتجارتهم عن نطاق الجزيرة العربية وتعاملوا مع غيرهم من الأمم جاء في كتاب الأوائل أن عمر بن الخطاب قال : خرجت في جماعة من قريش إلى المراق في تجارة ، فلما دنون من الأرياف خرج قوم فقطعوا علينا الطريق (٢٠) .

بذلك لم تقتصر تجارة المرب على جزيرتهم فقط و إنما تمدتها إلى غيرها من البلاط، فإن منتجات الجزيرة متمددة ، وهي ضئيلة في الشمال ، ولكن في المناطق الخصبة منها ، الكثير من الأشجار والمزروعات كالمشمس والتين والعنب والقمح والدخن والفول واللبن والألبان (٢) . وكانت المواصلات التجارية في جزيرة العرب عديدة ، إلا أن أهمها طريقان . أحدها يبدأ من حضرموت ويتجه إلى عمان حيث كانت تنقل بضائع اليمن والهند إلى العراق ثم يتجه الطريق غربا إلى البادية الواقعة في شمال جزيرة العرب وينتهى به المطاف في سوريا العليا ، وثانيهما يبدأ من حضرموت ويسير مخترقا الجزيرة العربية من الجنوب إلى الشمال حتى ينتهى عند غزة المطلة على البحر الأبيض .

Nicholson: Literary History of the Arabs, b. 24. (1)

<sup>(</sup>۲) المسكرى : الأواثل ( مخطوط) منّ ۱۸ — ۱۹ .

Le Bon, Gustave: La Civilisation des Arabes, P. 6. (r)

وكانت مكة مدينة تجارية من الطراز الأول ، وذلك على الرغم من وقوعها في واد غير ذى زرع ومن تعرضها للفح السموم ، لأن مكانها من الحرم كان يجلب إليها عدداً من شذاذ القفر الخارجين عن نطاق قبائلهم ومن بينهم الخلماء والفتاك والصعاليك فينفقون أموالم التي لم يبذلوا الجهد في تحصيلها في حوانيت مكة المكتظة بالبضائع . وأنشأ القرشيون قوة عسكرية من بدو تهامة للمحافظة على جمهوريتهم التجارية .

وشغلت دول العرب القديمة ، مثل تدم، ومعين وسبأ ، المراكز الممتازة في تجارة الشرق ، حتى ذكرتهم التوراه ووصفت ثروتهم وتجارتهم . وحمل أهل تدم، إلى مصر وجنوب أوربا منذ القسدم صادرات بلاد العرب والعراق والمند ، وأطنبت المصادر التاريخية في موقع تدمر العظيم على البحر الأحر واعتبرتها مركزاً تجاريا هاما<sup>(1)</sup> . وكانت مملكة معين من القوة والفني ما يفوق مملكة سبأ التي اشتهر أمرها في التاريخ . أما سبأ فلم يكن غناها وتجارتها على شك ، وذكرت التوارة أن مملكة سبأ « قدمت إلى سليان مائة وعشرين قنطاراً ذهبا وأطياباً كثيرة وحجار كريمة ، كما كانت قوافلها العديدة التي ذهبت إلى سليان تحمل هدايا ملكة سبأ إلى عاهل أورشليم العظيم (٢) . ولقد حل أهل عير محل السبئيين واستولوا على مفاتيح التجارة في الجزيرة العربية ، واستخدموا عرب الحجاز في نقل تجارتهم إلى أن تخلص أهل الحجاز منهم وصاروا هم نقلة التجارة في الجزيرة قبل البعثة .

أما القوافل التي تحمل تجارة العرب ، فقد كان طريقها مقرراً : فني هذه المراحل الفسيحة من الصحراء الرملية مما كان رجال القوافل يجتازون ، حبت الطبيعة المسافر بضعة أماكن مبعثرة في جدب البادية يتخذها موئلا لراحته ، وهناك في ظلال أشجار النخيل و إلى جانب المياه العذبة التي تجرى من حولها ،

J. Hell: The Arab Civilisation, P. 4.

J. Hell: Op. Cit.

يستطيع التاجر ودابة حمله أن ينهلا من طيبها ما أحوجهما إليه العنت الذي لقياه (١). وكانت القوافل التي تذهب من بلاد العرب إلى الشام ، تنزل في أسواق معروفة ، عينتها لهم الحكومة الرومانية لتحصل منهم الضرائب المفروضة على الصادرات (٢).

وقد مارس اليهود تجارة القوافل بنشاط ، حتى أصبحت يثرب تنافس مكة ثراء ، فقد كانت التجارة بنوع خاص من أهم مرافق الحياة عند يهود الحجاز ، حتى صار لهمضهم فيها شهرة عظيمة وصيت بعيد ، كأبى رافع الخيبرى الذى أرسل بضاعته بواسطة القوافل إلى الشام واستورد منها الأقمشة المختلفة (٢٠) .

وكانت مفاتيح التجارة في أيدى اليمنيين ، وعلى أيديهم كانت تنقل غلات حضرموت وظفار ومنتجات الهند إلى شمال الجزيرة العربية ، حيث كانت تنقل إلى بلاد أوربا الجنوبية . وظل اليمنيون قابضين على ناصية التجارة حتى القرن السادس الميلادي ، عندما قام الرومانيون بمنافستهم في البحر الأحمر ، وأدت هذه المنافسة التجارية إلى سقوط سبأ على ما يقول بعض المؤرخين . على أن أهل الحجاز قد قاموا بعد السبئيين بنقل تجارة الجزيرة إلى غيرها من المالك (1) ، ونشأت في مكة نفسها سوق حاصة لبيع العبيد الذين كانوا مجلبون من الحبشة واليمن وآسيا الصغرى ، وظلت السوق قائمة في مكة إلى عهد قريب ، فقد شاهده إلدن رتر ، أحد الرحالة الأوربيين الذين زاروا جزيرة العرب (٥). وبذلك صار المكيون حمد نتهم مكة الواقعة على الحط التجارى الكبير الممتد من جنوب الجزيرة ومدينتهم مكة الواقعة على الحط التجارى الكبير الممتد من جنوب الجزيرة إلى شمالها — هم وحدهم المسيطرون على شئون التجارة .

<sup>(</sup>١) محمد حسب هيكل : حُياة محمد ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) أحمد أمين : فجر الإسلام ص ١٦ .

<sup>(</sup>٣) ولفنسون : تاريخ اليهود في بلاد العرب ص ١٨ :

Hell: The Arab Civilisation P, 11. (1)

E. Rutter: Holy Cities of Arabia, P. 134. (•)

واستفادت قريش من اشتفالها بالتجارة فوائد معنوية وأدبية : فإن كثرة أسفار القرشيين إلى الشام والحبشة ومصر وغيرها ومحالطتهم لأقوام محتلفين مثل الغرس والروم من ذوى المدنيات القديمة ، قد ساعدتهم على معرفة أحوال هذه الأمم الاجتماعية والأدبية ، (1) كما وقفوا على الملاقات بين فارس والروم و بين اليمن والجبشة ، وألموا بالحساب التجارى ، وكل ما يتعلق بالمسكاييل والمقاييس (7)

وبما يدل على توسع المرب في المسائل الاقتصادية ، كثرة الألفاظ الدالة على المال ، فإن منها بضعة وعشرين اسما لكل منها معنى من المعانى الاقتصادية التي ترجع إلى الاستثمار وغيره . فالتلاد المال المؤروث ، والركاز المال المدفون ، والتالد المال القديم (ألى ويقول صاحب أسواق العرب: «لنا أن نستأنس بشيء للخطره في الدلالة على ما شغلت التجارة من حياة العرب وأفكارهم واهتمامهم ، وذلك هو اللغة والأشمار والأمثال، فإنها تكشف لنا إلى حد بعيد عما كان عليه القوم من عادات وأحوال . وأول ما نلاحظ في هذا الباب ، غني اللغة بالألفاظ التي تتملق بالأسفار وما عليها من حط وترحال ونزول على الماء ووصف لدواب السفر وضروب سيرها . ولسنا مبالغين إذا قلنا أن أكثر القصائد في الجاهلية والإسلام يغتتحها صاحبها بذكر رحلته ومالاقى فيهاهو وراحلته من التعب والشقاء والضيق والعطش والجوع ، عدا ما هناك من ألفاظ كثيرة تتعلق بالبيع والشراء والصفقة الرامحة والخاسرة . ولما كانت الخلافة ، لم يجد المرب لفظا يدلون به على بذل الطاعة للخليفة غير المبايعة ، فاشتقوا لهذه الحال المستجدة كلة من كمات التجارة التي كأنت الشغل الشاغل لمم »

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حَسن : تاريخ الإسلام السياسي ص ٧٨ .

<sup>(</sup>٢) حَسَنَ إِبْرَاهِيمَ حَسَنَ : نَفُسَ الْصَدَرُ صَ ٨٠ .

<sup>(</sup>٣) جرجي زيدان : تأريخ آداب اللغة العربية ج ١ ص ٣١

<sup>(</sup>٤) سعيد الأفناني: أسواق العرب ص ٧٧ - ٧٨ -

ومن ذلك نرى مدى اهتمام العرب فى الجاهلية بالتجارة ، ومبلغ حبهم لجمع المال واستثماره بشتى الوسائل . يقول الله تمالى ( و إذا رأوا تجارة أو لهوا انقصوا إليها وتركوك قائمًا ) .

### معاملات العزب التجارية:

تعامل العرب في الجاهليسة بالنقود التكسروية والزومية من الدراه (١) والدنانير (٢) ، و بقي هذا حالم إلى عهد الخليفة عر بن الجطاب الدرهم وجمل وزنه من الفضة أربعة عشر قيراطا (٢) ثم ضرب دراهم أخرى جعل وزن الواحد منها إنني عشر قيراطا وكان يضربها على صورة الدراهم السكسروية ويزيد في بعضها عبارات إسلامية مثل عبارة التوحيد أو عبارة الجدلة .

ووجد فى الجاهلية دراهم مختلفة : طبرية ، وخوارزمية ، و بغلية . قالطبرية منسو بة إلى ملك يقال له رأس البغل . وكانت رئة الدرهم الطبرى ثمانية دوانيق (<sup>(3)</sup> وقيل أربعة ، وزنة الخوارزمى أربعة دوانيق ونصف ، وزنة البغلى أربعة دوانيق وقيل ثمانية . وكان الدرهم الطبرى والدرم البغلى ، هو غالب ما يتعامل به من أنواع الدرهم في صدر الإسلام (<sup>(3)</sup> .

<sup>(</sup>۱) الدرهم: مأخوذ من Drachme اليوناني وكان معروفا في الجاهلية مقدرا بالدوانيق. (۲) الدينار: لفظ لاتيني مأخوذ من كلة Deni أي عثيرة، والأصلى فيه الدلالة على قطمة من الفضة تساوى عصرة كسات، والآس درهم من دراهم الروم. جرجي زيمتان:

تاؤیخ التمدن الإسلای ج ۱ ص ۹۷ . (۳) القیراط : تعریب اللفظ الیونای Keration ( أنستاس الـكرملی : النقود العربیة

ص ٢٨ حاشية ١ ) وهو نصف الدانق . إيلياً المطران : مقاله في المسكابيل والأوزان س ٣ مخطط بدار المسكتب المصرية رقم ٣٤١ وياضيات بالمسكتبة التيمورية ) .

<sup>(</sup>٤) الدانق ، من الفارسية : دانة ، أي حبة . ويقول أبّ الرفعة . أن الدنق من حبات

الشعير المؤصوف ثمان حبات وخسا حبه ( الإيضاح والنبيان في ممرفة المكيال والميزان س٨) . ( عطوط بدار ( • ) ابن الرفعة ، الإيضاح والتبيان في معرفة المكيال والميزان س ٨ ( مخطوط بدار

الكتب المصرية رقم ٣١٢ رياضيات بالمكتبة التيمورية) .

وكان العرب في الجاهلية يتماملون بالمثاقيل (١) ، ويتبايعون بأوران كان اول ماعل منها هو صنح المثاقيل (٢) ، فجمل المثقال ستين حبة وورن كل حبة منها مائة حبة من حبوب الخردل البرى المعتدل (١) الذي يعد ضبط الأوران به أحسن من ضبطها بحب الشمير لقلة التفاوت فيه (١) . أما أوران الدرام فإنها رتبت على أن كل سبعة مثاقيل عشرة دراهم ، وكل درهم ستون حبة ، و بذلك أصبحت كل حبة من حبوب الخردل (٥) . وأما المسكيال ، فقد كان المألوف منه في عصر النبي عليه السلام : المد والصاع والعرق والفرق . والمد زنته رطل وثلث بالبغدادي (٦) ، والصاع أربعة أمداد في كون خمسة أرطال وثلث البغدادي ، والمرق ستون مدا — خمسة عشر صاعا ، والفرق ستة عشر رطلا بغداديا . وأما الأردب فلم يعرفه العرب في جاهليتهم و إنما هو من مكاييل مصر ، يستدل وأما الأردب فلم يعرفه العرب في جاهليتهم و إنما هو من مكاييل مصر ، يستدل على ذلك بما أخرجه مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه ، قال الرسول : منعت العراق درهمها وقفيزها ، ومنعت مصر أردبها ودينارها ، وعدتم من حيث مداتم » (٢)

وألف المرب في جاهليتهم أنظمة متعددة من نظم البيع والشراء ، وظلت بعض هذه الأنظمة إلى قبيل الإسلام . ولما جاء الرسول عليه السلام نهى عن

<sup>(</sup>١) المثقال : هو درهم ودانق ونصف وهو أربعة وعشرون قيراطا وهو خس وعانون حبة . الشيرى : نهاية الرتبة في طلب الحسبة س ١٦ . وهو أقدم وحدة للوزن عند العرب ، ويقال له Solidius عند الرومان . ولم يختلف المثقال في جاهلية أو إسلام .

<sup>(</sup>٢) المقريزي : شَذُورِ الْعَقُودُ فِي ذَكُرُ النَّقُودُ صَنْ ٣ -

<sup>(</sup>٣) إيليا المطران : .قالة في المسكاييل والأوزان ص ٣ .

<sup>(</sup>٤) ابن الرفعة : الإيضاح والتبيان ص  $^{\circ}$  -  $^{\wedge}$  -

<sup>(</sup>٥) ليليا المطران: نفس المصدر ص ٣٠٠

 <sup>(</sup>٦) اختلفت النقلة في الرطل البغدادي : فقيل إنه مائة وتمانية وعشرون دراها ، وقيل مائة وتمانية وعشرون درها وأربعة أسباع درهم ، وقيل مائة وثلاثون درها .

<sup>(</sup>٧) ابن الرفعة : الإيضاح والتبيان في معرفة المسكيال والميران ص ٩ - ١٤ -

بعضماً لأنه رأى فيها غبنا للبائع أو المبتاع ، ولم تكن هذه النظم تتخذ في جميع الأسواق بل منها ما تمتاز به سُونً دَونُ سُوقَ وَجَمَاعَة دَوْن جماعة .

#### الأُرواق ·

لم يتفق مؤرخو العرب على عدد الأسواق وتحديد أزمنتها . وقد كان لما حدث في هذه الأسواق من وقائم وأحداث ، أثر ملحوظ في التاريخ العام للجزيرة العربية ، واهم هؤلاء المؤرخون بالأسواق العامة ولم يأبهوا بالأسواق الصليلة التي كانت تقام في القرى ، بل إن عدم الإفاضة في بحث أمر الأسواق العامة السكبرى ، فلم يذكروا عنها إلا شذرات مبعثرة .

وقد قسم صاحب « كتاب الأسواق » هذه الأسواق التي كانت تقام في الجاهلية إلى ثلاثة أقسام : أسواق خاضعة لنفوذ أجنبي تدار بنظم خاصة وتتضاءل فيها الصبغة العربية ، وأسواق أنشأها العرب أنفسهم بحكم الحاجة ، فصارت مع الزمن تمثلهم أصدق تمثيل في عاداتهم في البيع والشراء والدين والزواج والحقوق ، وأسواق ذات صبغة محتلفة لموقعها الجغرافي وهي الواقعة على البحر (١). أما أسواق القسم الأول فتمثلها سوق هجر والبحرين وعمان. وتمثل أسواق القسم الأالى سوق عكاظ الذي يعتبر مرآة العرب في الجاهلية حيث لا أثر فيه المنفوذ الأجنبي الذي سيطر على غيره من الأسواق ، وتقع عكاظ في الجنوب الشرق من الأجنبي الذي سيطر على غيره من الأسواق ، وتقع عكاظ في الجنوب الشرق من مكة على بعد عشرة أميال من الطائف وتمثل أسواق القسم الثالث : عدن وصحار ودبي ، ومن أشهر الأسواق العربية الأخرى : سوق دومة الجندل (٢) ، وسوق حياشة (١) ، وسوق حياشة (١) .

<sup>(</sup>١) سعيد الأفغاني : أسواق العرب ص ١٨١ -- ١٨٨

<sup>(</sup>٧) تقع دومة الجندول في موقع متوسط بين الشام والخليج الفارسي والمدينة على منتصف الطريق الواصل بين العقبة والبصرة تقريبا .

<sup>(</sup>٣) المشقر : حصن بالبحرين لعبد القيس ، وهو قريب من هجر

<sup>(</sup>٤) حباشة: - وق كانت للمرب و تهامة . -

<sup>. (</sup>دم ٣٢ -- التاريخ الإسلامي الفام ﴾

#### ٣ - الحياة الاجتماعية

#### أفراد القبيلة :

وكان أفراد القبيلة يعملون كجاعة واحدة يرحلون سويا ويقاتلون سويا ، و إذا ارتكب أحدهم جناية حملتها قبيلته ، و إذا غنم غنيمة فهى للقبيلة ينصرون أخاهم ظالما أو مظلوما وهم يد على من سواهم .

لا يسألون أخاهم حين يناديهم في النائبات على ما قال برهانا<sup>(۱)</sup>.
وكان البدو يحتقرون الزراعة والتجارة والصناعة والملاحة ، ولذا اكتفوا بما تنتجه ماشيتهم : يأكلون لحومها ، ويشربون ألبانها ، ويلبسون أصوافها ، وإذا اشتد بهم الضيق أكلوا الضب والعقارب والحيات .

ولم يكن البدوى يؤمن إلا بتقليد قبيلته التي كان يمتر بها ويفخر ، وتعد وطنيته بذلك وطنية قبلية لا وطنية شعبية . وهذا الشعور بارتباطه بقبيلة محميها وتحميه ، هو المسمى بالعصبية ، وفى ذلك يقول المستشرق بروكان : « البدوى كائن فردى النزعة مفرط الأنانية ، ومع ذلك فالجميع متساوون ضمن إطار القبيلة فى الحقوق والواجبات التى تنبثق عن العصبية القبلية » (٢) .

#### مكانة المرأة في الجاهلية :

قد يكون في ندرة الأخبار عن المرأة في العصور السابقة للإسلام ، بعض الدلالة على ما خسرته المرأة العربية من مزية الظهور في ميدان الحياة العامة -

<sup>(</sup>١) أحمد أمين : فجر الإسلام ص ١١ .

Brockelmann: History of the Islamic Peoples, P. 4. (\*)

وقد يكون تغير الأحوال الاجتماعية الناشىء عن الاتصال بالأمم والمالك المجاورة سبباً في حرمان المرأة العربية النفوذ والمزايا التي تمقعت بها أختها في العصر القديم . ولا يدنى ذلك أنها أصبحت في تلك الحقبة عديمة النفوذ ، فقد كانت تمثل دور الزوجة الصالحة والأم العليبة ، وظهرت أشد مانكون قوة وأكثر ما تكون حرية .

وكان احترام الرجال للنساء و بطولتهم من أجلهن قوياً . وقد انعكست صورة من الأغانى والقصص والتاريخ . ولم يقتصر ظهورها في الشعر عند الشعراء الغزليين ، على أنها موضوع للغزل ، يتغنون بها في شعر عاطني رقيق ، بل تعدى ذلك إلى جعلها حكما بين الشعراء . فقد روى الأصفهاني أن أمرأ القيس بعدأن قتل أبوه نزل على بني طيء وتزوج واحدة من نسائهم تعرف باسم وأم جندب وكان أمرؤ القيس معاصراً للشاعر المشهور علقمة بن عبدة ، فتنازعا إمارة الشعر ، ولم يعترف أحدها بصاحبه . واقترح علقمة أن تكون أم جندب حكما بينهما ، ورضى أمرؤ القيس بذلك ، فدعتهما أم جندب لينظم كل منهما قصيدة من وزن واحد وقافية واحدة ، يصفان بها الجياد . ولما فرغا من عمل القصيدتين ، حكمت واحد وقافية واحدة ، يصفان بها الجياد . ولما فرغا من عمل القصيدتين ، حكمت أم جندب لعلقمة على زوجها امرىء القيس ، فغضب وطلقها فتزوجت علقمة (١) .

كان حرص المرأة العربية على شرفها واعتدادها بكرامتها في الجاهلية ، من الأمور التي استفاضت بها المصادر التي عنيت محوادث ذلك العصر . ذكر صاحب الأغاني أن فاطمة بنت الخرشب كانت إحدى ثلاث عرفن «بالمنجبات» وكان لها سبعة أبناء . ثلاثة يسمون « السكملة » وهم ربيع وعمارة وأنس . وفي ذات يوم ، أغار حمل بن الفزارى على قبيلة بني عبس التي تنتمي إليها فاطمة ، وأسرها . فلما ابتعد بها عن الحي وأهله ، صاحت به . أي رجل صل حلمك ، والله اثن أخذتني فصارت هذه الأكمة التي أمانا بي و بك ، لا يكون بينك

<sup>(</sup>١) الأصفهاني : الأغاني ج ٧ ص ١٢٩ -- ١٢٨ .

و بين بنى زياد صلح أبداً ، لأن الناس يقولون فى هذه الحال ما شاءوا ، وحسبك من شر سماعه . قال : إنى ذاهب بك حتى ترعى إبلى . ولما أيقنت أنه ذاهب بها، ومت بنفسها من البعير على رأسها، فماتت خوف أن يجلق ببنيها عار منها(١) .

وقد ظهرت فى الجاهلية طبقة من النساء ، كان لهن شأن عظيم ، من بينهن الكاهنة والمرافة وربة البيت والمتنبئات (٢) ، وفى مكة نفسها ، كان مفتاح السكعبة بيد امرأة هى بنت خليل الخزاعى استودعته مدة طويلة حتى تنازلت عن ملكيته لقصى (٢) وفي زمن الفتح كان المفتاح فى حوزة أم عمان بن طلحة ، ولقد مانعت كثيراً فى إعطائه للنبئ صلى الله عليه وسلم (١).

ولم يكن النساء يتأخرن عن مُرَافقة الرجال إلى الحرب . هـذا الفند الزمانى البطل المشهور يدخل حرب بكر وتفلن و إلى جانبيه ابنتاه « شيطانتان من شياطين الإنس . . حتى إذا احتدمت المُمركة تقدمت إحداها فحلمت ثيابها وروتها وسط المعمعة » (٥) ، فتقتدى بها أختها وتتقدم بين الصفوف ، لتبث في رجال قبيلتها الشجاعة والإقدام ، وفي هذه الحرب ، قام عوف بن مالك البكريين ، ورفع ابنته على جمل وسيره ، ثم ضرب عرقو بي الجمل ونادى . لا يمر بي رجّل من بكر بن وائل فر" من القتال ، إلا ضر بته بسيني هذا (٢) .

وقد يتبادر إلى الذهن أن النساء في العصر الجاهلي لم يكن يحفلن بملابسهن ، لحالة البداوة التي كن يعشن فيها ولكثرة الحروب الطاحنة التي كانت تنشب بين

<sup>(</sup>١) الأسفهاني: الأغاني ج ١٦ س ٢٢٠

<sup>(</sup>٢) ابن هشام : سيرة الرسول ص ١٣٢ و ٧٩٧ .

Perron: Femmes Arabes, avant et depuis L'Islamisme, P. 166.

<sup>(</sup>٣) الأزرق : أخبار مَكَ وما جَاء فيها من الأثر ص ٦٣ .

<sup>(</sup>٤) تحييج مسلم ج ١ س ٥٠٩ وج ٣ س ٨٧٠ .

Perron: Femmes Arabes, P, 50. (e)

<sup>(</sup>٦) الأصفياني : نفس المصدر ج ٣٠ ص ١٣٦ — ١٣٧ .

كل قبيلة وأخرى وتستمر أعواما طويلة ، بما يؤدى بطبيعة الحال إلى إهمال شأن المرأة . ولكن المرأة العربية في هذا العصر ارتدت ضرو با من الثياب مختلفة أشكالها وفنونها ، بما أخرجته مناسج اليمن والعراق والشام وما اجتلبته من بلاد فارس وسواحل الهند . والآثار الشعرية واللغوية مفعمة بذكر ماكان النساء يتخذنه من الملابس التي تزيد في حسنهن .

ولم يقتصر لبس المرأة في الجاهلية على الملابس القطنية والصوفية ، بل لقد اتشحت بالحرير والديباج والدمقس والسندس والاستبرق والخز . قال البشكري .

الكاعب الحسيناء ترف ل في الدمقس وفي الحرير ومن أزيائها مارق نسجه ودق خيطه وكانت تسميه المهلل ، أما ماكشف حوكه فكانت تدعوه « الصفيق» و «الحصيف» (۱) . وما حيك نسجه بخيوط من الذهب كانت تسميه « المذهب » . وفيه يقول سلمي بن ربيعة :

والبيض يرفان كالدى في الريط والمذهب والمصون وقد أولعت النساء بالحلل الشفافة والثياب المطرزة بالذهب والمزينة بأنواع النقوش . أما ما تضعه المرأة على جسدها: فالدرع وهو قيص المرأة الكبير والمجول قيص المرأة الصغيرة وها قيصان لا أكام لهما (٢) . وكان المرأة العربية ثوب تسميه النطاق تشده إلى وسطها وترخى نصفه الأهلى على نصفه الأسفل ، ثوب تسميه النطاق تشده إلى وسطها و يستر جزءاً من وجهها ورأسها ، ويغلب ومر فوقه البت يحيط بجسمها و يستر جزءاً من وجهها ورأسها ، ويغلب على هذا الثوب أن يكون أخضر اللون رقيقاً . أما أبهج وأغلى ما لبسته النساء في هذا الصر فهو الحبرة وهي برد موشى من برود المين ، وقد أكثر الشعراء

<sup>(</sup>١) عبد الله عفيني : المرأة المربية في جاهليتها ج١ س ٢٢٥ -- ١٣٢ .

Dosy: Dictionnaire des Noms des Vetements, P. 133. (v)

من الكلام عن المرط<sup>(۱)</sup> ، ووصفوا لنا النساء وهن يمشين فيها ، فمن ذلك قول امرىء القيس في معلقته :

خرجت بها أمشى تجر وراءنا على إثرنا ذيل مرط مرحل وقد فطنت المرأة الجاهلية إلى ما تسميه أختها المتحضرة « المريلة » تصون بها غالى ثيابها عند مزاولة عملها وكانت تسميها « الميدع » .

أقدمــة قدام نفسى وأتقى به الموت إن الصوف للخز ميدع

على أن هناك ثوبا خاصا يسمى « الإزار » وهى ملاءة واسعة تفطى بها المرأة . وقد فسر علماء اللغة كلمة « الإزار » بأنه « كل ما يستر » (1) . ومن الإزياء التى انتشرت عند نساء الجاهلية زى « جر الديل » وهو إرسال ذيول الأزياء النفيسة فى الأعياد والمادب ، وأول من اخترع هذا الزى هى هاجر امرأة ابراهيم عليه السلام (٢) . ومما يدل على شيوعه ، وصف عنترة العبسى « عبلة » وقد خرجت تجر وراءها ثوبها الحريرى .

وتظل عبلة فى الخزور تجرها وأظل فى حلق الحديد المبهم وقد تشبه الرجال بالنساء فى الزى وكانوا يفتخرون بإرسال ذبول أزرهم ويرون أنه من علامات السيادة والقوة . ولما بعث النبى ، حارب هذه البدعة فى الرجال وقال « من جر ثو به خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة » ، فقال له أبو بكر « يارسول الله إن أحدى شقى إزارى ليسترخى ، إلا أن أتماهد ذلك منه » ، فقال له النبى « لست ممن يضعه خيلاء » (3) .

<sup>(</sup>١) المرط: ولاءة ذات شقتين مصنوعة من الحرير .

<sup>(</sup>٢) ابن منظور: لسان العرب ج ٥ ص ٧٥.

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: الأذكياء س ١٠.

<sup>(</sup>٤) أبو عبيد الله البكرى: سمط اللاليء ج ١ ص ١٦٤ - ١٦٥٠

أما حرص النساء على التحلى ، فقد بدا فى اتخاذهن الجواهر النفيسة ، حتى كن جميعاً حاليات إلا من نكبها الدهر فى عزيز لديها . فقد تحلين : 

« بالإكليل » وهو عصابة مرصعة بالجواهر تحيط به جبينها ، والقرط وهو ما علق فى أعلاها ، واتخذن للمصم ما علق فى أعلاها ، واتخذن للمصم سواراً وللساعد جبرة ، وللمصد دملجا ، ولبسن الخاتم وهو ما له فص ، والفتح وهو ما لا فص له وذلك فى أصابع أيديهن وأرجلهن (١).

واشتركت المرأة في المسائل السياسية في ذلك العصر، فقد عارضت هند جنت عتبة زوجة أبي سفيان ، النبي والدين الجديد ، واشتركت في غزوة أحد التي بين قريش والمسلمين ، وعمدت خلالها إلى إيذاء المدافعين عن الإسلام لأنها وزوجها أبا سفيان وابنها يزيد وأخاه معاوية لم يسلموا إلا يوم فتح مكة ، وفي هذه المواقعة مثل نساء قريش بقتلي المسلمين ، وفاقتهن هند زوجة أبي سفيان ، إذ أنها جقرت بطن حزة بن عبد المطلب عم الرسول عليه السلام بعد أن قتل وأخذت خطعة من كبده فلا كتها فلها لم تسغها لفظتها ، وكان ذلك تشفياً وانتقاما من ألمسلمين (٢) . على أن الباحثة نابية أبوت تقول إنه من الصعب أن يصدق الإنسان المسلمين (٢) . على أن الباحثة نابية أبوت تقول إنه من الصعب أن يصدق الإنسان المروى عنها مذهب البرابرة الفلاظ الأكباد ، وذهب ميور إلى أن مؤرخي السيرة المروى عنها مذهب البرابرة الفلاظ الأكباد ، وذهب ميور إلى أن مؤرخي السيرة قد بالغوا في تصوير هند بهذه الصورة ، أما الأب لامنس فذكر أن حادثة تمثيلها بحمزة لم تكن إلا من مخترعات العباسيين و يعزز ذلك ما ذكره ابن سعد صاحب الطبقات من أن تلك حملات قاسية على هند المسكينة (٢) .

وهكذا ظفرت المرأة العربية في الجاهلية بمكانة سامية جديرة بها في المجتمع

<sup>(</sup>١) الدكتور على ابراهيم حسن : نساء لهن في التاريخ الإسلامي تصيب ص ١٢٥ .

<sup>(</sup>٢) على ابرهيم حسن . نفس المصدر ص ٥٦ .

<sup>(</sup>٣) نابية أبوت : المرأة والدولة في فجر الإسلام ص ٣٢ .

القبلى حتى أن نيكلسون ذهب إلى أن الإسلام لم يُرقع منزلة المرأة وإنما مستواها ألأدبى في الحضارة إلى حد عظيم (١).

رُواج الجاهلية :

الزواج رباط اجتماعی وعقد بین طرفین بترتب علیه حقوق وواجبات تختلف باختلاف الشموب. وعرف عثد النمرب فی الجاهلیة: زواج المشاركة وزواج الأسر، وزواج المبادلة أو الشفار، والزواج بالمیراث، وزواج المبتمة، كا عرف نظام تعدد الزوجات.

ويقوم زواج المشاركة: حين يشترك عدة إخوة في الزواج بامرأة واحدة ، أو حين تقترن المرأة بعدد عديد من الرجال لا تجمعهم صلة القرابة . ويعرف النوع الأول باسم زواج المشاركة الأخوى ، والنوع الثاني باسم زواج المشاركة غير الأخوى "، وقد أخذت بعض قبائل العرب في الجاهلية بزواج المشاركة حتى ظهور الإسلام ، ولسكن لم يكن يصح أن يزيد عدد الرجال عن عشرة ""، وربما كان هذا النوع من الزواج مقصوراً على بعض القبائل ممن كانوا يمارسون وأد البنات في جزيرة العرب أو ممن كانت لمم ظروف اقتصادية خاصة ، وهذه والعادة قد تكون دخيلة على العرب إما من إفريقية أو عن طريق الفرس زمن حكمهم بلاد العرب ".

ووجد ، نواع آخر من الزواج عند عوب الجاهلية هو زواج الأسر ، وكان أسر النساء من المعادات الشائمة إذ ذاك ، وكان الرجل العربي يخشى أن تتعرض

Nicholson: Literary History of the Arabs, P. 90.

Smith, R: Kinship and Marriage in Arabia, P. 158. (7)

<sup>(</sup>٣) على عبد الواحد وافي : الأبيرة والمجتمع ص ٢٧٤٪ بيئة بيئة والمستدر

<sup>(</sup>٤) عبد محود جمه : النظم الاجماعية والسياسية عند قدماء المرب ص ٢٧.

نساء للسبى ، وقد أطلق على المرأة المأخوذة إمم « النزيعة » أى التى انترعت من أهلها كرها ، وتعتبر ملكا خاصا لسيدها إن شاء تزوجها أو زوجها أو باعها بيع العبيد ، وقد ترجع عادة زواج الأسر إلى كراهية الزواج من الأهل وذوى القربى مخافة أن ينتج ذلك نسلا ضعيف الحسم والعقل . يقول الشاعر :

تجاوزت بنت العم وهى حبيبة مخافة أن يصوى على سلبلى وكان الزواج بالأسر مرغو بالأنه زواج لامهر له ولأن العرب كانوا يعتقدون أن أبناء السبايا من خيرة الفتيان ، وظل معمولا به إلى ظهور الإسلام ، ولم يكن معناه إذلال المرأة كما قد يتبادر إلى الذهن :

ماً زادها فينـــا السباء مذلة ولا كلفت خبراً ولاطبخت قدراً ولكنا خلطناها مجير نسائنا فجاءت بهم بيضاء وجوههم زهرا

أما زواج المبادلة فكان قائما على أساس أن يزوج الرجل ابنته أو أخته على أن يزوجه هو الآخر ابنته أو أخته وكان يحدث عادة إذا تعذر على الرجل أن يتزوج باسرأة من قبيلته أو قبيلة خارجية لأسباب اقتصادية كارتفاع مهرها أم نحو ذلك ، ولا يتم هذا النوع من الزواج عادة إلا بين الأسر المتساوية في الحسب والنسب (۱) ويعرف ذلك الزواج أيضا باسم و زواج الشفار » ، بدليل ما كان يقوله الرجل للرجل في الجاهلية : شاغربي ، يقصد زوجني أختك أو ابنتك أو من تلى أمرها حتى أزوجك أختى أو من ألى أمرها ولا يكون بيننا مهر .

وكانت الفتاة عند عرب الجاهلية تعطي لمن يقدر ثمناً عالياً ، وعدوا من الشرف ألا تعطى المرأة إلا للكفء، حتى قال قيس بن زهير: إن لم تجدوا

<sup>(</sup>١) على عبد الواحد وانى : الأسرة والمجتمع ص ٣٥.

الأكفاء لبناته م ، فير أزواجهن القبور (١). وكان المهر هو ثمن الشراء ، ولذلك عرف هذا الزواج باسم « الزواج بالشراء » . و يدل هذا النوع على السيادة المطلقة إذ فيه تفقد المرأة حقها في الطلاق وتهجر قبيلتها وتتبع زوجها إلى داره وقبيلته ، ولذا اقترح بعض المؤرخين أن يطلق عليه اسم « زواج السيادة » (٢) . على أن هذا الزواج القائم على المهر أو الشراء ظل شائما في الجاهلية إلى قبيل ظهور الإسلام ، فأبدل بالصداق وهو الهبة التي تعطى للمرأة نفسها ، بخلاف المهر فكان هو المال الذي يعطى لوالد المرأة أو أهلها عوضا لهم عن ذهابهم إلى عشيرة زوجها .

أما « الزواج بالميراث » فسكان يحدث حيث كان الرجل برث أرملة أخيه بعد موته أو يرثها أقرب الرجال إلى زوجها<sup>(۲)</sup>. وقد نجمت عادة الزواج بالميراث لتصور الزواج كعقد بين الجاعات لابين الأفراد ، و بذلك فإن العقد متى انفصمت عروته بموت الزوج وجب على أهل المتوفى البحث لأرملته عن زوج غيره من عشيرة زوجها السابق . وكان العامل الأساسى فى هذا النوع من الزواج هو الاحتفاظ بالثروة داخل الأسرة والعشيرة ولضان استقرار الأسرة والمحافظة على أموال الأسلاف فى داخلها<sup>(3)</sup>.

وعرف في الجاهلية « زواج المتمة » وهو أن يتزوج الرجل المرأة إلى أجل مسمى ، على ألا ميراث بينهما ويعظيها ما اتفقا عليه ، فإذا انقضت المدة فليس له عليها سبيل . وقد فسخ الإسلام هذا النوع من الزواج (٥٠).

ونشأ فى الجاهلية ، نظام « تعدد الزوجات » وساعد على زيادة النسل وحل مشكلة العقم الذى قد ينشأ فى حالة الزواج الفردى ، وقد يرجع وجود

<sup>(</sup>١) كلد محود جمة: النظم الاجتماعية والسياسية ص ٤٤.

Smith: Kinship and Marriage in Early Arabia, P. 75. (Y)

<sup>(</sup>٣) القرطى : الجامع لأحكام القرآن ج ٥ س ٩٤ .

١٤) محمد محمود جمة تنفس المصدر س ٦٠ ـ ٦٢ -

<sup>(</sup>٥) القرطي : نَفُسُ المصدر والجزء ص ١٣٢٠

هذا النظام إلى كثرة الحروب التي استمر لظاها بين القبائل العربية إذ ذاك ، وذهبت بالعدد الكبير من الرجال مما أخل بالتوازن بين عدد الذكور والإناث في القبيلة الواحدة وجعل الكثرة العددية في جانب الإناث . وعلى الرغم من أن وجود هذا النظام لم يكن دليلا على انحطاط المرأة فكثيراً ما كانت الزوجة في ذلك العصر تشترط على روجها أن لا يقترن بغيرها . ولما جاء الإسلام تقبل هذه الحياة الزوجية ولكنه جعلها متكافئة مع مبادئه ووضع لها بعض القيود التي تجعلها صيغة للغاية (1) .

## وأد البنات في الجاهلية :

عادة وأد البنات عند العرب فى الجاهلية ، من أشد وأشنع عاداتهم الاجتماعية المستهجنة . وهى أن يعمد الرجل إلى وليدته وقد بدأت تستقبل الوجود ، فيقذفها فى حفرة من الأرض و يهيل التراب على جسمها ثم يدغها فى غمرة الموت بين طيات الأرض .

ولم تكن عادة وأد البنات متبعة عند جميع العرب في الجاهلية بل كانت مقصورة على بعض قبائل من ربيعة وكنده وطيء وتميم . وكان الزوج يحفر بجوار الموضع الذي اختير لولادة الأم حفرة عيقة ، فإذا ظهر أن المولود أنى ، قذف بها حية بعد ولادتها وهيل عليها التراب . وكان بعضهم يلجأ إلى وأد بناته في أمكنة خاصة بعيدة عن المنازل ، وأشهر مكان كان يجرى فيه الوأد هو جبل أبي دلامة . ولقد تنبه الإصلاح إلى بشاعة هذا العمل ، فنهض كثير من ساداتهم إلى محاربته والتخفيف من آثاره ، بما بذلوا من مال جم وسعى حميد ، وكان من هؤلاء صعصعة جد الفرزدق ، فقد كان يشترى البنات ويفديهن من المقتل (٢٠)

<sup>(</sup>١) محمد محمود جمعه . النظم السياسية والاجتماعية ص ٧٤ .

<sup>(</sup>۲) الأبشبهي : المستطرف في كل فن مستظرف ج ۲ ص ۹۹ .

<sup>(</sup>٣) عبد الله عفيني : المرأة العربية في جاهليتها ص ٥٠ .

واختلف الباحثون في العوامل التي حملت هذه العشائر على اتباع هذا النظام وانقسموا إلى فريقين : فريق يمله بالفقر ، وآخر يتلمس أسبابه فيا جمل عليه العربي من شدة حرصه على صيافة عرضه . فقد قيل إن عادة وأد البنات أحياء في الجاهلية ، ترجع إلى المجاءات الكثيرة التي كثيراً ماتصيب بلاد العرب نظراً لفلة سقوط الأمطار و إلى محافظة موهومة على الشرف ، إذ كانوا يخشون أن يجابن لهم العار إذا سبين في حرب (١) . كما أن حياة الشظف التي كانت تعانيها الدهاء من العرب بسبب جدب أرضهم وضاكة دخلهم ، هي السبب الذي اضطرت من أجله هذه القبائل إلى وأد البنات .

على أنه من الثابت أن نظام الوأد لم يكن معمولا به فى الطبقات الفقيرة وحدها، بل كان عاما عند الفقراء والأغنياء فى العشائر التى أخذت به . وحدّت التاريخ عن بعض من وأدوا بناتهم فى العصر الجاهلى، وذكر من بينهم عدداً من علية القوم ومنهم عمر بن الخطاب نفسه . هذا إلى أن قصر الوأد فى العشائر السالفة الذكر على البنات دون البنين ، دليلا على أن الدافع إليه شيء آخر غير الفقر . إذ لو كان الفقر هو الدافع إليه للحق جميع الأولاد بدون تمييز بين الذكور والإناث . ولم يرد مطلقاً ذكر للفقر فى أى آية من الآيات الكريمة التى بزلت فى وأد البنات . أما الآيات التى ورد فيها قتل الأولاد مقرونة مخشية الإملاق والتى يزعم أسحاب هذا المذهب أنها تؤيد وجمة نظرهم ، فهى لا تتحدث عن النظام يزعم أسحاب هذا المذهب أنها تؤيد وجمة نظرهم ، فهى لا تتحدث عن النظام الذى نحن بصدده ، بل تتحدث عن نظام آخر كان متبعاً عند بعض عشائر المرب ، وهو قتل الأولاد على الإطلاق بدون تمييز بين ذكورهم و إنائهم تحت تأثير الفقر وعدم القدرة على تربيتهم (٢) .

Nicholson: Literary Hstrery of the Arabs, P. 09. (١) على عبد الواحد وافي : وأد البنات عند العرب في الجاهلية — عوامله الصحيحة ووقف الإسلام منه . بحث مستخرج من مجلة الرسالة ، المدد ٤٠٠ ، ٣ مارس ١٩٤١ .

وقيل إن نظام الوأد يرجع إلى المحافظة على الشرف بصيانة الأعراض واتقاء مايحتمل أن يصيب الفتاة من مكروه . ويروى أنصار هذا المذهب قصة يدعون أن حوادثها كانت السبب الأول في توجيه العشائر العربية هذا الاتجاء . فهم يرون أن عظيما من عظاء العرب يدعى قيس بن عاصم قد سبيت ابنته فى غارة شنتها عشيرة معادية على عشيرته ، ثم عقد بين المشيرتين صلح كان من شروطه أن ترد السبايا في مقابل فدية مالية . غير أن ابنة قيس آثرت البقاء عند من وقعت في يده، ولم تقبل الرجوع إلى أبيها وعشيرتها . فألى أبوها على نفسه ليئدن كل بنت تولد له ، وسارت عشيرته على سنته ، واقتدى بها بعض العشائر الأخرى . على أن هذه القصة تبدو عليها علامات الاختلاق وأمازات الأساطير : فإن قيسًا هذا قد شهد الإسلام ومات حُوالي السنة الماشرة بعد الهجرة، فلا يعقل أن يكون هو الذي قد سن نظام الوأد عقب حادث وقع ابنت كبيرة له . فإنه يترتب على ذلك أن نظام الوأد لم يظهر إلا قبيل الإسلام ببضع سنين مع أنه سابق لبعثة الرسول بعمد طويل وكان على وشك الانقراض قبيل الإسلام ، كذلك لم ترد. إشارة ما لسبب من هذا القبيل في أى آية من الآيات الخاصة بالوأد ، ولو كان هذا السبب هو الباعث الحقيقي عليه لعني القرآن بإظهاره وتقبيحه <sup>(١)</sup> .

# أنواع التملية عنر العرب:

شغل العرب فى الجاهلية أوقات فراغهم بمعض ضروب التسلية : كالصيد وسباق الخيل ولعب السكرة والأل والجماح ، والمدحاة والأرجوحة ، والحذروف ووضّاح ، وولعوا بلعب الميسر وكان لهم فيه باع طويل . وهذه الألعاب عرفها العرب فى جاهليتهم . وظل بعضهم يمارسها فى جزيرة العرب حتى بعد ظهور الإسلام (۱) .

<sup>(</sup>١) على عبد الواحد وافى : وأد البنات عند المرب فى الجاهلية مجلة الرسالة المدد ٠٠ ؟ مارس ١٩٤١ .

١ – الصيد وسباق ألخيل.

كلف العرب بالصيد، وأضحى من أنواع تسليتهم المفصلة ، فقد كانت الطبيعة البشرية مهيأة له تماما. ولا مراء أن الصيد كان يرمى قبل كل شيء إلى : تعويد العرب الفروسية ، وإدمانهم فلرمى بالنشاب ، والضرب بالسيف والدبوس ، واعتياد القتل والسلطنة ، وتقليل المبالاة بإراقة الدماء وغضب النفوس (١)

أما السباق ، فقد كان من الأمور التي ألفها المرب في جاهليتهم ، وكانت إحدى حلباته داعباً لحرب ضروس بين عبس وذبيان ، هي حرب داحس والغبراء و يقول ابن عبد ربه : « إن العرب كانت تراهن في السباق على شيء معلوم « فكان الرجل يراهن صاحبه في المسابقة ، هذا رهنا وهذا رهنا . فأيهما سبق فرسه أخذ رهنه ورهن صاحبه » ثم يقول « وهذا القار المنهى عنه ، فإن كان الرهن من أحدها بشيء مسمى على أنه إن سبق لم يكن له شيء ، و إن سبقه صاحبه أخذ الرهن فهذا حلال لأن الرهن إنما هو من أحدها دون الآخر ، وكذلك إن جهل كل واحد منهما رهنا وأدخل بينهما محالا وهو فرس ثالث يكون مع الأولين ، و يسمى أيضاً الدخيل ولا يجعل لصاحب الثالث شيء ، ثم يرسلون الأفراس الثلاثة فإن سبق أحد الأولين أخذ عنه رهن صاحبه فكان يرسلون الأفراس الثلاثة فإن سبق أحد الأولين أخذ عنه رهن صاحبه فكان طيباً ، و إن سبق هو لم يكن عليه شيء ... ولا يكون الدخيل إلا جواداً راثماً لا يأمنان أن يسبقهما و إلا فهذا قار لأنهما كأنهما لم يدخلا بينهما محللا ...

٢ - لعبة المكرة:

كان لعب الكرة ، من أنواع التسلية عند العرب في الجاهلية ، وكانوا يتدافعون الكرة بالصوالجة . والقلة والمقلى وهما عودان يلعب بهما الصبيان ،

<sup>(</sup>١) ابن طباطبا : الفخرى في الآداب السلطانية س ٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) ابن عبد ربه : العقد الفريد ج ١ ص ٢٠٧ ( نشر أحمد أمين ) .

فيرمى الصبى بالقلة فى الهواء، ثم يضربها بمقلى فى يده وهى خشبة طولها ذراع فتستمر القلة فى حركتها، وإذا وقعت كان طرقاها مجافيين اللأرض، فيضرب أحد طرفيها فتستدير وترتفع، ثم يعترضهما بالمقلى فيضربها فى الهواء فتستمر ماضية (١).

روى الفاكهى أن عربن الخطاب قدم مكة ، فرأى الـكرك تُامب به ، فقال : لولا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أقرك ما أقررتك ، لعب قديم كان أهل مكة يلعبون به ، ولم يزل كذلك حتى كانت سنة عشر ومائتين : وأن أهل مكة كانوا يلعبون به فى كل عيد ، وكان لـكل حارة من حارات مكة كرك يعرف به بجتمعون له ويلعبون به ، ويذهب الناس فينظرون فى تلك يعرف به بجتمعون له ويلعبون به ، ويذهب الناس فينظرون فى تلك للواضع ، ثم قال الفاكهى : قدم رجل من أهل مكة ، فقال له على : كيف تركت قريش يلعبون بالـكرة بين الصفا والمروة .

٣ — والأل والجُمَّاح :

قال امرؤ القيس:

لِمَنْ زُخُلُوُقَةٌ زُلُ جها العَيْنَان تَنْهَلُ ينادى الآخر الألُّ ألا حُلُوا ألا حُلُوا

وقال المفضل في قول امرىء القيس : ألا حُلّوا ، أن هذا معنى لعبة للصبيان ، يجتمعون فيأخذون خشية ، ويضعونها على قورز من رمل ، ثم يجلس على أحد طرفيها جماعة وعلى الأخر جماعة ، فأى الجماعة ين كانت أرزن ارتفعت الأخرى فينادون أصحاب الطرف الأخر : ألا حلوا ، أى خففوا

<sup>(</sup>١) ابن سيدة : المخصص ج ١٣ س ١٧ و ١٩ .

من عددكم حتى نساويكم فى التعديل. وهذه هى التى تسميها العرب: الذُوْدَاة والزَّخُلُوةُ (١) .

والجُمَّاح تمرة تجمل رأس خشبة يلمب بها الصبيان ، وقيل إنها سهم صغير . بلا نصل مدور الرأس يتعلم به الصبيان الرمى ، وقد يرمى به الطائر فيلقيه ولا يقتله حتى يأخذه راميه .

# ع - اللَّهُ حَاةُ وَالْأُرْجُوحَةُ :

الدَّخو هو رمى اللاعب بالحجر والجور ونحوها ، والمدْحاة خشبة يدحى بها الصبى فتمر على وجه الأرض لا تأتى على شيء الا اجتحفته . وفى حديث أبى رافع : كنت ألاعب الحسن والحسين رضوان الله عليهما بالمَداحى وهى أحجار أمثال القرصة كانوا يحفرون حفرة ويدحون فيها بتلك الأحجار ، فإن وقع الحجر فيها غلب صاحبها وإن لم يقع مُغلب .

أما الأرجوحة فهى خشبة تؤخذ فيوضع وسطها على تل ، ثم يجلس غلام على أحد طرفيها وغلام آخر على الطرف الثانى ، فترجع الخشبة بهما ، ويتحركان فيميل أحدها بصاحبه الآخر . ويقال للحبل الذى يرتج به : الرجاحة والنّواعة والنّواطة والطواخة (٢) .

#### ه – الخُذروف ووضاح .

الخذروف هو شيء يدوره الصبي تخيط في يده ، فيسمع له دوى ، وقيل إنه عود أو قصبة مشقوقة يفرض في وسطه ، ثم يشد بخيط ، فإذا امِر ، دار وسمع له حفيف ، وهو من ألعاب الصبيان ، المعروفة باسم النعار .

ووضاح هي لعبة صبيان الأعراب ، يعمدون إلى عظم أبيض فيرمونه

<sup>(</sup>١) أحد عيسى : ألعاب الصبيان عند العرب ص ٨١٥ . بحث مستخرج من بحلة بجوع فؤاد الأول للغة العربية ، الحزء الرابع ، ١٩٣٧ .

<sup>(</sup>٢) أحمد غيسي : ألعاب الصبيان عند العرب ص ٨١٠ .

فى ظلمة الليل ثم يتفرقون فى طلبه ، فمن وجده منهم ، فله الغلبة . وفى حديث المبعث أن النبى عليه السلام كان يلعب وهو صغير مع الفلمان بعظم وضاح<sup>(۱)</sup> .

ولقد عرف صبيان العرب عدة ألعاب ، أخرى ، مثل : الجِمَرى<sup>(٢)</sup>. وَحَيَى جُمَلُ اللَّهَابِ (٦) . وَحَيَى جُمَلُ (٦) وَلَلْمُ وَلَمْ نَبُو ثَهُ (٥) وغيرها من الألعاب (٦) .

#### ٦ - لعب الميسر.

کان المیسر ، من ألماب المرب الفضاة التی مارسوها طوال جاهلیتهم ، حتی حذقوا لمبه ، وکان لحم فیه باع طویل ، وهی تلك اللمبة المستهجنة التی نهی الإسلام عنها بعد أن سطع نوره فوق الجزیرة المربیة . قال الفیروز أبادی : المیسر اللمب بالقداح ... أو هو الجزور التی کانوا یتقامرون علیها أو النرد أو کل قار (۷) وقد یقال للقداح الأزلام ، واحدها زُلم وزَلم ، وهی سهام کانوا یقتسمون بها فی الجاهلیة . یقوم الجوهری : الأزلام کانت لقریش فی الجاهلیة ، مکتوب فی الجاهلیة ، مکتوب علیها أمر ونهی وافعل ولا تفعل ، وقد زُلمت (۸) ووضعت فی المحبة ، یقوم بها سدنة البیت ، فإذا أراد رجل سفراً أو « زواجا » أتی السادن وقال : أخرج بها سدنة البیت ، فإذا أراد رجل سفراً أو « زواجا » أتی السادن وقال : أخرج بها سدنة البیت ، فإذا أراد رجل سفراً أو « زواجا » أتی السادن وقال : أخرج بها سدنة البیت ، فإذا أراد رجل مفراً أو « زواجا » أتی السادن وقال : أخرج بها صدرج قدم النهی قمد عما أراده (۹) .

<sup>(</sup>١) أحمد عيسى : ألعاب الصبيان عند العرب .

 <sup>(</sup>٢) تعرف هذه اللعبة عند صبيان العامة الآن في مصر باسم « مقعد السلطان » .

 <sup>(</sup>٣) هى لعبة معروفة الآن عند العامة ، حيث يضع الصبى رأسه على الأرض ثم ينقلب
 على الظهر .

<sup>(</sup>٤) منديل أو محوه يلوى ، فيضرب به أو يلف فيفزع به .

<sup>(•)</sup> كان الصيبان يحفرون حفيراً ويدفنون فيه شيئا ، فن استخرجه فقد غلب .

<sup>(</sup>٦) أحد عيسى: نفسالممدر.

<sup>(</sup>٧) البقاعي : لعب العرب بالميسر في الجاهلية الأولى ص ٢٩ ـــ ٣٠ .

<sup>(</sup>۸) زات : سوپت .

 <sup>(</sup>٩) الزبيدى: نشوة الارتياح في بيان حقيقة الميسمر والقداح . ص ٤٤ .
 ( م ٣٣ ـ التاريخ الإسلاى العام )

ونما هو جدير بالذكر ، أن المرب فى الشتاء ، عند شدة البرد وتعذر القوات على أهل الضُر والمسكنة ، كانوا يتقامرون بالقداح على الإبل ثم يجعلون لحومها للفقراء منهم وذوى الحاجة . وفي ذلك يقول الأعشى :

المطعمو الضيف إذا ما شقوا والجاعلون القوت على الياسر (ا)

ثانيا – من ظهور الإسـلام إلى سقوط الأمويين

١ - النظام السيامي

### حكومة الرسول :

في القرن السابع الميلادي ، ظهر الدين الإسلامي الحنيف في شبه جزيرة العرب ، على يد سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم . وقد قام النبي بالدعوة إلى الدين الجديد سراً وجهراً ، ونزل عليه القرآن مشتملا على الشرائع التي فرضت على المسلمين ، فكانت مهمة النبي من هذه الناحية مهمة القائم بالتشريع ، يفهم الناس معنى القرآن ، ويشرح لهم ما غمض عليهم منه بأحاديثه النبوية ، ومن ذلك الحين أصبح القرآن والأحاديث دستور المسلمين .

وكان لظهور سيدنا محمد أثره السياسي كذلك ، فقد نجح في تـكوين أمة واحدة تخضع لحـكومة واحدة ، بعد أن كانت القبيلة هي الوحدة السياسية التي قام عليها الحجتمع العربي قبل الإسلام . وقام الرسول بالإشراف على تلك الأمة خير قيام ، فوضع الأسس العامة لسياسة الدولة الجديدة ، وشرع لها القوانين وتلك كانت مهمة شاقة ، إذ لم يكن العرب قبل الإسلام يسيرون على قانون خاص .

كانت حكومة الرسول حكومة دينية ، تعتمد إلى حد كبير على اعتقاد الناس

<sup>(</sup>١) الياسر: هو الذي بلي قسمة جزور الميسِم ، وجمه أيسار .

أن النبى إنما يصدر فى أحكامه وتصرفاته عن وحى الله أمره . وكانت هذه الحكومة تقوم على أساس إحلال الوحدة الدينية محل الشعور القبلى ، مما سهل على القبائل المختلفة طاعته والانضام تحت لوائه .

ولكن مجانب ذلك ، كانت كل مظاهر الحكومة السياسية في يد النبي : فكان يقود الجيوش ، ويفصل في الخصومات ، ويجبى الأموال . وفي كل الأمور التي لم يتعرض لها الوحى ، كان النبي – على مثال شيخ القبيلة – يستشير كبار المهاجرين والأنصار ، من أمثال أبي بكر وهمر وعلى ، وكان يقول : أشيروا على الناس ، أما المسائل التي نزل بها الوحى فلم يكن للنبي ولا أصحابه رأى فيها .

# انتخاب الخلفاء الراشرين :

تعد خلافة (۱) الخلفاء الراشدين ، شورية انتخابية : فني انتخاب أبي بكر ، رشح الأنصار سعداً ورشح أبو بكر أبا عبيدة وعر ، وسارع عر إلى مبايعة أبى بكر فبايعه (۲) الحاضرون ، وأقر هذه البيعة عامة المسلمين ، وحضر الاجتماع أكثرية الصحابة بصرف النظر من كونهم أنصارا أو مهاجرين . وفي انتخاب عر لم يستبد أبو بكر برأيه ، ولم يرغم جماعة المسلمين على قبول خلافة عر ، بل استشار الصحابة فيه ، فأجمعوا على حسن هذا الاختيار ، وأعطت هذه السنة التي سنها أبو بكر من الشورى وعدم التوريث ، الحرية المخليفة في انتخاب من يخلفه من غير قيد ولا شرط . وطريقة انتخاب عثمان أقرب إلى الشورى ، فقد تعدد من غير قيد ولا شرط . وطريقة انتخاب عثمان أقرب إلى الشورى ، فقد تعدد المرشحون المخلافة ، وكان المجتمعين في مسجد المدينة من الصحابة وغيرهم أثر كبير في توجيه الانتخاب وحصر الخلافة في واحد من اثنين وها : عثمان وعلى .

<sup>(</sup>١) الحلافة : مصدر « خلف » يقال خلفه ، وكان خليفته وبقى بعده ، والحليفة السلطان الأعظم ، والجمع خلائف وخلفاء ، وهو نظام من أنظمة الحريم ، خاص بالإسلام .

 <sup>(</sup>٢) البيعة مصدر باع ، لأنها تشبه فعل البائع والمشترى ، وهي العهد على طاعة الحليفة ومعاهدته على التسليم له بالنظر في أمور المسلمين .

وبايع على أهل المدينة ، فصار خليفة بمقتضى هذه البيعة ، وإن لم يبايعه حموور المسلمين فقد بايعته الأكثرية . وبذلك لم يتم انتخاب على على الصورة التى تم بها انتخاب سبقه من الخلفاء : فقد انتخب أبو بكر عن رضى من الصحابة الذين اجتمعوا بالمدينة و إن كانوا قد اختلفوا في بادىء الأمر ، و بعد وفاة أبي بكر لم يكن ثمة اختلاف في الرأى لأنه قد عهد عمر فرأى المسلمون وجوب طاعته . ولما توفى عمر انتخب عثمان على أساس قانون الشورى الذي سنه عمر .

وكانت سلطة الخلفاء الراشدين مطلقة ، فلم تـكن هناك حدود مرسومة تحدد واجباتهم بالدقة . والواقع أن سلطة الخليفة كانت تحدد بوجه عام بالشرع ورضاء الأمة ، فإذا لم يحكم حسب حدود الشرع ، سقط حقه فى الخلافة ووجب عزله على يد أهل الحق والمدل فى الأمة التى ولته ، ويبين لنا التاريخ أن كل خليفة من الخلفاء الراشدين كان يتوخى أن يحكم وفق الحدود الشرعية ، إذا استثنينا عثمان بن عفان الذى رماه أعداؤه بأنه يقرب الأمهار ويبمثر الأموال ولا يحكم بالمدل . ويمكن القول أن الخلافة الحقيقية المستوفاة المشروط الشرعية لم تعد عهد الخلفاء الراشدين .

### مميرًات الخلاف: الأموية :

صحب تحول الخلافة من الخلفاء الراشدين إلى الأمويين ، عدة مظاهر ليست من مقتضيات الخلافة ، كمظاهر الأبهة والجبروت . وكان معاوية برمى إلى جعل الخلافة ملكا ، وليس أدل على ذلك من قوله : « أنا أول الملوك » ، وابتدع في الدولة أشياء لم يسبقه إليها أحد ، ومنها أنه :

ا - اتخذ السرير (١) أو « العرش » ، وهو مألوف عند الأعاجم ، واعتذر إلى الناس بأنه قد سمن واحتاج إليه ، و يعد السرير من شارات الملك .

<sup>(</sup>١) السعرير : هو أعواد مرتفعة عن الناس ، بحيث يكون الملك ظاهرا .

٣ — أتخذ المقصورة فى المسجد ، بعد كان الخليفة يصلى مع الناس ولا ينفرد دونهم ، فأصبح معاوية ومن جاء بعده يترفعون على مخالطة رعيتهم ، واعتذر معاوية عن ذلك بأنه اتخذها بعد حادثة الخوارج الذين أرادوا اغتياله .

سن سُنة الجلوس أثناء الخطبة ، بعد أن كان النبي عليه السلام
 والخلفاء الراشدين من بعده إذا خطبوا الناس خطبوهم وهم وقوف .

. ٤ - أحاط نفسه بحرس خاص ، و بذلك ظهرت فى الخليفة صفة الحاكم السياسي ، وأصبحت الخلافة الأموية ذات نزعة سياسية بجانب صفتها الدينية .

و — عمل معاوية على تلافى الاختلاف بين المسلمين عند انتخاب الخلفاء ، بأن عهد بالخلافة من بعده لابنه بزيد ، وأوجد بذلك لأول مرة فى التاريخ الإسلامى نظام ولاية العهد . واستعمل معاوية فى أخذ البيعة لابنه يزيدكل أنواع الحيل والدهاء وخالف شروط الخلافة وانتقل بها من خلافة شورية انتخابية إلى ملكية وراثية ، وتحولت الخلافة إلى ملك آل إلى صاحبه بقوة السيف السياسة والكيد (۱) .

وكان للوسط والبيئة أثر في هذه المظاهر التي تجنح إلى الملك، فقدكان معاوية محكم الشام على حدود الدولة البيزنطية التي ألفت الترف والأبهة. وعندما توجه عمر إلى الشام سنة ١٦ ه لقيه معاوية في حرسه وخيله، فدهش عمر لذلك وقال: أكسروية يا معاوية ؟ فقال: إننا بإزاء قوم يجب أن نتباهى أمامهم حتى يكونوا هائبين.

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم وعلى إبراهيم : النظم الإسلامية س ٥٠ — ٥٠ .

### ٢ - النظام الإداري

الدواوين:

بعد أن توالت الفتوح الإسلامية وأثرت الدولة الدربية بما ملكته من كنوز الفرس ، رأى حر بن الخطاب توزيع هذه الأموال على المسلمين . ولذا دون الدواوين (١) : فأنشأ ديوان الجند لكتابة أسماء الجند وما يخص كلا مهم من المطاء ، وجعل لكل واحد من المسلمين عطاء ، وراعياً في ذلك السبّق إلى الإسلام ونصرة الرسول ، ورتب الناس طبقات مبتدئين بالعباس عم النبي صلى الله عليه وسلم ثم بني هاشم ثم بمن بعده ، وأنشأ بعد ذلك ديوان الخراج و لجباية لتدوين ما يرد إلى بيت المال .

وكان سبب تدوين عمر للدواوين ، أن أبا هريرة قدم على عمر من المحرين ومعه مال ، فقال عمر ماذا جئت به ؟ قال : خمسائة ألف درهم ، فقال عمر ، أتدرى ما تقول ، قال : نعم : مئة ألف درهم ، ومئة ألف درهم ، ومئة ألف درهم ، ومئة ألف درهم . فقال عمر : أطيب هو (٢) ؟ قال : لا أدرى ، وضعد عمر المنبر فحمد الله وأثنى عليه ، ثم قال : أيها الناس ! قد جاءنا مال كثير، فإن شئتم نعده عدا ، فقام إليه رجل فقال : يا أمير المؤمنين قد رأيت هؤلاء الأعاجم يدو ون ديواناً لهم ، فقال : دو نوا الدواوين (٣)

وفي عهد بني أمية ، كانت دواوين الدولة العربية هي :

١ – ديوان الخراج: ولصاحبه الإشراف على جباية الخراج وطرق إنفاقه .

<sup>(</sup>۱) الدواوين : مفردها ديوان ، وهي كلمة فارسية معناها سجل أو دفتر ، وأطلق الديوان من باب المجاز على المسكان الذي يحفظ فيه الديوان .

<sup>(</sup>٢) يريد : أحلال هو !

<sup>(</sup>۳) الجهشیاری: الوزراء والـکتاب ص ۱۱ — ۱۷.

٢ -- ديوان الرسائل : وكان لصاحبه الإشراف على الرسائل التي ترد
 من الولاة .

٣ – ديوان المستفلات أو الإيرادات المتنوعة . ·

ع - ديوان الخاتم: وقد أنشأه معاوية بن أبى سفيان، وهو أكبر دواوين الحكومة، وكان فيه نواب مهنتهم نسخ أوامر الخليفة وإيداعها هذا الديوان، بمد أن تخرم بخيط وتختم بالشمع بخاتم هذا الديوان، كا هو الحال اليوم في قلم السحلات. وما زال ديوان الخاتم معدودا من الدواوين الكبرى من خلافة معاوية إلى أواسط الدولة العباسية، ثم ألنى لتحول الأعمال إلى الوزارة والسلاطين وغيره، يقول الجهشيارى « وكان للأ كاسرة أربعة خواتيم: فكان على خاتم الحوارج والعارة التأييد، وعلى خاتم الحوارج والعارة التأييد، وعلى خاتم المخالم العدل » (١) .

• - ديوان الطراز ": اقتدى المسلمون بالأكاسرة والقياصرة ، فاتخذوا الطراز عن الروم ، ولكنهم لم يستحسنوا اتخاذ الصور لتحريمها في الإسلام ، بل استماضوا عنها بكتابة أسمائهم وكلات أخرى تجرى بجرى الفأل والدهاء . وارتقى نظام الدواوين في عهد عبد الملك بن مروان ( ٥٥ - ٨٦ هـ ) ، فقد كانت السجلات في أوائل عهده تكتب باليونانية في الشام ، وبالفارسية في فارس، فأمر بتمريبها . وكان لتعريب الدواوين أثر عظيم ، فقد أصبحت لغة الدواوين هي اللغة العربية ، مما ساعد على تقلص نفوذ أهل الذمة والمسلمين من غير العرب ، بعد أن انتقلت مناصب هؤلاء إلى أيدى المسلمين من العرب ، وأصبحت اللغة العربية لغة التدوين ، فنقل إليها كثير من الاصطلاحات الفارسية والرومية ، العربية لغة التدوين ، فنقل إليها كثير من الاصطلاحات الفارسية والرومية ،

<sup>(</sup>١) الجهشياري : الوزراء والكتاب ص ٣ .

 <sup>(</sup>۲) هو أن ترسم أسماء الملوك والسلاطين أو علامات تختص بهم فى طراز أثوابهم المعدة للباسهم من الحرير أو الديباج . مقدمة ابن خلدون .

وأبتدأت من ذلك الوقت تظهر طبقة الكتاب ، ونقل الحجاج بن يوسف الثقني لما ولى بلاد العراق دواوينها من الفارسية إلى العربية أ. وقد ظلت الدواوين تدون باليونانية في مصر إلى أن انتقلت الخلافة إلى الوليد بن عبد الملك ، فسار على سياسة أبيه في تعريب الدواوين ، وحول ديوان خراجها إلى العربية ، وقام بقنفيذ هذه السياسة وإليه على مصر عبد الله بن عبد الملك ابن مروان وذلك سنة ٨٧ ه .

وقرر عبد الملك بن مروان سنة ٧٣ ه سك عمله عربية إسلامية بعد أن كان العرب إلى ذلك الوقت يتعاملون بالدنانير البيزنطية والدراهم الفارسية، و بنى داراً لضرب النقود فى دمشق ، وأمر بسحب العملة المستعملة فى جميع أنحاء الدولة وضرب بدلها عملة جديدة مصنوعة من الذهب والفصة ونقشت عليها بعض الآيات القرآنية . ولما رأى الروم أن الأموال التى تؤدى إليهم قد كتبت عليها بعض الآيات القرآنية ، استاءوا من ذلك واعتبروه إهانة لحم ، مما أدى وقوع الحرب بين العرب والروم .

#### الكنابة:

كان من أكبر أعوان الخليفة بعد الوزير ، هو السكاتب . وقد كان السواد الأعظم من العرب لا يعرف القراءة والسكتابة ، وكان الخليفة يختار كاتبه من بين الذين يجيدون الخط ، وممن يعبرون عن رأية بأبلغ العبارات وأفصحها ، وعرف من السكتاب في صدر الإسلام من الصحابة : عمر بن الخطاب وعلى ابن أبي طالب وزيد بن ثابت ومعاوية بن أبي سفيان ، وهؤلاء كتبوا للنبي وعلى عليه السلام القرآن وحرروا السكتب التي أرسلها إلى الملوك والأمراء . ومن كتاب

<sup>(</sup>١) الجيشياري: الكتاب والوزواء ص ٣٨.

الرسول كذلك: عثمان بن عفان وسعيد بن العاص والمغيرة بن شعبة (۱) ، ولما ولى بكر الخلافة اتخذ عثمان بن عفان كاتبا له ، كما اتخذ عمر زيد بن ثابت وعبد الله بن الأرقم كتابا له ، وفي عهد خلافة عثمان كان مروان بن الحسكم من أبرز الكتاب ، وصار عبد الله بن الأرقم كاتبا له ، وفي عهد خلافة عثمان كان مروان بن الحسكم من أبرز السكتاب ، وصار عبد الله بن أبي رافع لعلى بن أبي طالب ، وهو الذي قال له الخليفة : ياعبد الله ! ألق (۲) دواتك ، وأطل شباه (۳) قلمك ، وفرج بين السطور وقرمط (۱) بين الحروف (۰)

ولما انتقلت الخلافة إلى بنى أمية ، تعدد الكتاب ، لتعدد مصالح الدولة ومن ثم أصبح الكتاب خمسة : كانب الرسائل ، وكانب الخراج ، وكانب الجند ، وكانب الشرطة ، وكانب القاضى . وأهم هؤلاء فى الرتبة : كانب الرسائل . وكان الخلفاء لا يولون هذا المنصب إلا أقرباءهم وخاصتهم ، وظلوا على ذلك إلى أيام العباسيين (٢٠) .

### الحجابة:

الحاجب موظف كبير يشبه كبير الأمناء أيامنا ، وكان يشغل منصباً سامياً في البلاط ، ومهنتة إدخال الناس على الخليفة ، مراعياً في ذلك مقامهم وأهمية أعمالهم . ولم توجد هذه الوظيفه في عهد الخلفاء الراشدين ، لأنهم كانوا يسمحون للناس بالدخول عليهم دون حجاب .

ولما انتقل الحـكم إلى بني أمية ، اتخذ معاويه بن أبي سفيان ومن جاء بعده

<sup>(</sup>۱) الجهشياري : كتاب الكتاب والوزارة ص ۱۲ — ۱۴ .

<sup>(</sup>٢) أصلح موادها .

<sup>(</sup>٣) سنة .

<sup>(</sup>٤) راعى الدقة في الـكنابة ودقق بين الحروف .

<sup>(</sup>٥) الجشهياري : نفس الصدر س ٢٣ .

<sup>(</sup>١) خسن إبراهيم حسن : تاريخ الإسلامي السياسي ج ١ ص ٣٤٩ .

من الخلفاء ، الحجاب ، بعد تآمر الخوارج على حياة على ومعاوية وعمرو بن العاص ، خوفا على أنفسهم وتلافيا لازد حامهم على أبوابهم وشغلهم عن النظر فى مهام الدولة (۱) . ولكنهم كانوا يبيحون الدخول لثلاثة فى أى وقت شاء : المؤذن للصلاة ، وصاحب البريد ، وصاحب الطعام . قال عبد الملك بن مروان لحاجبه : قد وليتك حجابة بابى إلا عن ثلاثة : المؤذن الصلاة فإنه داعى الله ، وصاحب البريد فأمر ما جاء به ، وصاحب الطعام لثلا يفسد (۲) وقال لأخيه عبد العزيز بن مروان فاليه على مصر : انظر حاجبك ، فليكن من خير أهلك ، فإنه وجهك ولسانك ، ولا يقف أحد ببابك إلا أعلمك مكانه لتكون أنت الذى تأذن أو ترده (۱) .

(۱) البريز :

يرجع نظام البريد إلى أيام أكاسرة الفرس وقياصرة الروم ، على أن مقاديره أو مسافاته لم تسكن ثابتة بل كانت متفاوته . وكان معاوية بن أبى سفيان أول من أدخل نظام البريد في الإسلام ، أخذه عن الروم أثناء حكمهم في الشام ، ولما تولى عبد الملك بن مروان خلافة الأمويين أدخل على البريد عدة تحسينات حتى أصبح أداة هامة في إدارة شئون الدولة .

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم وعلى إبراهيم : النظم الإسلامية ص ١٨٦ .

<sup>(</sup>۲) مقدمة این خلدون س ۲۰۷ .

<sup>(</sup>٣) ابن طباطبا : الفخرى ص ١١٥ .

<sup>(</sup>٤) البريد في الاصطلاح: هو أن يجعل خيل مضمرات في عدة أماكر ، فإذا وصل صاحب الحبر المسرع إلى مكان منها وقد تعب فرسه ، ركب غيره فرسا مستريحا ، وكذلك في المسكان الآخر حتى يصل بسرعة . وأما معناه اللغوى : فهو مسافة معلومة مقدرة ،إثني عشر ميلا . ابن طباطبا الفخرى ص ١٠١ -- ١٠٢ .

# ٣ - النظام القضائي

# (۱) الفضاء في عهد الرسول:

لم يكن للمسلمين في عهد الرسول قاض سواه ، لقلة عدد القضايا المرفوعة إليه وضيق رقمة الدولة . وكان يحكم بين الناس على أساس أحكام القرآن ، فيحضر المتخاصمان إليه مختارين ، فيسمع كلام كل منهما . وكانت طرق الإثبات عنده البيئة (۱) ، والحمين وشهادة الشهود ، والكتابة والفراسة والقرعة . ثم أذن عليه السلام لبعض أصحابه بفض الخصومات طبقاً : للكتاب وهو أحكام القرآن ، والسُنَّة وهي ماصدر عن النبي من قول أو فعل . وكان الحبس في عهد الرسول لا يتعدى منع المتهم من الاختلاط بغيره ، وذلك بوضعه في بيت أو مسجد وملازمة الخصم أو من ينيبه عنه ، له .

### فى عهد الخلفاء الراشدين :

وسار أبو بكر سيرة النبى عليه السلام واهتدى بهديه وترسم خطواته وفعاله وقد أسند أبو بكر القضاء إلى عمر بن الخطاب ، فظل سنتين لا يأتيه متخاصان، لما عرف عنه من الشدة والحزم . على أن عمر لم يطلق عليه لقب قاض طوال خلافة أبى بكر .

ولما ولى عمر بن الخطاب الخلافة واتسع نطاق الدولة ، وكل أمر القضاء إلى أشخاص سموا « قضاة » و بذلك كان عمر أول من عين القضاة في الولايات الإسلامية ، فولى : أبا الدراء قضاء المدينة . وشريحا بن الحارث الكندى قضاء الكوفة . وأبا موسى الأشعرى قضاء البصرة ، وعثمان بن قيس بن أبي العاص

 <sup>(</sup>١) البيثة في الشرع: إسم لما يبين الحق ويظهره ، بمعتى أن المدعى ملزم بإظهار مايبين
 صحة دعواه ، فإذا ظهر صدقة بإحدى الطرق ، حكم له .

قضاء مصر ، وجمل قضاء الشام مستقلا . وسن عمر لهؤلاء القضاة دستورا يسيرون على هديه فى الأحكام ، ويمتبر الكتاب الذى تضمنه أساساً للقضاء فى الإسلام<sup>(۱)</sup> ، و بعث عمر بهـذا الدستور إلى أبى موسى الأشعرى وغيره من القضاة .

وكان القصاة يعينون من قِبَل الخليفة ، و يراعى فى اختيارهم : غزارة العلم ، والتقوى ، والورع ، والعدل ، والذكاه . ولذا كان القاضى فى عهد الخلفاء الراشدين مستقلا ، محترم الجانب . وكان اختيار القضاة فى الولايات يفوض أحيانا إلى ولاة الأمصار (٢) ، وأصبح الاجتهاد (٣) مبدأ يعتد به فى الأحكام ، القضائية . ولم يكن للقضاء كاتب أو سجل تدون فيه الأحكام ، لأنها كانت تنفذ على أثر صدورها ، ويقوم القاضى يجلس للحكم فى منزله ، ثم أصبح يعقد جلساته فى المسجد .

## في عهد بني أمية :

وفى عهد الأمو بين ، كان القاضى يحكم بما يوحيه إليه اجتهاده ، إذ لم تكن المذاهب الأربعة التي تقيد بها القضاء فيما بعد قد ظهرت ، فكان القاضى يرجع إلى الكتاب والسنة للفصل فى الخصومات . ولم يكن القاضى فى ذلك العصر متأثراً بالسياسة . فقد كان القضاة مستقلين فى أحكامهم لا يتأثرون بميول الدولة الحاكمة ، وكانوا مطلقى التصرف وكلتهم نافذة على الولاة وعمال الخراج .

وكان القضاة من خيرة الناس ، شريفي النفوس ، موفورى السكرامة ،

<sup>(</sup>١) يوجد نص هذا الـكتاب في كتاب « البيان والتبيين » المجاحظ ج٢ ص ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) يقصه بالأنصار : الأقطار الإسلامية .

<sup>(</sup>٣) الاجتهاد : هو اتفاق مجتهدى الأمة على حــكم شرعى لم يكن قد صدر فيه نص من القرآن أو السنة .

يخشون الله ، و يحكمون بين الناس بالعدل . وكان الخلفاء بالمرصاد لمن شذ منهم عن الطريق السوى ، فقد أص الخليفة هشام بن عبد الملك بصرف يحيى ابن ميمون الحضرمي عن قضاء مصر لأنه لم ينصف يتيا احتكم إليه . ومن قول عمر بن عبد العزيز ، نتبين الشروط التي كان يجب أن تتوافر في القاضى : « إذا كان في القاضى خمس خصال فقد كمل : علم بما كان قبلة ، ونزاهة عن الطمع ، واقتداء بالأئمة ، ومشاركة أهل العلم والرأى » .

وظهرت الحاجة فى ذلك المصر إلى وجود سجلات تدون فيها الأحكام القى يصدرها القضاة ، ولم يعرف هذا فى عهد الخلفاء الراشدين ، إلا أن تناكر الخصوم أدى إلى إيجاد هذه السجلات .

#### مرتبات القضاه :

کان عمر بن الخطاب أول من خصص راتبا للقاضی: ففرض للقاضی سلیان بن ربیمة خسمائة درهم فی کل شهر ، وجعل لشریح قاضی البصرة مائة درهم ومؤونته من الحنطة . واستمرت رواتب القضاة علی هذا النحو زمن الخلفاء الراشدین ، شم ارتفعت رواتب القضاة فی عصر الأمویین ، تبعا لزیادة موارد الدولة . وکان راتب القاضی یزید إذا أسندت إلیه أعمال أخری : فقد کان عبد الرحمن بن حجیرة قاضی مصر فی ولایة عبد المزیز بن مروان یتقاضی مائتی دینار (۱) علی القضاء ، ومائتی دینار علی القصص ، ومثلها علی بیت المال ، کا دینار القاضی دینار ، وجائزته کذلك ، فکان یأخذ ألف دینار فی السنة . ولکن معظم القضاة فی زمن عمر بن عبد العزیز لم یتناولوا راتبا أصلا ، لأنه رأی ولیت الفاضی فی زمن مروان بن محمد آخر خلفاء بنی أمیة عشرة دنانیر فی الشهر ، راتب القاضی فی زمن مروان بن محمد آخر خلفاء بنی أمیة عشرة دنانیر فی الشهر ،

<sup>(</sup>١) الدينار = ٥ر١٥ قرشا تقريباً .

كما يُنبت من براءة وجدت فى ديوان مروان كانت قد صدرت إلى خازن بيت المال بإعطاء عبد الرحمن بن سالم القاضى رزقه الشهرى فى ربيع الأول سنة ١٣١٨.

# (ب) دبواله المظالم:

لم يجلس للمظالم أحد من الخلفاء الراشدين ، لأن الوازع الديني في عهدهم كان له سلطان على نفوس المسلمين الذين كانوا يجدون من أنفسهم زاجرا يمنعهم عن الظلم والاستهتار مجتى الناس . غير أن على بن أبى طالب اضطر إلى النظر في المظالم في عهد خلافته ، ولكنه لم يعين الذلك يوما معينا ولا زمنا محدودا ، بل كان ينظر في شكاية من يأتيه من المتظلمين ويعمل على نصافه .

وا كن تطور الأحوال وتغير طباع الناس وانساع الملك في أيام بني أمية ، دفع بعض خلفائها إلى تخصيص يوم للنظر في مظالم رعاياهم وأول من فعل ذلك ، عبد الملك بن مروان ، الذي كان يستعين بقاضيه ابن إدريس الأزدى فيما أشكل عليه ، فكان ابن إدريس هو المباشر وعبد الملك هو الآمر ، وقد أفرد يوما يتفصح فيه قصص المتظلمين (۱).

وديوان المظالم هيئة قضائية عالية ، تشبه محكمة الاستثناف في الوقت الحاضر ، ولذلك كانت سلطة صاحب المظالم ، أعلى بكثير من سلطة القاضى . قال ابن خلدون عن ولاية المظالم : « وهي ولاية ممتزجة من سطوة السلطة ونصفة القضاء ، وتحتاج إلى علويد وعظيم رهبة ، تقمع الظالم من الخصمين وترجر المعتدين ، وإليها النظر في البينات والتقرير ، واهتماد الأمارات والقرائن ، وتأخير الحكم إلى استجلاء الحق ، وحمل الخصم على الصلح ، واستحلاف الشهود ، وذلك أوسع من سلطة القاضى » .

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم وعلى إبراهيم : النظم الإسلامية ص ٣٥٧ — ٣٥٣ .

وكان من اختصاص هذه الهيئة ، أن تنظر في ظلامات الشعب ، وقد تركون هذه الظلامات من قضاة لم ينصفوا المتقاضين ، أو من ولاة استبدوا بالأمر وظلموا رعاياهم ، أو من حياة أموال حادوا عن الطريق المستقيم ، أو من أبناء الخلفاء أو أهل الجاه وأصحاب النفوذ بمن اغتالوا أموال الناس وأملا كهم ظلماً وعدواناً ، أو ماشابه ذلك من الشكاوى التي ربما لا يستطيع القضاة تنفيذ أحكامهم فيها . ولم يقتصر اختصاص صاحب المظالم على النظر في تظلم أصحاب الأرزاق إذا نقصت أرزاقهم أو تأخر ميعاد دفعها لهم ، وتنفيذ ما يعجز القاضى عن تنفيذه من الأحكام ومراعاة إقامة العبادات كالحج والأعياد والجمع والجهاد (۱) . ولمذا كانت تسند رياسة ديوان المظالم لرجل جليل القدر كثير الورع يعرف باسم وقاضى المظالم » .

وكانت محكمة المظالم تعقد برياسة الخليفة أو الوالى أومن ينوب عن أحدها . وكان صاحب المظالم يعين يوما يقصده فيه المتظلمون ، إذا كان من الموظفين ، ليتفرغ لأهماله الأخرى ، أما إذا انفرد بالمظالم ، نظر فيها طوال أيام الأسبوع . وكانت المحكمة تعقد في المسجد ، ويحاط صاحبها بخمس جماعات ، لا ينتظم عقد جلساته إلا بحضوره ، وهم :

١ - الحاة والأعوان : وكانوا من القوة ، بحيث يستطيعون التغلب على من يلجأ إلى المنف ، أو يحاول الفرار من وجه القضاء .

٢ — الحـكام: ومهمتهم الإحاطة بما يصدر من الأحكام لرد الحقوق إلى أصابها، والعلم بما يجرى بين الخصوم: فيلمون بشتات الأمور الخاصة بالمتقاضين، وكانت القضاة يستفيدون من وراء حضورهم هذه الجلسات إذا كالوا يستطيعون تطبيق الأحكام على مايعرض أمامهم من القضايا في جلساتهم.

<sup>(</sup>١) الأحكام السلطانية ص ٧١ - ٧٢ .

٣ -- الفقهاء . وكان يرجع إليهم صاحب المظالم فيما أشكل عليه من المسائل الشرعية .

٤ – الكتاب: يقومون بتدوين أقوال الخصوم ، و إثبات مالهم وما عليهم
 من الحق .

الشهود : ومهمتهم إثبات مايعرفونه عن الخصوم ، والشهادة على أن ماأصدر القاضى من الأحكام لا ينافى الحق والعدل .

### (ح) اشرطة:

و بجانب هذه السلطة القضائية ، الممثلة فى القضاة وصاحب المظالم ، كانت توجد سلطة أخرى تتمثل فى ضاحب الشرطة .

والمقصود بالشرطة ، الجند الذين يعتمد عليهم الخليفة أو الوالى ، فى استتباب الأمن وحفظ النظام والقبض على الجناة والمفسدين ، وما إلى ذلك من الأعمال التى تكفل سلامة الجمهور وطمأ نينتهم . وكان عمر بن الخطاب أول من أدخل نظام العسس فى الليل ، وفي عهد على بن أبى طالب نظمت الشرطة وأسندت إلى رجال من علية القوم ومن أهل العصبية والقوة .

وكانت الشرطة تابعة القضاء في أول الأمر ، وتقوم على تنفيذ الأحكام القضائية ، وتمهيد الطريق لإقامة الأدلة على المتهم لإثبات الجريمة . وكان بعض القضاة يجمع بين ولايتي القضاء والشرطة .

#### ( ٤ ) الحديث:

كان من واجب الخليفة أن يعاقب من يحيدون عن مبدأ الرفق بالحيوان ، و يتسببون في تعطيل حركة المرور ، سواء كان التعطيل بإقامة بناء على الطريق ،

أو بمجرد الجلوس فيه . وهذه الأهمال التي تهم الجمهور ، ويقوم بها في عصرنا جمعية الرفق بالجيوان ورجال الشرطة وغيرهم من الهيئات ، كان يقوم بها الخليفة في أول الأمر ، ثم صارت من واجب القاضي ، فلما كثرت وتنوعت عين الخليفة في أول الأمر ، ثم صارت من واجب القاضي ، فلما كثرت وتنوعت عين الخليفة منها موظف خاص يسمى « والى الحسبة » .

وكان والى الحسبة يعرف عند المتأخرين باسم ﴿ المحتسب ﴾ . وهو الذي يستدعى ينظر فى الأمور التى تتملق بالنظام العام ، كما كان يقضى فى الجنايات التى يستدعى الفصل فيها السرعة ، حتى أن القضاء والحسبة كانا يسندان فى بعض الأحيان إلى رجل واحد ، مع مابين العملين من التباين : فعمل القاضى مبنى على التحقيق والأناة فى الحكم ، وعمل المحتسب مبنى على الشدة والسرعة فى الفصل (١) .

والحسبة منصب ديني يتصل بالقضاء . ويما يذكر عن عربن الخطاب أن بعضهم رآه يضرب حالا ويقول : حمَّلت جملك مالا يطيق ، وأن بعضهم رآه يضرب التجار إذا اجتمعوا على الطعام (يقصد به القمح) بالسوق حتى يبعدهم عن طريق المارة ويقول : لانقطعوا علينا سابلتنا ، وأنه دخل السوق وهو راكب فرأى دكانا قد أحدث فكسره . و بذلك كان عمر أول من أدخل هذا النظام عند ما استعمل عبد الله بن عتبة على السوق . قال ابن القيم في كتاب « الطرق الحكمية » : وأما الحكم بين الناس فيا لا يتوقف على الدعوى ، فهو المسمى بالحسبة ، والمتولى له والى الحسبة . وقد جرت العادة بإفراد هذا النوع بولاية خاصة .

وكانت مهمة المحتسب الإشراف على نظام الأسواق . فـكان له نواب يطوفون فيها : فيفتشون الفنادق العامة ، ويشرفون على السقائين للتحقق من تغطيتهم القرب ولبسهم السروايل ، كما كان يحول دون بروز الحوانيت حتى

<sup>(</sup>۱) الماوردى : الأحكام السلطانية س ۷۱ — ۷۷ .

<sup>(</sup> م ٣٤ — التاريخ الإسلامي العام )

لا تموق نظام المرور ، وكان له أن يمنع الناس من حمل مازاد على طاقتهم ، أو تحميل الحيوانات أو السفن أكثر بما ينبنى ، وكان له أن يشرف على نظافة الشوارع والأزقة ، ويحكم بهدم المبانى المتداعية و إزالة أنقاضها ، ومنع مملى الكتاتيب من ضرب الأولاد ضرباً مبرحاً ، كما كان المحتسب يكشف عن صحة الموازين والمحكاييل .

وارتقى نظام الحسبة فى الإسلام رقياً كبيراً ، وكان ينال قسطاً وافراً من عناية الخلفاء والفقهاء ، فعملوا على توسيع دائرة المحتسب ، حتى جعلوها نشمل : الأمر بالمعروف ، والنهى عن المنكر ، والنظر فى مراعاة أحكام الشرع ، والإشراف على المساجد المتحقق من إقامة الصلاة فى ميعادها وأن الأئمة يؤدون أهما لهم وفق الأوامر الشرعية .

# ع – النظام الحربى

## الجيش : نظام الجيش :

لم يكن للمرب فى الجاهلية نظام خاص للجند ، لأنهم كانوا على حالة البداوة الأولى ، فكان رجال القبيلة يذهبون للقتال مشاة وفرساناً إذا دعا داع حاملين أسلحتهم المعروفة فى ذلك الوقت وهى : السيف والرمح والقوس ، فإذا ما انتهى القتال عادوا إلى مساكنهم وانصرفوا إلى أعمالهم .

ولما جاء الإسلام ، بدأ العرب يقاتلون في سبيل نشره بالغزو والفتح ، وكان عمر بن الخطاب أول من جمل الجند فئة محصوصة ، وأنشأ ديوان الجند للإشراف عليهم بتقييد أسمائهم ومقدار أرزاقهم وإحصاء أعالهم ، وكان القتال في عهد عمر قائماً على العاطفة الدينية والرغبة في نشر الإسلام في كثير من الأقطار . ولما تمكنت جيوش المسلمين من فتح العراق والشام وفلسطين ومصر ، أقام الجنود في هذه الأمصار في معسكرات خاصة بهم ،

واشتفاوا بالزراعة . وعمدا إلى تبكوين الثروة وامتلاك المقارات الثابتية ، وبذا فترت الروح المسكرية ، فقطن عمر إلى هذا الخطر وأمرهم بأن ينصرفوا إلى الجهاد وضمن لهم أرزاقهم . وإليه يرجع الفضل في إقامة الحصون والممسكرات الدائمة لراحة الجنود ، بعد أن كانوا يقطعون المسافات الطويلة على ظهور الإبل ولا يرتاحون أثناء الطريق إلا في أكواخ مصنوعة من سعف النخل ، ومن ثم أنشئت المواصم وأقيمت الحاميات في عدة أماكن لصد هجات الأعداء المفاجئة . وكان عدد جنود العرب عند فتحهم حصن نابليون يتراوح بين ١٣٠٠٠٠ وكان عدد جنود العرب عند فتحهم حصن نابليون يتراوح بين ١٢٠٠٠٠ وأن عدد العرب عند فتحهم عن الرأى الذي يراه كل مسلم صالحاً لاستقامة و عنان ، أصبح القتال في سبيل الدفاع عن الرأى الذي يراه كل مسلم صالحاً لاستقامة الأمور في ذلك الوقت وليس في سبيل نشر الدين كما كان الحال في عهد أبي بكر وعمر .

و بلغ عدد رجال الجيش في عهد معاوية بن أبي سفيان أربعين ألفاً ، من الجنود المرتزقة والمتطوعة . وأدخل عبدالملك بن مروان نظام التجنيد الإجبارى ، وكان الجيش في عهده من العنصر العربي ، ولما ملك الأمو بين شمال إفريقية و بلاد الأمدلس استعانوا بالبربر في الجيش .

# أسلحة الجيش:

كان الجيش يتألف من الفرسان ويتسلحون بالدروع والسيوف والرماح، ومن الرجالة وأسلحتهم الحراب والأقواس والسهام . وكان الفرسان يلبسون الدروع والحوذ المصنوعة من الصلب والمحلاة بريش النسور، بيما يرتدى الرجالة أقبية قصيرة متدلية إلى تحت الركبة وسراويل ونعالا وكانوا يققون في صفوف متراصة يتقدمهم حاملو الرماح لصد هجات الفرسان .

وكان العرب بجيدون استمال الأقواس والرمى بالنبال . وكان الرسول أول من رمى فى الإسلام بالمنجنيق ، وهو أداة ترمى بها الحجارة على الأعداء ، واستعمله لأول مرة فى قتال الطائف (١) . وكذلك سَير الرسول إليهم الدبابات وهى من آلات الحرب ، يدخل المحاربون فى جوفها إلى جدار الحصن فينقبونه وهم فى داخلها ، يحسيهم سقفها وجوانبها من العدو ، واستعمل الرسول الصبور ليتقى بها المسلمون النبل الموجه إليهم من على وهى بمنزلة السيارات المدرعة اليوم (٢) .

و يرجع السبب فى تفوق العرب على أعدائهم: إلى أسلحتهم التى استعمارها، و إلى ما امتازوا به من النشاط، والحفة، وسرعة الحركة، والمثارة، والصبر على تحمل الشدائد، والحماس، و بذل النفس فى نصرة الرين.

## إمرة الجيش :

كان الرسول عليه السلام قائد جيوش المسلمين ، ومن بعده أسندت قيادة الجيش إلى الخلفاء الراشدين . ولما تعددت الجيوش المقاتلة في البلدان المختلفة ؛ اختار الخليفة لقيانتها قواداً عرفوا بالشجاعة والنجدة والإقدام واشتهروا بالذكاء وحسن القدبير ، رإذا اجتمع أكثر من قائد واحد في مكان واحد ، عين الخليفة أحدهم للصلاة بالناس فيصبح هذا القائد بمثابة قائد القواد . ومتى انتهى الفتح ووقف القتال ، أصبحت مهمة هؤلاء القواد مقصورة على النظر في أمر الجند وتدريبهم وتحسين معداتهم وأسلحتهم .

وكان ديوان الجند الذي استحدثه عمر بن الخطاب أكبر مساعد على تحسين نظام الجند وضبطه في الإسلام . وأخذ المسلمون أيام النبي يقفون للقتال صفوفاً كما كانوا يفعلون في الصلاة ، ثم يسيرون لملاقاة العدو متصامنين ، ليس لأحدمنهم

۱) ابن هشام ج ۲ س ۲ ۲ ۲ .

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ١٨٣ .

أن يتقدم من الصف أو يتأخر عنه ، عملا بقول الله تعالى ( إن الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفاً كأبهم بنيان مرصوص ) (١٠) .

#### البحرم:

لمَا فتح العرب بلاد الشام ، شاهدوا سفن الروم فتطلعت نفوسهم إلى مجاراة أعدائهم وركوب البحر مثلهم ، وألح معاوية بن سفيان على عمر بن الخطاب أن يأذن له بغزو بلاد الروم بحراً لقربها منه ، فكتب عمر إلى عمرو بن العاص والى مصر يسأله أن يصف البحر ، فكتب إليه عمرو يقول : « ياأمير المؤمنين 1 أنى رأيت البحر خلقا كبيراً ، يركبه خلق صفير ، إن ركن خرق القلوب ، و إن تحرك أزاغ العقول ، يزداد فيه اليقين قلة والشك كثرة ، هم فيه كدود على عود ، إن مال غرق و إن نجا برق ، . فلما جاء الكتاب إلى عمر ، كتب إلى معاوية يقول « لا ، والذي بعث محمداً بالحق ، لا أحمل فيه مسلماً أبداً » . ` ومما يبدلنا على مبلغ كره العرب لركوب البحر ، أن عَمرا بعد أن تم له فتح مصر ، أرسل إلى عمر بن الخطاب ، يستأذنه في اتخاذ الأسكندرية حاضرة لولايته ، فسأل الخليفة رسول عمرو : هل يحول بيني و بين المسلمين ماه؟ قال : نعم يا أمير المؤمنين ! إذا جرى النيل، فكتب إلى عمرو: إني لا أحب أن تنزل بالمسلمين منزلا يحول الماء بینی و بینهم فی شتاء ولا صیف ، فلا تجعلوا بینی و بینکم ماء ، متی أردت أن أركب إليكم راحلتي حين أقدم عليكم قدمت ، وأشار عليه بانخاذ مدينة أخرى غير الأسكندرية .

ويرجع الفصل إلى عُمَان بن عفان فى إنشاء أول أسطول إسلامى للدولة العربية، فقد أذن لمعاوية بن أبى سفيان فى غزو الروم بحراً ، على ألا يحمل أحداً على ركوب البحر كرها ، بل يجعل الأمر اختياريا ، ونجح معاوية فى غرضه ،

<sup>(</sup>١) آية ٤ ، سورة الصف

فتشجع المسلمون وأقدموا على ركوب البحر وتفوقوا على الروم وغيرهم . وكثر عُدد السفن وأتقن تسليحها ، وكان لهذه القوة البحرية أكبر الأثر فى اتساع رقعة الدولة الإسلامية .

وعنى معاوية بعد أن تولى الخلافة بإنشاء السفن الحربية ، ورتب « الشوانى » و « الصوائف » ، بما يكفل استمرار الحرب بينه و بين الدولة البيزنطية شتاء وصيفاً . واستمرت البحرية الإسلامية فى عظمتها طوال العصر الأموى ، حتى بدأت الدولة الإسلامية فى الشرق والفرب فى الانحطاط ، و إذ ذاك بدأت القوة البحرية فى الضعف .

### إمرة الأسطول:

اهتم العرب بإنشاء الأساطيل، وأصبح وجود بحرية إسلامية لصيانة الموانى ومنازلة الأعداء أمراً ضرورياً. وبنيت السفن في معظم المواني البحرية السورية والمصرية. وكانت السفن العربية أضخم من البيزنطية ولو أنها كانت في الغالب أفل منها سرعة ، ولقيت التجارة البحرية تشجيعاً كبيراً ، فقد كان بكل مرفأ منارة تدعى « الخشب » . ولم يكن الأسطول مؤلفاً من السفائن التي ابتنتها الحكومة للمهام الحربية فحسب ، وإنما كان لزاماً على كل مقاطعة أو ثفر، تقديم عدد خاص من السفن إذا ما طلب منها ذلك . وكان لكل سفينة حربية قائد أو مقدم ) له القيادة في كل ما يختص بسفينته في البحر ، ومهمته تدريب الجند وتجميز الحملات . وكان قائد الأسطول يدعى أمير الماء أو أمير البحر (1) . ويدين العرب للبيزنطيين بفضل تعليمهم الفنون البحرية ، ولكن العرب الذين فطروا على الشجاعة وحب المفامرة ما لبثوا أن أصبحوا أساتذة أوربا ، حتى أن بعض كثير من الاصطلاحات البحرية المستعملة في أوربا تحتفظ بعربيتها إلى اليوم ، ولا تزال كثير من الاصطلاحات العربية البحرية شائعة على السنة البحرة في جنوب أوربا (2).

<sup>(</sup>١) حسن لمبراهيم وعلى لمبراهيم : النظم الإسلامية ص ٣٣٩ — ٢٤٠ .

Von Kremer: Orient under the Caliphs, P. 356.

### ٥ - النظـام المالى

كان بيت المال عند المرب بعد الإسلام بمثابة وزارة المالية في وقتنا هذا: ففيه بيان شامل بمصادر الإبرادات المختلفة و بيان آخر بمصروفات الدولة مجميع أنواعها . ولم تكن الإبرادات كلها نقداً ، بل كان بعضها نوعاً (أى من أنواع المحصولات) كالأقشة والفلال والأسلحة . وكان لبيت المال نصيب في النيء والمغنيمة ، وإليه ترد ضريبة الحراج والجزية والعشور والزكاة وما شاكل ذلك . وكان بيت المال يسمى « الديوان السامى » لأنه أصل الدواوين ومرجعها ، وهو وكان بيت المال يسمى « الديوان السامى » لأنه أصل الدواوين ومرجعها ، وهو عبارة عن عدة بيوت تحفظ فيها أنواع الإبرادات ، يودع كل نوع في بيت عبارة عن عدة بيوت تحفظ فيها أنواع الإبرادات ، يودع كل نوع في بيت خاص : فكان هناك ديوان الحزانة للقباش ، وديوان خزائن السلاح والذخائر . وتشترى ومن إبرادات بيت المال ، تصرف أرزاق الجند والقضاة والولاة ، وتشترى الأسلحة والذخائر ، وتنفذ المشروعات العامة المفيدة مثل كرى الأنهار وإصلاح مجاريها وحفر الترع .

وأهم موارد بيت المــال : الخراج ، والجزية ، والعشور ، والزكاة ، والنيء ، والغنيمة .

# موارد ببت المال : (١) الخراج

كلة « الخراج » في معناها ثلاث ضرائب : ضريبة الأرض الخراجية ، والجزية ، والعشور . وخراج الأرض عبارة عن الضريبة التي كان يجبيها المسلمون على الأرض التي كانوا يستولون عليها عنوة أو صلحا وتبقى في يد أهلها (١) .

وكان الخراج : إما شيئًا مقدرًا من مال أو غلة كما صنع عمر بن الخطاب

<sup>(</sup>١) الماوردي : الأحكام السلطانية س ٢٣١ .

فى أرض السواد بعد فتحما . وقد بلغت ضريبة الفدان المنزع قمحاً فى هذه الأراضى فى عهده أربعة عشر درها ، وإما حصة معينة مما خرج من الأرض وهذا ما يسمى بالمعاملة أو المزارعة ، كما عامل النبى صلى الله عليه وسلم ، أهل خيبر على أساس تقديم نصف ما يخرج من الأرض قليلاً أو كثيراً .

ولم يكن مقدار الخراج معروفاً تماماً في عهد الخلفاء الراشدين ، واختلف مؤرخو العرب في تقديره : فقصره بعضهم على جزية الرؤوس التي كانت على أهل الذمة ، وقصره البعض الآخر على ضريبة الأرض ، وجمع آخرون بين الضريبتين ، وربما أدخلوا في حسابهم كذلك العشور ونحوها . كذلك لم يكن مقدار الخراج ثابتاً ، فقد كانت ضريبة الأرض ، تقل وتـكثر حسب التعمير وتحسين وسائل الرى ، كما أن جزية الرؤس كانت تتناقص بتوالى دخول أهل الولايات الإسلامية في الإسلام . وكان الخلفاء يعينون في العادة عمالاً مستقلين عن الولاة والقواد القيام مجباية الخراج ، فيدفعون منه أرزاق الجند وما تحتاج إليه المرافق العامة من ضروب الإصلاح ، ويرسلون الباقي إلى بيت المال ليصرف فها خصص له .

وكان عهد الخلفاء الراشدين عهد عدل وتسامح ، لم يشتد فيه الولاة فى جمع الضرائب ، إلا أن بمض الجباة كانوا يسيئون استمال سلطنهم ويرهقون الناس ، فحكان حسن اختيارهم وفرض الرقابة على أعمالهم أمراً ضرورياً .

وكان الخلفاء يشرفون بأنفسهم على جباية الخراج و يحاسبون الولاة وعمال الخراج حساباً عسيراً. وسن عمر بن الخطاب لذلك نظاماً ، يقضى بعمل إحصاء دقيق لثروة الولاية قبل توليتهم ، ثم إلزامهم عند اعتزالهم أعمالهم بدفع نصف الأموال التي جمعوها لأنفسهم في أثناء ولايتهم ، تبين له أن رواتبهم لا تسمح لهم بادخار هذه الأموال كلها . على أن الولاة وعمال الخراج استطاعوا برغم لحك جمع الثروات الضخمة ، واحتالوا لذلك بوضع الأموال التي كانوا يجمعونها

أمانة عند أصدقائهم أو ذوى قرباهم (1) . أما الأمويون فقد سنوا نظاماً دقيقاً للإشراف على جباية تلك الأموال: ففي عهد عبد اللك بن مروان كان يعمل تحقيق مع الجباة وموظفى الخراج عند اعتزالهم أعمالهم الإدارية ، وكانوا يمذبون أحياناً حتى يقروا بأسماء من أودعوا عندهم ودائمهم وأموالهم ، و بردوا إلى بيت للمال ما أخذوه من الأموال .

وكانت هناك ثلاث طرق لجباية الخراج ، وهى : نظام المحاسبة ، ونظام المقاسمة ، ونظام الالتزام .

ويقضى نظام المحاسبة: بأن تجبى الضريبة بالنسبة لمساحة الأرض أو مقدار غلتها ، وكانت هذه الضريبة نقداً أو نوعاً ، أو نقداً ونوعاً مماً وهي عبارة عن مقادير معينة من المال والفلة ، نجبى كل عام على أساس مساحة كل قطعة من الأرض ، محسب نوع غلة الأرض .

أما نظام المقاسمة : فيقضى بتخصيص مقدار من المحصول يؤدى لبيت المال . يمعنى أن يقدر لذلك ثلث المحصول أو ربعه وهكذا ، كما يفعل بعض أصحاب الأراض الزراعية في مصر الآن عند تأجير أطيابهم الفلاحين ، حيث يؤجر الفدان نظير استيلاء مالـكه على نصف محصوله أو ثلثه . واتبع بعض الخلفاء طريقة المقاسمة . وهذه الطريقة ، وإن كانت أقرب إلى صالح الفريقين ، إلا أنها متعبة مربكة للحكومات .

أما نظام الالتزام: فهو أن يتمهد شخص من ذوى الغنى والنفوذ، بدفع مال سنة عن خراج إقليم من الأقاليم أو خراج إحدى المدن أو القرى ، ويقوم هو بجمع الخراج بنفسه من هذه الجهة . وكان الكثيرون يتنافسون فى الحصول على هذا الامتياز، وقد تحدث مزايدة بين المتنافسين ، فيحصل على الالتزام

<sup>- (</sup>١) حسن إبراهيم وعلى إبراهيم : النظم الإسلامية ص ٢٨٧ .

أكثرهم عطاء . وفى هذه الطريقة ضمان كاف فى تحصيل الضرائب ، و بطريقة عاجلة . وكان الصحابة فى صدر الإسلام يكرهون طريقة الالتزام هذه ، وينهون عن اتباعها . غير أنه بمضى الزمن وتطور الأحوال ، واختلاط العرب بالرومان لجأوا إلى اتباعها بعد أن اقتبسوها منهم ، لأنها كانت شائعة فى الدولة الرومانية . وهذا النظام قديم ، يرجع إلى اليونان ، ولم يلبث العرب أن أدخلوا نظام الالتزام فى القضاء والحسبة والشرطة .

على أن نظام الإقطاع (1) لم يخل من العيوب ، إذ أن المقطع أو الملتزم يعمل على الإثراء وجمع الأموال الضخمة ولا يتردد فى إرهاق الأهالى و إثقالهم بأنواع الضرائب المختلفة ، ليستطيع أن يؤدى إلى الحكومة ما عليه من مال الخراج ، ويحفظ ما زاد لنفسه ، والأهالى من ذلك مغلوبون على أمرهم ، قلما تصل شكاياتهم إلى السلطة المركزية .

### (ب) الجزية

والجزية مبلغ معين من المال ، يوضع على الرؤوس ، و يسقط بالإسلام ، وثبتت الجزية بنص القرآن في قوله تعالى : ( قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ، ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ، ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب ، حتى يعطو الجزية عن يد وهم صاغرون ) (٢٠ . والفرق بين الجزية والحراج : أن الخراج يجبي على الأرض ، ولا يسقط بالإسلام ، وثبت بالاجتهاد . وايست الجزية من مستحدثات الإسلام ، بل هي قديمة ، فرضها الإغريق على سكان سواحل آسيا الصغرى حوالي القرن الخامس قبل الميلاد نظير حمايتهم من

 <sup>(</sup>١) يقال اقتطع طائفة من الشيء أخذما ، وأقطعني إياها أذن أن يقطعه إياها .
 والإقطاعية طائفة من أرض الخراج يقطعها الجند فتجعل لهم غلتها رزقا .

<sup>(</sup>٢) آية ٢٩ سورة التوبة .

الفينيقيين ، كما وضع الرومان والفرس الجزية على بمض رعايا الدول التي أخضموها ، وكانت سبعة أمثال الجزية التي وضمها المسلمون ، والظاهر أن المرب أخذوا هذا النظام عن الفرس .

وكانت الجزية في أيام النبي وأبي بكر غير محدودة ، فكان أمر تقديرها متروكا لهما ، حسب ما يراه كل مهما من ظروف الأحوال ، أو بالتراضي مع أهل الجزية . ولما كثرت الفتوحات الإسلامية في عهد عمر رأى تحديد قيمتها ، وكتب إلى أمر اه الجند بما قرره في ذلك ، وساروا على طريقة التحديد ، غير أن القيمة تغيرت ، وقدرت حسب درجات الناس ومقدرتهم ، فجملت في السنة :

- ِ (١) ٤٨ درها تفرض على الأغنياء .
- (٢) ٢٤ درها تفرض على متوسطى الحال .
- (٣) ١٢ درها تفرض على الفقراء الذين يستطيمون الكسب.

وفى مصر ، فرض عمرو بن العاص دينارين فى كل سنة على كل رجل من أهل الذمة ، واستثنى من ذلك النساء والصبيان والشيوخ .

وكانت الجزية لا تؤخذ من مسكين يتصدق عليه ، ولا بمن لا قدرة له على العمل ، ولا من الأعمى أو المقعد أو المجنون وغيرهم من ذوى العاهات ولا من المترهبنين في الأديرة إلا إذا كانوا من الأغنياء (1) ، ولا تجوز إلا على الرجال الأحرار العقلاء ، ولا تجب على امرأة أو صبى ، ولا تقبل الجزية من عبدة الأوثان من العرب ولا من المرتدين فأولئك كانوا يخيرون بين الاسلام والسيف ، والحكمة في ذلك الرغبة في توحيد الأمة المربية .

وقد فرضت الجزية على الذميين ، في مقابل فرض الزكاة على المسلمين ،

 <sup>(</sup>١) أبو يوسف : كتاب الحراج س ٦٩ - ٧٢ .

حتى بتكافأ الفريقان: لأن الذميين والمسلمين رعية لدولة واحدة ، وينتفعون عمرافق الدولة بنسبة واحدة . لذلك أوجب الله الجزية للمسلمين ، نظير قيامهم بالدفاع عن الذميين وحمايتهم في الأقاليم الإسلامية التي يقيمون فيها . وفرضت الجزية على أهل الذمة ، نظير إعفائهم من القتال في جيوش المسلمين ثم حمايتهم من الأعداء والدفاع عنهم وعن أملاكهم ومنحهم حربة العبادة .

# (ج)العشور والزلاة :

أما العشور فهى ضريبة تفرض على السفن التى تمر ببعض الثغور وكذلك على التجارة عند مرورها من إقليم إلى إقليم ، وقيمتها عشر حمولة السفن وثمن المتاجر ، وهى تشبه الضرائب الجركية فى الوقت الحاضر . وأول من فرض العشور عمر من الخطاب .

والزكاة (۱) والصدقة شيء واحد ، وهي المال الذي يؤخذ من أغنياء المسلمين ويوزع على فقرائهم ، وكانت تجبي من المسلمين في كل سنة ، ولها في مركز الخلافة ديوان خاص ، وله فروع في الجهات المختلفة . وقد خص الله سبحانه وتعالى بمض الناس بالأموال دون بعض نعمة منه عليهم ، وجعل شكر ذلك مهم إخراج مهم يؤدونه إلى من لا مال له ، نيابة عنه سبحانه فيا ضمنه بقوله : ( وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها ) (٢) . وقد سميت الزكاة بهذا الإسم ، لأن إخراج شيء من مال الإنسان والتصدق به كفيل بتنمية هذا المال و إنزال البركة فيه ، ولأن إخراج شيء من المال يطهره ، ويبعد عن صاحبه نظرة الحقد والحسد من الفقراء ، ويذهب عن نفس صاحبه الشح والأثرة ، قال تعالى : ( خذ من أموالم صدقة تعلهرهم وتزكيهم بها ) (٢) . وكانت أموال الزكاة توزع على ثمانية

<sup>(</sup>١) من أزكى الشيء ، يزكيه إذا عاه ، أو من زكاه تزكة إذا طهره .

<sup>(</sup>۲). آية ٦ سورة هود .

<sup>(</sup>٣) آية ١٠٣ سورة التوبة .

أصناف من الناس وهم الذين ورد ذكرهم فى قوله تعالى: ( إنما الصدقات للفقراء ، والمساكين ( ) ، والعاملين عليها ( ) ، والمؤلفة قلوبهم ( ) ، وفي الرقاب ( ) ، والغارمين ( ) ، وفي سبيل الله ( ) ، وابن السبيل ( ) فريضة من الله والله عليم حكيم ) ( ) .

و يلاحظ أن ما خص الفقراء والمساكين من صدقة مدينة ما ، وجب توزيعه على أهل مدينة أخرى ، وللخليفة أهل مدينة أخرى ، وللخليفة أن يتصرف فى الباقى كما يرى ، ولسكن فى حدود الوجوه التى أوضحها .

## ( ٤ ) الفيء والغنيمة :

والنيء (٩) هوكل مال وصل من المشركين للمسلمين عنوة من غير قتال ، ولا بإيجاف (١٠) خيل ولا ركاب (١١) ، فهوكال الهدنة والجزية والخراج . وخمس الذي يقسم على خمسة أسهم : سهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ينفق منه على نفسه

<sup>(</sup>١) اختلف علماء اللغة وأصل الفقه فى الفرق بين الفقير والمسكين ، وفي حد الفقر الذى تجوز معه الأخذ من الصدقة .

<sup>(</sup>٣) العاملون عليها : هم السعاة والجباة الذين يبعثهم الإمام لتحصيل الزكاة .

<sup>(</sup>٣) المؤلفة قلوبهم : هم قوم كانوا في صدر الإسلام بمن يظهرون الإسلام ، ويتألفون بعض من الصدقة إليهم لضعف يقينهم ، وقد انقطع هذا الصنف بعد توطيد دعائم الإسلام .

<sup>(</sup>٤) الرقاب : الرقبة تعتق وولاؤها للمسلمين .

<sup>(</sup>٥) الغارمون : هم الذين ركبهم الدين ، وايس عندهم ما يوفونه به .

 <sup>(</sup>٦) المراد بقوله تمالى : ( في سبيل الله ) الغزاة موضع الرباط ، يعطون ما ينفقون في غزوهم سواء اكانوا فقراء أم أغنياء .

 <sup>(</sup>٧) المراد بقوله تعالى ( ابن السبيل ) : الذي انقطعت به الأسباب في سفره عن بلده
 ومستقره وماله ، فإنه يعطى من الصدقة وإن كان غنيا في بلده .

<sup>(</sup>٨) آية ٦٠ سورة البوية .

<sup>(</sup>٩) النيء : من فاء بنيء ، إذا رجم .

<sup>(</sup>١٠) الإمجاف : سرعه السير .

<sup>(</sup>١١) والركاب : الإبل التي يسافر عليها ، لا واحد لها من لفظها أى في تحصيله خيلا ولا إبلا ، بل حصل بلاقنال .

وأزواجه و يصرفه في مصالحه ومصالح المسلمين ، وقد سقط بموته صلى الله عليه وسلم . أما أربعة أخماس الخمس : فسهم الدوى القربى ، والمراد بهم قربى الرسول ، واختلف فيهم فقيل : إنهم قريش كلها ، وقيل بنو هاشم خاصة . وسهم الميتامى ، وسهم المساكين . وسهم لابن السبيل عملا بقوله تعالى : ( ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى ، فلله وللرسول ولذى القربى والميتامى والمساكين وابن السبيل )(1) و بقوله صلى الله عليه وسلم : « مالى بما أفاء الله عليكم إلا الخمس ، والخمس مردود عليكم » . وكانت أربعة أخماس النيء الباقية تقسم في صدر الإسلام بين الجند في الأعمال الحربية لشراء الأسلحة وغيرها من معدات الحرب حتى دوّن عمر الدواوين وقدر أرزاق الجند .

وإذا جمت «الفنائم» (٢) لم تقسم حتى تنجلي الحرب ، ليعلم بانجلائها تحقق النظفر واستقرار الملك ، ولئلا يتشاغل المقاتلة بها فيهزموا ، كا حصل لأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم في غزوة أحد . فإذا انجلت الحرب كان تعجيل قسمتها في دار الحرب ، وجواز تأخيرها إلى دار الاسلام محسب ما يراه أمير الجيش من الإصلاح (٢) . ويبدأ الإمام بإخراج الخس من جميع الفنيمة ، فيقسمه بين أهل الخس على خسة أسهم وهم من ذكروا في قوله تعالى : ( واعلموا أنما غنمتم من شيء فإن لله خسة وللرسول ولذوى القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل) (١) ثم أربعة الأخماس ملك للقائمين ، غير أن الإمام إن رأى أن عن الأسرى بالإطلاق فعل ، و بطلت حقوق القائمين فيهم ، وللإمام أن يقتل عن الأسرى ، وكان لرسول الله صلى الله عليه وسلم سهم كسهم القائمين ، حضر أو غاب ، ومهم الصفى يصطفى سيفا أو خادما أو دابة (١)

<sup>(</sup>١) آية ٦ سورة الحشر .

<sup>(</sup>٧) أأنفنيمة في اللغة : ما يناله الرجل والجماعة بسعى .

<sup>(</sup>٣) القرماني : الجامع لأحكام القرآن ج ٤ ص ٣٤ ، وما بعدها .

<sup>(</sup>٤) آية ١٤ سورة الأنفال .

<sup>(</sup>٥) حسن لمبراهيم وعلى لمبراهيم : النظم الإسلامية ص ٢٨٣ 🕂 ٣٨٣ .

# نظام الضرائب في عهد الأمويين:

كان عهد الخلفاء الراشدين والأمويين عهد عدل وتسامح ، لم يشتد الولاة فيه في جمع الجزية إلا قليلا . على أن الضرائب قد زادت في عهد بني أمية عما كانت عليه في عهد الخلفاء الراشدين ، إذ لم يتبع الخلفاء الأمويون القواعد التي قررها أسلافهم ، بل تجاوزوا حدود الضرائب التي فرضوها . وقد كتب معاوية إلى وردان عامله على مصر : أن زد على كل امرىء من القبط قيراطا ، فكتب إليه وردان : كيف أزيد عليهم وفي عهدهم ألا يزاد عليهم ؟ وفي عهد عبد اللك عمل إحصاء جديد السكان عامة وكلف كل شخص يسدد ما فرض عليه الضريبة ، وزادت جزية كل شخص ثلاثة دنانير عما كانت عليه من قبل<sup>(۱)</sup> ، وفي العراق زيدت الضرائب الاستثنائية ، مع ما كان يثقل الأهاين من الضرائب المقررة . وكان يمل تحقيق دقيق مع الجباة عند اعتزالهم أعمالهم الإدارية ، وكانوا يرغمون على رد ما سلبوه من الأموال (٢) . وذلك لأنه لم يكن الرؤساء وحدهم هم الذين يثرون على حساب بيت المال ، بل كانت هناك طائفة من صغار الموظفين لا همُّ لها إلا الإثراء من أموال الدولة ، ولم تسكن إمرة إحدى الولايات إذ ذاك سوى وسيلة للحصول على الثروة وجمع المال . وكان من أثر تلك الصموبات التي اعترضت الحكومة في سبيل المترداد تلك الأموال.، أن فكر عبيد الله بن زياد والي العراق ، في أن يستبدل بأولئك العال من العرب غيرهم من الفرس ، ومن ذلك الحين كان يعهد إلى الدهاقين (٢) بجباية الخراج ، لأنهم كانوا ﴿ أَبْصَرُ بَالْجُبَايَةِ ، وأوفى بالأمانة ي .

<sup>(</sup>١) أبو بوسف مكتاب الخراج ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢) فان فلوتن : السيادة العربية ، ترجمة الدكتور حسن إبراهيم حسن ص ٧٧ ـــ٣٣.

<sup>(</sup>٣) هم كبار ملاك الأرض .

ولم يطمع الخلفاء في كثرة المال إلا في أواخر بني أمية ، فإه في خلافة سليان بن عبد الملك (٩٦ – ٩٩ ه) اشتط أسامة بن زيد صاحب الخراج في جمع المال حتى جبي إثني عشر ألف دينار (١) . فلما تولى عر بن هبد العزيز ، بعث إليه واليه في مصر أيوب بن شرحبيل الأصبحي (٢) يشكو كثرة دخول الناس في الإسلام ، ويذكر له أثر ذلك في الخراج ، فبعث يستأذنه في فرض الجزية على من أسلم ، فرد عليه عر بكلمته الخالاة : قبّح الله رأيك ! إن الله بعث محداً هاديا ولم يبعثه جابيا ، فضع الجزية عن أسلم ، ولعمرى لعمر أشتى من أن يدخل الناس كلهم في الإسلام على يديه . وقد أمر عمر بن عبد العزيز جباة الخراج الا يأخذوا من الأهالي من الدراهم ما زاد وزنه على أربعة عشر قيراطا ، وهو ما أمر به عر بن الخطاب . ورأى أن المال كانوا يأخذون دراهم أثقل وزنا من ما أمر به عر بن الخطاب . ورأى أن المال كانوا يأخذون دراهم أثقل وزنا من يدفعها الأهالي ، وكانوا يدفعون : عدا الضرائب المقررة ، نفقات سك النقود وضربها ، ونفقات العقود الرسمية ، ومرتبات عمال الإدارة .

#### مصارف بيت المال:

كان المال الذى يأتى من الموارد المتقدمة ، ينفق على مصالح الدولة على النحو الآنى :

١ - دفع أرزاق القضاة والولاة والعال وصاحب بيت المال وغيرهم من الموظفين . ولا يصرف للولاة والقضاة شيء من أموال الصدقة ، وكانت زيادة رزق الوالى أو القاضى من حق الخليفة .

حفع أعطيات الجند ، وهي روانهم التي يستولون عليها في أوقات معينة من العام . وكانت في أيام الرسول عليه السلام غير محدودة ولا معينة ، وإيما كانوا يأخذون من أربعة أخماس الغنيمة ، وما يرد من خراج

<sup>(</sup>١) المقريزى: الحطط ج ١ ص ٩٩.

<sup>(</sup>٢) قيل إنه حيان بن شريح : خطط المفريزى .

الأرضّ التي بقيت في أيدى أهلما كما كانت تقسم بينهم بالسوية . ولما ولى أنو بكر سوى بينهم في العطاء قائلا: هذا معاش ، فالأسوة فيه خير من الأثرة . ولكن عمر بن الخطاب جمل المطاء محسب السبق إلى الاسلام ، فكان : لأزواج الرسول ولعمه العباس ٢٠٠٠ر ١٠ درهم إلا عائشة فقد أعطاها ٢٠٠٠ر ١٢ لمسكانتها ومكانة أيبها من الرسول <sup>(۱)</sup> ، ولمن شهد بدرا والحسن والحسين ١٠٠ درهم ، ولمن كان إسلامه كإسلام أهل بدر لم يشهدوها ٠٠٠ر ٤ درهم ، ولعبد الله بن عمر وليعض أبناء المهاجرين والأنصار ٣٠٠٠٠ درهم ، ولأبناء المهاجرين والأنصار ٢٠٠٠٠ درهم، ولأهل مكة ٨٠٠ درهم ، ولسائر الناس مبالغ تتراوح بين ٣٠٠٠و٠٠٠ درهم، ولنساء المهاجرين والأنصار مبالغ تتراوح بين ٢٠٠ر ٣٠٠ ر ٢٠٠ ر ٦٠٠ درهم ، ولأمراء الجيوش ٧٠٠٠ر ٠٠٠ ٨٠٠٠ درهم بحسب الأعمال التي يقومون بَهَا ، فَضَلَا عَمَا كَانَ يَدْفَعَ لَنْسَائْهُمْ وأُولَادُهُمْ وَمَا فَرْضَ لَسَكُلُ مَنْهُمْ مِنْ الحَنْطَة وهو ما يخرج عن مساحة جريبين (٢) . وظلت أعطيات الجند على هذا النحو أيام الخلقاء الراشدين ، والـكن في عهد الأمويين زاد معاوية أعطيات جنده، وذلك وغبة منه في استرضاء العرب في بدء قيام دولته ، ولـكن بعد أن توطدت دعائم الدولة الأموية أنقص خلفاؤها المبلغ الذي كان يصرف على تلك الأعطيات إلى أقل من النصف .

۳ — حفر الترع وكرى الأنهار و إصلاح مجاريها وخاصة المجارى التيكانت تأخذ من الأبهار الضخمة كدجلة والفرات لتوصيل الماء إلى الأراضى البعيدة ، وكذلك الاتفاق على المعدات الحربية وعلى ما يلزم المسجونين وأسرى المشركين من مأكل ومشرب وملبس ، وغير ذلك مما يستلزمه بذل العطايا و المنح للأ دباء والعلماء (٢٠) .

<sup>(</sup>١) بدر الدين بن جاعة : تحرير الأحكام في تدبير أهل الإسلام . العدد ٧ س٣٨٤ ، من تجلة Islamica، سنة ١٩٣٤

 <sup>(</sup>۲) الحريب من الأرض والطعام: مقدار معلوم ، وقيل إنه ثلاثة آلاف وسيائة ذراع ، وقيل إنه عشرة آلاف ذراع .

<sup>) (</sup>۳) الماوردي : الأحكام السلطانية ص ١٩٤ — ١٩٦

<sup>. (</sup> م ٣٠ ـ التاريخ الإسلامي العام )

# الحاة الاجتاعية

## طفات الشعب:

كان ظهور الإسلام في الجريرة العربية وانتشاره منها إلى أم الأرض المختلفة ، أعظم انقلاب شاهده القرن الأول الهجرى ، وكان من نتأنجه انقلاب اجتماعي آخر لا يقل عنه خطورة ، ونعني به المساواة التامة بين معتنقي الدين الجديد .

كانت المساواة بين الناس ، مبدأ من أهم مبادى الحـكومة الإسلامية الأولى التي أنشأها النبي عليه السلام ، يوم دخوله المدينة المنورة واستقر بها زعياً للأوس والخزرج ومن هاجر إليهم من قريش . وكانت الحـكومة عربية خالصة في عهد الخلفاء الراشدين والأمويين ، ونظر الأمويون إلى غير العرب من أهالى الأقطار المفتوحة نظرة السيد للمسود برغم اعتناقهم الإسلام ، وهؤلاء اصطلح على إطلاق كلة موالى عليهم ، أما الذين رفضوا اعتناق الدين من النصارى واليهود فهم أهل الذمة وكانت لهم الحرية التامة في إقامة شعائر دينهم بشرط أن يدفعوا الجزية المسلمين .

وقد حرم على ﴿ المولى ﴾ بعض الحقوق والامتيازات التي تمتع بها إخوانهم الممرب مما أثار روح القومية في نفوسهم ، فثاروا على الحسكم الأموى ، وانتهزوا الفرص كما لاحت لهم للقضاء على الدولة الأموية (١) : فانضموا إلى عبد الله بن الزبير الخارج على الدولة وأيدوه في مطالبته بالخلافة ، واشتركوا في ثورة المختار

<sup>(</sup>١) حسن ايراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ١ ص ٢٠٨ .

التى يراها البعض أول حركة قوية استفلها الموالى لكى ينتقموا لأنفسهم و يحققوا مأربهم بإرجاع السيادة القومية لهم وتحطيم السيادة العربية (١) . كذلك اشترك الموالى فى ثورة ابن الأشعث ضد الحجاج والدولة الأموية ، وكانت هذه الثورة ذات أثر كبير فى إضعاف الحكومة القائمة ، وهى و إن فشلت فى النهاية فى القضاء على ابن الأشعث ، إلا أنها أيقظت الآمال فى نفوس الأحزاب المسارضة ، على ابن الأشعث ، إلا أنها أيقظت الآمال فى نفوس الأحزاب المسارضة ، فاستسلموا للهدوء حيناً من الدهر ريثما تحين لهم الفرصة المناسبة (٢) .

هذا إلى أن العنصر العربى نفسه لم يكن متحد الكلمة بسبب اشتعال العصبية القبلية التى حاول الإسلام القضاء عليها ، وكان تفاقم روح العصبية في خراسان خاصة من أم العوامل التى ساعدت على نجاح الدعوة العباسية على أيدى الموالى الذين سخطوا على الحكم العربى ، كا ساعد اشتعال العصبية في الأندلس على قيام الدولة الأموية على يدعبد الرحمن الداخل الأموى في هذه البلاد (٢).

ولم يختلف الحال مع أهل هذه البلاد التي فتحها العرب ، كالشام ومصر والعراق ، فمنهم من أسلم عقب الفتح الإسلامي . وهؤلاء أصبحوا يتمتعون بما يتمتع به المسلمون . أما أهل الذمة فقد فرضت عليهم الجزية كفاء حمايتهم وتأمينهم على نفوسهم وأولادهم وأموالهم ، على أن ترفع عنهم الجزية متى أسلموا . وقد أحسن العرب معاملة أهل الذمة في الشام ومصر و بلاد الأبدلس ، فسمحوا لهم بمزاولة التجارة وشتى الحرف التي يجيدونها .

<sup>(</sup>١) النجار : الموالي في العصير الأموى س ١٠٧

<sup>(</sup>٢) النجار: نفس الممدر س ١١١ - ١١٧ .

<sup>(</sup>٣) حسن ایزاهیم حسن : تاریخ الإسلام السباسی ج ۱ س ۴۰۸ .

المرأة:

ببزوغ شمس الإسلام ، أخذت المرأة العربية تنع بمطلع عهد سعيد . ذلك أن الإسلام حبا المرأة بالكثير من التقدير ، وأعلى من مركزها ، ورفعها إلى للكانة السامية الجديرة بها في المجتمع ، كذلك أحاط المرأة بسياج من الحاية ، وكفل لها حياة راضية مرضية .

وقد حرصت المرأة العربية على بساطتها البدوية ، وعلى الحرية التى درجت عليها أيام الجاهلية ، برغم انتشار اللهو والترف فى عهد الأمويين ، لذلك لا نعجب إذا افتخر الآباء بأسماء بناتهم ، فكان الرجل لا يتحرج عن أن يكنى بابنته ، فينادى بأبى ليلى وأبى بثينة ، وكانت نساء العرب يستقبلن الرجال و يتحدثن إليهم كاكن يعرفن قيمة أنفسهن ، فكان المجتمع يقدرهن أحسن تقدير .

وعن اشتهر من نساء ذلك العهد ، عائشة أم المؤمنين التي ضربت بسهم وافر في الفقه والحديث ، حتى كان الأئمة يقولون عنها : حدثتني الصديقة بنت الصديق العربة (۱) والسيدة سكينة بنت الحسين وهي من أبرز نساء العرب اللاتي حزن قصب السبق في العلم والمعرفة في ميدان الأدب والشعر (۲) ، وعاتكة بنت يزيد ، وقاطمة بنت عبد الملك ، وعائشة بنت طلحة ، وزينب بنت موسى الجحية ، وأم البنين زوجة الخليفة الوليد بن عبد الملك التي اشتهرت بالفصاحة والبلاغة وقوة الحجة ،

وبما رواه المؤرخون عن شهيرات ذلك العصر ، و بخاصة أحاديثهن في مجالسهن ومواكبهن إذا تروجن وحديثهن في الزواج ممن يشأن ، نامس علو مكانة المرأة العربية في هذا العصر من عصور الإسلام.

خطب عمر بن الخطاب ، أم كلثوم أخت عائشة أم المؤمنين وكانت صغيرة ،

<sup>(</sup>١) على إبراهيم أحسن : نشاء لهن في التاريخ الإسلامي نصيب ص ٣٤ . (٢) على إبراهيم حسن : نفس المصدر ص ٦٦ .

فأرسل إلى عالمة في ذلك ، فلما ذكرت ذلك عائشة لأم كلثوم قالت لما: لاحاجة لي فيه ، فقالت عائشة : أترغبين عن أمير المؤمنين ؟ قالت : نعم إنه خشن الميش شديد على النساء(١) . وكانت عائشة بنت طلحة لاتستر وجهها من أحد ، فعاتبها زوجها مصمب بن الربير في ذلك ، فقالت : إن الله تبارك وتعالى وسمني بميسم جمال أحببت أن يراه الناس ويعرفوا فضلى عليهم فماكنت لأستره ، والله مافی وصمهٔ یقدر آن یذکرنی بها أحد<sup>(۲)</sup> .

أما عن صداق النساء الكريمات في ذلك العهد ، فحدث عنه ولا حرج ، فقد روى الرواة أن مصمباً بن الزبير لما تزوج عائشة بنت طلحة بعد وفاة زوجها الأول ، أمهرها خسمائة ألف درهم وأهدى لها مثل ذلك (٢٠) . ولما تزوج مصعب من سكينة بنت الحسين أمهرها ألف ألف درهم ، فقال أحد الشمراء :

أبلغ أمسير المؤمنين رسالة من ناصح لك لايريد خداعا مهر الفتاة بألف ألف كامل وتبيت سادات الجنود جياعا وأبث ماأبثتكم لارتاعا لو لأبى حفص أقول مقالتي

فلما سمع عبد الله بن الزبير ذلك ، قال : صدق والله ، لو تقال هذه المقالة لأبي حفص ، لارتاع من تزويج امرأة على ألف ألف ، ثم عزله عن البصرة (٢٠) ولم تغفل المرأة العربية في ذلك العصر نصيبها من الدنيا ، فنراها تبتكر وتتفنن في ملبسها وزيها وحليها ، مما صار في كثير من الأحوال نماذج تحتذي وأمثلة يقتدى بها وطابعا ذائع الانتشار (٥) . وبما يشير أيضا إلى مكانة المرأة ، أنها

<sup>(</sup>١) ابن عبد ربه . المقد الفريد جـ ٣ من ٣٧٥ .

<sup>(</sup>٧) الأصفهان : الأغاني ج ١ ص ٤٠.

<sup>(</sup>٣) الأصفهاني: نفس المصدر ج ١٠ س ٦٥ .

<sup>.(</sup>٤) الأصفهان 1 نفس المصدر جـ ١٤ ص ١٦٨ — ١

<sup>(</sup>٠) واجم ماكتبناه عن ملابس المرأة في العصر الأموى ، به كتابنا • نساء لهن التّاريخ الإسلالي نصيب » س ١٣٨ — ١٣٠ .

لم تكن تنكر التشبيب بها ، ولا تتأثر أو تنضب إذا ذكرها الشعراء ، بلكان من النساء الشريفات كأم البنين زوجة الوليد بن عبد الملك ، من كن يرغبن في أن يذكرن في شعر الشعراء . وفي حديث عبد الله بن الزبير مع أمه أسماء بنت أبي بكر واستشارته لها ونصيحتها له حين سار الحجاج إلى مكة وحاصرها وضرب الكعبة بالحجانيق ، ما يدل على بسالة نساء العرب وشهامتهن في ذلك العصر .

### الفناء والموسيقى ':

كانت العرب فى جاهليتها تعرف الغذاء ، ولم يكن هذا الغناء — على مايظهر واسع الانتشار فى أنحاء الجزيرة العربية ، بل اقتصرت حفلاته على بعض المدن ، كالمدينة والطائف وخيبر ووادى القرى ودومة الجندل والميامة . ولما دان العرب بالإسلام واحتلت جيوشهم بلاد فارس والروم وشمالى إفريقية ، ناشرين دينهم الجديد ، اتصل العرب الفاتحون بسكان هذه الأقاليم ، فتعلموا منهم الغناء الحجزأ المؤلف بالفارسية والرومية ، وغنوا بالعيدان والطنابير والمعازف والمزامير(۱) .

وكان أول من غنى فى الإسلام الفناء الرقيق ، طويس ، وهذا علم ابن مريج والدلال ونؤمة الضحى (٢٠) . واختلف الفناء فى العهد الأموى عما ألفه العرب أيام جاهليتهم ، إذ أصبح فناً منظما له رجاله وأصحابه ومعلموه ، وملك هذا الفن الجديد على شباب العرب قلوبهم وعقولهم ، فاتخذوا له أندية خاصة ، يذهب إليها متفنون أخصاء يطربون الحضور من الرجال والنساء .

ولقد ازدهر الفناء فى العهد الأموى ازدهارا عظيما ، حتى حفلت كتب الأدب والتاريخ بذكر أخبار المفنين كابن سريج وحنين الحيرى ، ومن المفنيات جميلة وعزة الميلاء وقد اتخذت كلتاهما المدينة مقاما لإقامة حفلاتهما الفنائية ،

<sup>. (</sup>١) ابن رشيق : العمدة ح ٢ ص ٢٤١ .

<sup>(</sup>٢) ابن عبد ربه : ٱلفقد الفريد ج ٣ ص ٢٤١

وصارت حبابة ورفيقتها سلامة أشهر المفنيات فى العصر الأموى قاطبة وكان لهما شأن كبير عند الخليفة يزيد بن عبد الملك .

وأصبح الحجاز إبان العصر الأموى هو موطن الفناء ، ومنه انتشر إلى الشام والعراق ، ويرجع السبب فى ازدهار الفناء إلى إقبال خلفاء بنى أمية عليه ، واستحضارهم المفنين من الحجاز لإقامة حفلات الفناء فى دمشق . وقد أثر هذا الغناء فى نفوس فتيان العرب من أهل هذا العصر ، فرقق من طباعهم ولطف من مزاجهم ، ودفع بعضهم إلى اللهو والبعث ، كا شارك الخلفاء الأمويون المتأخرون عامة الناس فى هذا الضرب من اللهو ، حتى لقد ذهب الجاحظ إلى القول بأن بعض خلفاء بنى أمية « لم يكونوا يتحاشون أن يرقصوا ، و يتجردوا » (١) .

### الطعام :

كانت العرب لا تعرف كثرة الألوان في أطعمتهم ، إنماكان طعامهم اللحم يطبخ بالماء والملح (٢) ، وقلما يعرف البدوي رفاهة العيش والناعم من الطعام ، والإبل عندهم أفضل الذبائح ، ولأهل البدو اللباء والسلاء والجراد والكمأة ، والخبز في الرائب والتمر بالزيد ، والخلاصة ، والحيس ، والوطيئة (٢) .

وكان المرب يراعون قواعد الصحة ، فلا يدخلون الطمام على الطمام ، ولا يسرفون في الأكل ، كاكانوا يفسلون أيديهم قبل الطمام و بعده . ولما خالط العرب الأمم الأخرى عقب الفتوح الإسلامية ، تغيرت أطممتهم وتعددت ألوانها ، واستحدثوا فيها طرقا غير طرق الأولى (ن) ، فصاروا يأكلون الأوز والدجاج والفالوذج والخشاف واللوزنيج في العهد الأموى ، كا حليت موائد الخلفاء الأمويين بأطايب الطمام والشراب .

<sup>(</sup>١) الجاحظ : التاج س ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) الابشيهي: المستطرف في كل فن مستظرف ج ١ ص ١٦٢ .

<sup>(</sup>٣) محمد كرد على : الإسلام والحضارة العربية ١ ص < ١٢٨ .

<sup>(</sup>٤) حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي ج ١ س ٤١٧

وروى أن مائد سليمان بن عبد الملك كانت غنية بألوان الطمام ، فنزل عليه مرة أعرابي ، فلما أتى بالفالوذج جعل يسرع فيه ، فقال سليمان : أتدرى ما تأكل يا أعرابي ؟ فقال : بلي يا أمير المؤمنين ! إنى لأجد ريقا هنيا ومزدردا لينا ، وأظنه الصراط المستقيم الذى ذكره الله في كتابه (۱) . وقد اشتهر سليمان بن عبد الملك ، مجبه الطمام و تفننه في اختيار ألوانه حثى قيل إن الطاهى كان إذا أتاه بشواء ، لا يصبر حتى يبرد فيتلقاه بأكامه (۲) .

## أنواع التسلبة :

تعددت ضروب النهو عند العرب في الجاهلية ، وظل بعضها يمارس بعد الإسلام كالصيد وسباق الخيل . أما الصيد فقد ولع به بعض شباب الأشراف في العصر الأموى ، وشاركهم فيه بعض خلفاء بنى أمية ، كيزيد بن معاوية الذى كان من أشد الأمويين كلفا بكلابها ، فكان يقيم على كل كلب من كلاب صيده عبداً يتعهده و يقوم على خدمته ، وكان يلبس كلاب الصيد الأساور من الذهب والجلال المنسوجة منه (7) . وكان الصيد من أحب ألعاب الشباب .

أما السباق ، فكان من الألعاب التي ألفها العرب في الجاهلية وازداد به بعد الإسلام ، حتى قيل إن هشاما بن عبد الملك أقام حلبة سباق اجتمع له فيها من خيله وخيل غيره أربعة آلاف فرس . وظهرت هواية جمع الخيل في العصر الأموى ، ومخاصة بين الخلفاء وأشراف ذلك العهد ، وقد بلغ التنافس أشده بين كبار الأشراف على اقتناء الخيول الجيدة ، ويشهد على ذلك اهتمامهم الزائد وكلفهم الشديد بتربية الخيل والعناية مها .

<sup>(</sup>١) ابن عبد رأبه: العقد الفريد ج ٢ س ١٢٧ .

<sup>(</sup>٢) إِنْ طَبَاطُبًا : الْفَخْرَى ١٠٩ - ١١٠ ، طَبْعَة الْاَسْتَاذَ عَلَى الْجَارِمِ .

<sup>(</sup>٣) ابن طباطباً: نفس المصدر ص ٥٤.

# ثالثا - في العصر العباسي

## ١ - النظام السياسي

تأثر نظام الخلافة بانتقال الحسكم من الأمويين إلى العباسيين. فمن الوجهة النظرية ، أصبح العباسيون يمتقدون أن الخلافة حق شرعى لهم ، ورثوه عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وكان هذا من العوامل التي ساعدت على إطالة عمر دولتهم ، فظلت في الحسكم أكثر من خسمائة سنة . وقد خطب أبو العباس السفاح ، فظلت في الحسكم أكثر من خسمائة سنة . وقد خطب أبو العباس السفاح ، بعد أن أخذت له البيعة في مسجد الخلافة ، خطبة أشار فيها إلى أن الخلافة حق شرعى لأسرته ، كا نوه بفضل آل سيدنا مجد ، وحمل على الأمويين لاغتصابهم الخلافة منهم .

أما من الناحية العملية ، فقد تطور نظام الخلافة بقيام الدولة العباسية ، لأن تلك الدولة قامت على أكتاف الفرس الذين سخطوا على الأمويين لعدم مساواتهم بالعرب في الحقوق السياسية والاجتماعية ، مع منافاة ذلك لمبدأ المساواة الذي أقره الإسلام .

وكان من أثر ميل الخلفاء العباسيين للفرس ، أن أصبح نظام الخلافة بماثلا لل كان عليه في بلاد الفرس أيام آل ساسان . وكما اتخذ أكاسرة الفرس الوزراء والسيافين واحتجبوا عن رعيتهم مبالفة منهم في العظمة والجبروت ، كذلك صار الشأن في الدولة العباسية ، فأصبح الخليفة لا يخاطب الناس إلا من وراء حجاب ، واتخذ وزيرا وسيافا ، وأحاط شخصه بالقداسة والرهبة ، وعاش مليشة الأكاسرة ، وظهرت الأزياء الفارسية ، واحتفل بالأعياد الفارسية .

ولم يقتصر الأمر، على ذلك ، بل اعتقد الخلفاء المباسيون أنهم يحكمون

بتفويض من الله لا من الشعب ، لأن الخلافة العباسية أوجدها الفرس الذين يقولون بنظرية الملكي المقدس ، بمعنى أن كل رجل لا ينتسب إلى البيت المالك ويتولى الملك يعتبر مفتصباً لحق غيره . وتتجلى هذه الظاهرة من العبارة التى قالها أبو جمفر المنصور : « إنما أنا سلطان الله في أرضه » . وهذا يخالف ما كانت عليه الخلافة في عهد الخلفاء الراشدين والأمويين الذين استمدوا سلطانهم من الشعب ، ولا أدل على ذلك من قول أبي بكر عقب توليته الخلافة : « أيها الناس ! إني قد وليت عليكم ولست بخيركم ، فإن أحسنت فأعينوني ، وإن السأت فقوموني ... » ، وقول عر بن عبد العزيز : « لست بخير من أحدكم ، ولكني أثقالكم حملا » . ولذا ظل الخليفة في العصر العباسي مصدر كل قوة ومرجع جميع الأوام، المتعلقة بإدارة الهولة .

كذلك كان الخلفاء العباسيون يرتدون بردة النبي ، عند توليتهم الخلافة وفي الحفلات الدينية ، على اعتبار أنهم ينو بون عنه في حكم المسلمين .

وتلقب الخلفاء العباسيون بلقب ﴿ إمام ﴾ توكيداً للمعنى الدينى فى خلافة العباسيين ، أى أنهم أصبحوا أثمة الناس ، بعد أن كان ذلك اللقب لا يطلق فى عهد الخلفاء الراشدين والأمويين إلا على من يؤم الناس فى الصلاة ، بيما كان الشيعة يطلقونه على أفراد البيت العلوى الذين يعتقدون بأحقيتهم فى الخلافة .

واستبد الخلفاء العباسيون بالسلطة : فتسلطوا على أرواح الرعية ، وتتبعوا العداءهم من الأمويين والعلوبين في قسوة وغلظة ولم يلبثوا أن غدروا بهم بعد أن أمنوهم على أنه مما يخفف من حدة أعمال العنف التي ارتكبوها أنها كانت محصورة في دائرة الملك ، وفيا عدا ذلك كانوا أحسن الناس حكا ، فأدخلوا كثيراً من الإصلاحات في دولتهم ، كما بذلوا كثيراً من الجهد للممل على ترقية شعه معه .

أما فى العصر العباسى الثانى ، فقد أصبحت الخلافة العباسية منحلة ، وأصبح الخلفاء مسلوبى السلطة لازدياد نفوذ الأتراك فى الدولة واستحواذ سلاطين بنى بويه أولا وسلاطين السلاجقة من بعدهم على بغداد . يقول الفخرى : « إن الأتراك كانوا قد استولوا منذ قتل المتوكل على المملكة واستضعفوا الخلفاء ، فكان الخليفة فى أيديهم كالأسير ، إن شاءوا أبقوه و إن شاءوا خلعوه و إن شاءوا قتلوه . أما بنو بويه فلم يقنعوا بأخذ السلطة من الخلفاء العباسيين فحسب، بل شاركوا الخلافة فى امتيازاتها الأخيرة : فى الخطبة والسكة .

على أن ضعف الخلافة العباسية فى عهد بنى بويه ، لا يرجع إلى ضعف الخلفاء أنفسهم فحسب ، بل يرجع كذلك إلى تلقيمهم سلاطين بنى بويه بتلك الألقاب الضحمة التى رفعت شأنهم وقللت من هيبة الخلفاء . مثل : تاج الله وضياء الملك وغياث الأمة وغيرها ، وتلقب محمود الغزنوى بألقاب السلطان وعين الدولة و يمين الملة ، وتلقب السلطان المعظم مالك الأمم ، وعدل عنه ولقب نفسه مالك الدولة والمدل عنه ولقب نفسه مالك الدولة الدولة الدولة الدولة والمدل عنه والقب السلطان المعظم اللك الأمم ، وعدل عنه ولقب نفسه مالك الدولة ا

وظل الخلفاء العباسيون في العصر العباسي يلقبون بلقب أمير المؤمنين ، وكان الخليفة في نظر الناس إذ ذاك « ظل الله الممدود بينه و بين خلقه » . وعلى الرغم من صعف الخلافة ، فقد استمر الخلفاء يولون العهد أبناءهم ، وكانوا يهتمون بأن يتم تولية أبنائهم العهود في احتفال رائع .

ويتضح لنا مدى ما وصلت إليه الخلافة العباسية من ضعف ووهن ، من أن بنى بويه كاموا يودون تحويل الخلافة من العباسيين إلى العلويين ، ولولا خوفهم من ضياع نفوذهم لما تورعوا عن ذلك . كما أن الخليفة المطيع عبر

<sup>(</sup>١) حسن ابراهم حسن : تاريخ الإسلام السياسي جـ٣ ص ٤٢٨ .

عن شعوره بما وصلت إليه الخلافة من ضعف وعما يجيش فى نفسه من ألم ، بهذه العبارة التى خاطب بها بنو بويه : ليس لى منها إلا القوت القاصر عن كفائى ... وأنما لسكم منى هذا الإسم الذى يخطب به على منابركم تسكنون به رعاياكم ، فإن أحببتم أن أعتزل عن هذا المقدار أيضاً تركة كم والأمر كله (۱)

ووصف البيروى موقف الخلفاء العباسيين من بنى بويه فى هذه العبارة: و إن الدولة والملك قد انتقل فى آخر أيام المتقى وأول أيام المستكفى من آل العباس إلى آخر بيه ، والذى بقى فى أيدى اولدلة العباسية إنما هو أمر دينى اعتقادى لا ملك دنيهى ".

# ۲ \_ النظام الإدارى

## الامارة على البلدائد:

لم يكن ولاة العباسيين ، على الأمصار التابعة للدولة ، من الشخصيات البارزة بعكس ولاة الأمويين كزياد بن أبيه والحجاج بن يوسف ، واقتصر عمل الوالى على الصلاة وقيادة الجند ، بعد أن اشتد نفوذ صاحب المال وصاحب البريد والقاضى .

وقد وضع المنصور النظام السياسي الذي سارت عليه الدولة العباسية ، وهو على النحو الذي كان يحكم به آل ساسان قبلهم ، وظل نظام الحسكم في الدولة العباسية استبداديا منذ قيام الدولة إلى عهد الرشيد ، فقد كان الخليفة هو مصدر كل قوة ومرجع كل الأوامر المتعلقة بإدارة الدولة . وأصبح الوزير ساعد الخليفة الأيمن ، ولكن ظهر بتوالى الأيام مدى إرهاق الوزير بهذا المنصب الخطير ،

<sup>(</sup>١) مسكوية : تجارب الأمم به ١ أس ٣٠٨ - ٣٠٨ .

<sup>(</sup>٢) البيرونى :الآثار الباقية عن القرون الخالية ِس ١٣١ -

مما أدى إلى تعيين موظفين يعاونونه في الإشراف على الدواوين المختلفة وإدارة شئونها .

وكان الخليفة يحتار بنفسه ولاة الأقاليم ، ولكن سلطاتهم كانت ضئيلة ، فلم يكن يترك العامل في ولايته إلى زمن طويل ، وإذا ما عزل عن منصبه طلب إليه أن يقدم بياناً مفصلا عن شئون ولايته ، وكان أقل شك في بيانه كافياً لمصادرة أملاكه جيماً . ولم تكن سلطة الوالى في عهد المنصور أكثر من سلطة صورية ، ومع ذلك فقد اكتهب بعض الولاة امتيازات خاصة ، حيث كانوا يقطمون هذه الولايات نظير اعترافهم بالسيادة المخليفة وتقديم بعض المساعدات الملدية (1) . يقول الأستاذ كرد على « لم يبتدع الممتصم ولا ابنه الواتق شيئاً بعديداً في الإدارة لم يعرفه المأمون والرشيد ، بل عاشا وعاشت الخلافة العباسية بعد ذلك بالأساس الذي وضعه المنصور . ولم يكن لها بعد منتصف القرن الثالث المبحري تبلك الروعة التي كانت لها في عهد الخلفاء الأول ، وقل بعد المأمون ، الخلفاء النادرون بذكائهم وتجاربهم ، فأصيبت الخلفة بعد عظائها بفتور وأعالم بقلة الرواء والانساق ، ومن أهم الدواعي إلى هذا الانحطاط فساد الإدارة واضاعة واختلال أحوال القضاء ، فنشأ عن ذلك شراهة نفوس العال والوزراء وإضاعة الحقوق » (٢)

وكان على رأس كل مصلحة فى الولايات الكبيرة ، عامل مهمته موافاة الخليفة نجميع الشئون الهامة ، بل والإشراف على أعمال الوالى ، كاكان مندوبا أولئه الحكومة المركزية ثقتها . وعلى الرغم من ذلك ، فقد بدأ الولاة يستقلون بولاياتهم الكبيرة ، ويولون من قبلهم الولاة ، حتى أن مقاليد الأمور فى حاضرة الدولة نفسها سرعان ما خرجت من أيدى الخلفاء (٢)

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم وعلى الراهيم .النظم الإسلامية س ٢٠٤ --- ٢٠٧ .

<sup>(</sup>٧) محد كرد على : الإدارة المصرية في عز العرب س ١٦٧٠

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهيم وعلى الراهيم : النظم الإسلامية من ١٥٤٧ -- ٢٥٧ .

ومن وصف ابن الأثير لحالة الدولة العباسية في عهد الراضى ( ٣٣٩ ـ ٣٣٩ ) ، نقف على أسماء الولايات التي كانت تتألف منها هذه الدولة المتداعية واستبداد كثير من الولايات واستقلالها عن الدولة ، فهو يقول : « لم يبق للخليفة غير بغداد وأعمالها ، والحسم في جميعها لابن رائق وليس للخليفة حكم : فكانت البصرة وخوزستان ، وفارس وكرمان ، والرى والجبل وأصبهان ، والموصل وديار بكر ومضر ومصر والشام ، والمغرب و إفريقية ، والأندلس وخراسان وما وراء النهر ، وطبرستان وجرجان والبحرين والميامة » (١) ، وكلها نحت سيطرة ولاة مستقلين .

#### الوزارة :

لم نكن الوزارة (٢) معروفة فى الدول الإسلامية قبل عصر العباسيين . ويذكر صاحب الفخرى عن تاريخ الوزارة أنه « لم تتمهد قواعدها وتتقرر قوانينها إلا فى دولة العباسيين ، فأما قبل ذلك فلم تلك مقننة القواعد ولا مقررة القوانين ، بلكان لسكل واحد من الملوك أتباع وحاشية ، فإذا حدث أن استشار ذوى الحجى والآراء الصائبة ، فسكل منهم يجرى مجرى الوزير ، فلما ملك بنو العباس تقررت قوانين الوزارة ، وسمى الوزير وزيراً وكان قبل ذلك يسمى كاتباً أو مشيراً » (٣).

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير ج ٨ س ١١٢ ــ ١١٣ .

<sup>(</sup>٢) كانت « الوزارة » موجودة قبل الإسلام بزمن طويل ، عرفها المصريون القدماء وبنو لسرائيل والفرس وغيرهم . وكان الأعوان المقربون للرسول عليه السلام وللخلفاء الراشدين والأمويين يعملون عمل الوزير ، ولكن لم يطلق عليهم هذا الاسم . والوزر هو الثقل : لأن الوزير يحمل أعباء الحكومة . أو من الوزر وهو الملجأ والمعتصم يمنى أنه يلجأ إليه وبرجم لمل رأيه وتدبيره .

<sup>(</sup>٣) ابن طباطباً : الفخرى س ١٣٦ ـ ١٣٧ .

وكان أول وزير فى العصر العباسى هو أبو سلمة الخلال الذي كان يلقب بوزير آل محمد ثم اغتيل على يد السفاح ، واستوزر بعده أبا الجهم ثانى وزراء الدولة العباسية ، ثم استوزر السفاح خالد بن برمك جد البرامكة الذين نبغوا فى ذلك الوقت وعظم شأنهم إلى أن انقضت سطوتهم فى أيام الرشيد .

وإذا ما رشح شخص للوزارة ، أرسل إليه الخليفة اثنين من الأمراء يحملان كتاب الخليفة إليه ، فيسير إلى دار الخلافة ثم يمثل بين يدى الخليفة ثم ينصرف إلى حجرة أخرى ليرتدى لباس التشريف ، ثم يمثل به أمام الخليفة فيقبل يده وينصرف ، فإذا بلغ الباب ألنى حصانا مزينا فى انتظاره فيمتطيه ويذهب به إلى دار الوزارة وقد سبقه كبار الموظفين والقواد ورجال البلاط وحجاب القصر والموالى ، فإذا وصل ترجل وسط مظاهر الاحتفال ثم يقرأ سجل تعيينه .

وكانت حكومة الخليفة تمرف باسم « ديوان المزيز » ، وكان الوزير أو بمبارة أدق رئيس الوزراء يشرف على هذا الديوان ، ويلقب بلقب وزير ديوان العزيز. وكان رؤساء الدواوين المختلفة يلقبون أحياناً بالوزير ولسكنهم كانوا على الدوام تابعين لهذا الوزير الذي كان على رأس الحسكومة .

وانقسمت الوزارة في عهد العباسيين إلى قسمين :

ا ـ وزارة التنفيذ : وهى التى تكون فيها مهمة الوزير تنفيذ أوامر الخليفة وعدم التصرف فى شئون الدولة من تلقاء نفسه ، بلكان يمرض أمور الدولة على الخليفة ويتلقى أوامره فيها ، ولم يكن الوزير إلا سيطاً بين الخليفة ورعيته (1).

<sup>(</sup>١) ابن طباطيا . الفخرى في الآداب السلطانية س ١٠١

٢ ـ وزارة التفويض: وهي أن يعهد الخليفة بالوزارة إلى رجل ، يفوض إليه النظر في أمور الدولة والتصرف في شئونها دون الرجوع إليه ، ولم يبق للخليفة بعد ذلك إلا ولاية العهد وسلطة عزل من توليهم الوزير.

وكان الوزير في الدولة العباسية واسطة بين الخليفة والرعية ، وعليه تنفيذ رغبات الخليفة وأوامره وإسداد النصح إذا ما استأنس برأيه في أمر من أمور الدولة ، والمحافظة على سممة الخليفة عند رعيته . ومن هنا نقف على مبلغ ضعف الوزير أيام الخلفاء العباسيين في العصر العباسي الأول ، كما نقف على خطورة مركز الوزراء إذ كانوا معرضين القتل إذا ما تغير عليهم الخليفة ، على رغم ما كان يظهر به الوزير في هيون الناس من هيبة ونبل .

وكان الوزراء في المصر العباسي الأول ، يخافون على أنفسهم من بطش الحلفاء بهم ، فكان كل منهم يتجنب أن يسمى وزيراً بعد أن من أبو الجهم وزير السفاح على يد المنصور ، لأن المنصور كان يحقد عليه ، فلما أحس أبو الجهم بالسم، قام لينصرف، فقال له المنصور : إلى أين ؟ قال : إلى حيث بعثت يأمير المؤمنين . واستوزر المنصور بعد خالد البرمكي ، أبا أيوب المورياني وكان من أهل موريان (١) اشتراه المنصور صبيا قبل أن يلى الخلافة فثقفه وعلمه ، واتفق أن أرسله مرة إلى أحيه السفاح ومعه هدية له ، فلما رآه أعجب بهيئته وفصاحته ، فأبقاه عنده وأعتقه وجمله من أخص رجاله المقربين إليه وأدر إليه عطاءه وصلاته ، وظل على ذلك وجمله من أخص رجاله المقربين إليه وأدر إليه عطاءه وصلاته ، وظل على ذلك حتى ولى المنصور الجلافة ، فقلده الوزارة وكان مصيره القتل . ويمد قبل هذا الوزير استوزر المنصور ، الربيع بن يونس ، وكان نبيلا حازما عاقلا ، فطنا خبيرا بالأمور الحسابية ، ملما بشتون الدولة ، عبا لفعل الحير ، عارفا بآداب الماوك . رأى المنصور يوما في بستانه شجيرة من شجر يسمى الخلاف ، فلم يدر ما هي ، فقال : ياربيع الماهذه الشجرة ؟ فقال الربيع : إجاع ووفاق ، وكره أن يقال خلاف » ولم يزل ما هذه الشجرة ؟ فقال الربيع : إجاع ووفاق ، وكره أن يقال خلاف » ولم يزل

<sup>(</sup>١) قربة من نواحی بخوزستان .

الربيع متقلداً منصب الوزارة إلى أن مات المنصور ، فقام الربيع بأخذ البيعة المهدى بن المنصور ، وظل على ذلك إلى أن قتله الهادى فى خلافته . وبلغ نفوذ الوزير منتهاه فى عهد هارون الرشيد حين قال لوزيره يحيى بن خاله البرمكى : وقلدتك أمر الرعية وأخرجته من عنقى إليك ، فاحكم فى ذلك بما ترى من الصواب » . وفى عهد ابنه جعفر بن خالد بن برمك ، قبص البرامكة على أزمة الحسكم وصار بيدهم الدخل والخرج ، واشتد نفوذ البرامكة حتى انصرف الناس إليهم ونظموا القصائد الرائعة فى مدحهم والتغنى بكرمهم وجودهم الذى أصبح مضرب الأمثال ، وكان كل ذلك مدعاة لنكتهم المعروفة .

على أن ضعف الخلافة في العصر العباسي الثاني ، أدى إلى ازدياد نفوذ الوزراء واشتداد المنافسة على الوزارة ، ومن ثم تفشى الدس وانتشرت الرشوة ابتغاء الوصول إلى كرسي الوزارة . واشتهر من وزراء العصر العباسي في عهد المعتمد ( ۲۵۲ – ۲۷۹ هـ ) عبد الله بن يحيى بن خاقان ، وعبيد الله بن سليمان بن وهب ، والقاسم بن عبيد الله . وظهر من الوزراء في عهد المقتدر ( ٣٩٠ – ٣٧٠ ) أبو الحسن على بن محمد بن الفرات سنة ٢٩٦ ه ، وكان لبني الفرات ما كان للبرامكة وبني وهب من الشهرة في العصر العبالِي ، وفيهم يقول صاحب الفخرى : « وبنو الفرات من أجل الناس فضلا وكرمًا ونبلا ووفاء ومروءة » (١) . ومن أشهر وزراء المقتدر: الوزير المصلح على بن عيسى ، وكان من كبار الكتاب. اشتهر بالورع والزهد ، وفيه يقول الصولى : ﴿ مَا أَلَّهُمْ أَنَّهُ وَزُرُ لَبْنِي الْعَبَاسُ وَزَيْرُ يشبه على بن عيسي في زهده وعفته وحفظه للقرآن وعلمه بممانيه وكتابته وحسابته وصدقاته ومبراته ﴾ : وخلفه في الوزارة حالمد بن العباس ، وكان كريما موفقًا في استخراج الأموال واضطربت أمور الدولة العباسية في عهد المقتدر ؟ بسبب هذه السياسة التي اتبعها في تعيين وزرائه لوعزلم ، حتى تقلد الوزارة

<sup>(</sup>۱) الفخرى س ۳۳۱ ، ۳۳۳ .

<sup>(</sup>م ٣٦ \_ التاريخ الإسلامي العام)

فى عهده نحو اثنى عشر وزيراً ، عزل بعضهم مراراً ، كما أنه اعتمد على وزراء ضعاف كأبى على محمد بن مقلة الذى تدخل فى أعمال الدواوين تدخلا شائنا ابتغاء زيادة ثر وته . وعجز الوزراء فى عهد الراضى ( ٣٢٢ – ٣٢٩ هـ )عن إدارة الدولة بسبب ازدياد نفوذ القواد، واضطر هذا الخليفة إلى تقليد بن رائق شئون الدولة كافة وتلقيبه « أمير الأمراء » ، ولم يبق للوزراء شىء من النفوذ ، واقتصرت أعمالهم على الحضور إلى دار الخلافة فى أيام المواكب مرتدين السواد ، متقلدين السيوف والمناطق وغيرها من شعار الوزارة ، وأصبح تعيين الوزراء وعزلهم بيد أمير الأمراء .

ولما استولى بنو بو يه على بغداد سنة ٣٣٤ هـ ، قضوا على نفوذ الخلفاء ، وزال نفوذ الوزراء ، لأن بنى بو يه حلوا محلهم . ويقول صاحب الفخرى : « اضطربت أحوال الخلافة ، ولم يبق لها رونق ولا وزارة ، وصارت الوزارة من جهتهم والأعمال إليهم » (١) . واتخذ بنو بو يه لأنفسهم وزراء استعانوا بهم في إدارة شئون الدولة ، ومن أشهر وزراء بغداد في عهد سيطرة بنى بو يه أبو الفضل بن العميد والصاحب إسماعيل بن عباد .

#### الرواوين:

كانت أهم دواوين الحكومة العباسية هي : ديوان الدية ، وديوان الجند ، وديوان البيد ، وديوان البيد ، وديوان البيد ، وديوان البيد ، وديوان النظر في المظالم ، وديوان الأحداث والشرطة ، وديوان العطاء ، وديوان المنح أو المقاضاة ، وديوان الأكرية للإشراف على القنوات والترع والجسور وشئون الرى ، وديوان الخراج ومهمته جمع ضرائب بلاد العراق وتقديم حساب للضرائب في الأقاليم الأخرى وجمع الضرائب النوعية المسهاة بالمعادن ، وديوان

<sup>(</sup>۱) الفخرى س ۲۳۵.

الرسائل ومهمته إذاعة المراسيم والبراءات وتحرير الرسائل السياسية وختمها بخاتم الخلافة ، وديوان الأزمة والزمام ويشبه ديوان الحاسبة البوم وأوجده الخليفة المهدى ويقصد به أن الدواوين تجمسم لرجل يصبطها بزمام يكون له على كل ديوان .

واستمر نظام الدواوين في المصر المباسى قائما على هذا النحو ، إلى أن ولى الخلافة المعتضد ( ٢٧٩ه ) ، فضم كل دواوين الدولة بمضها إلى بمض ، وكون منها ديوانا واحد وأطلق عليه « ديوان الدار » أو « الدار السكبير » . و بلغ نظام الدواوين في عهده حد السكال ، ويقوم هلال الصابى ، : « وسمعت مشايخ السكتاب يقولون إنه لم يجتمع في زمن من الأزمنة خليفة ووزير وصاحب ديوان وأمير جيش مثل المعتضد بالله » (1) . وقسم المعتضد الديوان أقساما ثلاثة : ديوان المشرق ، وديوان المغرب ، وديوان السواد ( يهنى العراق ) ويتولى الوزير ولايته بنفسه . وفي القرن الرابع الهجرى ، كانت إدارة الدولة تنفسم إلى ما يشبه وزارتين : إحداها للداخلية وهي ديوان الأصول ، والأخرى للمالية وهي ديوان الأزمة . وكان كل ديوان كبير ينقسم أقساما كثيرة ، تسمى دواوين أيضا ، الأزمة . وكان كل ديوان كبير ينقسم أقساما كثيرة ، تسمى دواوين أيضا ، لأنه كان لكل ناحية ديوانها . ولم تصل الإدارة في الدولة العباسية إلى تعبين الحدود الفاصلة بين الدواوين بدقة ، وكان أصحاب هذه الدواوين على ثلاث طبقات : الطبقة الأولى ، والطبقة الثانية ، والطبقة الثالثة (٢) .

## السكتابة :

كان مركز السكاتب لا يقل عن مركز الوزير، فقد كان يرأس ديوان الرسائل الذي يعد من أهم وأخطر دواوين الدولة العباسية. ومهمة صاحبه:

<sup>(</sup>١) تحفة الأمراء في تاريخ الوزراء ص ١٨٩

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٣ س ٥٦ .

إذاعة المراسيم والبراءات، وتحرير الرسائل السياسية وختمها بخاتم الخلافة بعد اعتمادها من الخليفة، ومراجعة الرسائل السياسية ووضعها في الصيغة النهائية وختمها بخاتمه. كذلك كان يتولى مكاتبة الأمراء والملوك عن الخليفة، وكان الوزير يتولى ذلك أحيانا، وكثيرا ما كان يتولى الخليفة ذلك بنفسه، فقد أثر عن المنصور العباسي أنه لما جاءه كتاب محمد بن عبد الله بن الجسن العلوى مكاتبه أن يجيبه، فقال المنصور: لا بل أنا أجيبه، إذا تقارعنا على الأحساب فدعني وإياه . كما كان الكاتب يجلس مع الخليفة في مجلس القضاء، للنظر في المظالم وختم الأحكام مخاتم الخليفة ويتسلم الشاكي أو المدعى صورة من الحكم وتحفظ الصورة الأصلية في دار السجلات.

وكان الخلفاء يختارون كتابهم من رجال الأدب ومن أعرق الأسر، ممن عرفوا بسعة العلم ورصانة الأسلوب، لحرصهم على أن تدون الرسائل بأسلوب شائق بليغ. واشتهر من الكتاب في العصر العباسي الأول: يحيى بن خالد البرمكي والفضل بن الربيع في عهد هارون الرشيد، والفضل والحسن ابنا سهل وأحمد بن يونس في عهد المأمون، والحسن بن وهب وأحمد بن المدبر في عهد المعتصم والوائق (1). وفي العصر العباسي الثاني، اشتهر محمد بن عبد الملك الزيات وكان يلي ديوان الرسائل في عهد الوائق وهو الذي كتب البيعة بولاية المتوكل العهد.

وكثيرا ما كانت الكتابة سبيلا إلى الوزارة : واتخذ بمض الحلفاء من الكتاب مقصورا الكتاب قوادا يمتمدون عليهم فى الغزوات . ولم يكن اتخاذ الكتاب مقصورا على الخلفاء وحدهم ، بل كان الأمراء وسلاطين بويه وعمال الأقاليم يتخدون كتابا يعاونونهم فى الإدارة : فقد كان الكوفى كاتبا لبعجكم الذى تقلد إمرة الأمراء

<sup>. (</sup>١) حسن ابراهيم وعلى ابراهيم : النظم الإسلامية س ٨٠ - ١٨١ .

فى عهد كل من الراضى والمتقى ، وكان أبو جمفر شيرزاد كاتباً لتوزون الذى تقلد وظيفة أمير الأمراء فى عهد المتقى (١) . وكان ملوك الفرس يسمنون كتاب الرسائل : تراجمة الملوك . وكانوا يقولون لهم : لاتحملكم الرغبة فى تخفيف الكلام على حذف معانيه وترك ترتيبه والإبلاغ فيه وتوهين حججه (٢) .

## الحجابة :

اتخذ العباسيون الحجاب ، وصار بين الناس و بين الخليفة داران : دار الخاصة ودار العامة ، يقابل كل طائفة في مكان معين . يقول ابن خلدون : «هذا اللقب كان محصوصا في الدولة العباسية بمن تحجب السلطان عن العامة ، ويغلق بابه دونهم أو يفتحه لهم على قدره في مواقيته ، وكانت هذه منزلة يومئذ عن الخطط مدروسة لها ، إذ الوزير متصرف فيها بما يراه » (٢٠) . ومن أبرز حجاب العصر العباسي الأول : الفصل بن الربيع الذي أوقع بالبرامكة عند الرشيد وكان له أثر في إحداث الخلافة بين الأمين وأخيه المأمون .

وتطور نظام الحجابة في العصر العباسي الثاني ، فاتخذ حجاباً ثالثاً أشد من الأولين . ولم تقتصر مهمة الحاجب في ذلك العصر على حراسة الخليفة ومنع الناس من الاتصال به ، بل تعداه إلى التدخل في أهم شئون الدولة حتى استبد بعضهم بها دون الوزراء . وكان أصحاب الدواوين يرجعون إليهم في المسائل المتعلقة بدواوينهم ولا يفصلون فيها إلا بعد الرجوع إليهم . وكثيراً ماكان الحاجب يصبح هدفاً لدسائس الوزير إذا زاد نفوذه وعظم استبداده بأمور لدولة ، ومن أحسن الأمثلة على ذلك تدبير الوزير أبي على بن مقلة مؤامرة انتهت بالقبض على محد بن ياقوت الحاجب (1) .

<sup>(</sup>١) الدكتور حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٣ ص ٤٤٩ .

<sup>(</sup>۲) الجمشياري . كتاب الوزراء والـكتاب ص ٣ .

<sup>(</sup>۳) مقدمة ابن خلدون ص ۲۰۸ -- ۲۰۹

<sup>(</sup>٤) راجع تفاصيل هذه المؤامرة في ابن مسكويه : كتاب تجارب الأمم ج ١ ص ٣١٨ - ٣١٩ .

البرير :

كان ديوان البريد في مدينة بفداد ، وهو يشبه مصلحة البريد الآن ، وكان مزوداً بمحطات على طول الطريق . وقد ظل الحمام الزاجل يستخدم في نقل الرسائل حتى ولى الخلافة المعتصم . وكان البريد خاصاً بأعمال الدولة وليس لنقل رسائل الجمهور ، ومن ثم كانت مصلحة البريد من مصالح الدولة الخاصة .

وكانت مهمة صاحب البريد أول الأمر هي توصيل الأخبار إلى الخليفة من عاله في الأقاليم، ثم توسعوا فيه حتى جعلوا صاحبه عيناً للخليفة ينقل أوامره إلى ولانه ، كما ينقل أخبار ولاته إليه. واستخدم المنصور ولاة البريد عيونا له وعونا في الإشراف على أمور دولته ، ووقف بواسطتهم على أعمال الولاة وعلى مايصدره القضاة من الأحكام وعلى مايرد لبيت المال من الأموال ، كما كانوا يوافونه بأسعار الحاجيات من قمح وحبوب وأدم ومأ كولات . وكان حماله يوافونه بذلك مرتين في كل يوم ، فإذا صلى المفرب وافوه بماحدث طول النهار و إذا صلى الصبح كتبوا إليه بما جرى في الليل من الأمور ، وبهذا كان يقف على كل ما يحدث في الولايات الإسلامية . وكان بذلك شديد الاتصال بولاته ، فيقف القاضى عند حده إذا ظلم ، و يرجع السعر إلى حالته إذا غلا و إن رأى فيقف القاضى عند حده إذا ظلم ، و يرجع السعر إلى حالته إذا غلا و إن رأى تقصيراً من أحد ولاته و مخه ولامه وعزله عن عمله .

وفى العصر العباسى الثانى ، اهتم الخليفة بشئون البريد ، فكان الخلفاء العباسيون يكتبون لصاحب البريد عهداً عند توليته ، ويرسمون له فيه الطريقة التى يجب أن يسير عليها . فقد ذكر قدامة بن جمفر أنه يجب على صاحب البريد « أن يمرف حال عمال الخراج والضياع فيا جرى عليه أمرهم ، ويتتبع ذلك شافياً ، ويستشفه استشفافاً بليفا<sup>(۱)</sup> وينهيه على حقه وصدقه . . . وأن يعرف

<sup>(</sup>١) أي يبدل أقصى الجهد ، للوقوف على حقيقة أمره .

حال همارة البلاد وما هي عليه من الكال والاختلال . وما يجرى في أمور الرعية فيا يعاملون به من الإنصاف والجور والرفق والعسف ، فيكتب به مشروحاً ... وأن يعرف ما عليه الحكام في حكمهم وسيرهم وسائر مذاهبهم وطرائقهم . . . وأن يعرف حال دار الضرب وما يضرب فيها من العين والورق ، ويكتب بذلك على حقه وصدقه » (1) . ولم يقتصر عمل صاحب البريد على ذلك ، بل كثيرك ما كان ينقل أيضاً إلى الخليفة الأخبار الطريقة .

ولما استبد بنو بو يه بالسلطة ، اهتموا بشتون البريد اهتماماً بالفاً ، حتى أنه لم يعد يخنى عليهم شيء من أمور الدولة ه فلم يخف عندهم أخبار الأقاصي والأداني ، وحال الطائع والعاصي (٢) . و بلغ نظام البريد في عهد بني بو يه مبلغاً عظياً من الدقة والسرعة . وكانت الدولة توقع أشد العقو بة بكل من يتواني في أداء واجبه من موظني البريد . كما كانت المراسلات البريدية تفض في حضرة السلطان ، فيأخذ منها الرسائل الهامة ، و يرسل سائر الرسائل إلى ديوان البريد ، فتوزع على أربابها . وكان لبني بو يه أثر في ترقية البريد ، وأدخل معز الدولة نظام السعاة وكان يقال لهم الفيوج ، واعتمد الخلفاء العباسيون في العصر الثاني كذلك على حمام الزاجل في نقل الرسائل .

# ٣ \_ النظام القضائي

فى العصر العباسى، ضعفت روح الاجتهاد فى الأحكام لظهور المذاهب الأربعة ، وأصبح القاضى إذ ذاك مازما بأن يصدر أحكامه وفق أحد هذه المذاهب: ففى العراق كان القاضى يحكم وفق مذهب أبى حنيفة . وفى الشام والمغرب وفق مذهب

 <sup>(</sup>١) آدم ميتر: الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجرى ، ترجمة أبي ريدة ج ١
 ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) البنداري : تاريخ دولة آل سلجوق ص ٦٢ .

مالات ، وفي مصر وفق المذهب الشافعي . وإذا تقدم متخاصمان على غير المذهب الشائع في بلد من البلاد ، أناب القاضي عنه قاضيا يدين بمقائد مذهب المتخاصمين . وتأثر القضاء كذلك بالسياسة ، لرغبة الخلفاء العباسيين في إكساب أعمالم صبغة شرعية ، حتى امتنع كثير من الفقهاء عن تولى القضاء خشية حملهم على الإفتاء حبا يخالف الشريعة الإسلامية ، ولهذا السبب اعتذر أبو حنيفة النمان عن تولى منصب القضاء في ههد أبي جعفر المنصور (١) . ورغم هذا ، نقض الخلفاء العباسيون العهد مع بعض القواد والعلويين بعد أن أعطوهم الأمان ، وذلك عن طريق فتاوى القضاة : فقد تسلم ابن هبيرة من أبي جعفر المنصور كتاباً يحمل إمضاء الخليفة السفاح يعطيه فيه الأمان ولكن لم تمض أيام حتى قتل ابن هبيرة ، وغدر المنصور بعمه عبد الله بن على وأبي مسلم الخراساني ، وكتب الرشيد بخطه أمانا ليحي بن عبد الله أخى محمد النفس الزكية وكان قد ثار في بلاد الديلم ولكنه لم يلبث أن حبس ونقض الأمان .

وكان « قاضى القضاة » فى العصر العباسى يقيم فى بغداد ، وأول من لقب بهذا اللقب هو أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم صاحب كتاب الخراج وذلك فى عهد هارون الرشيد . وأصبح فى كل ولاية قضاة ينو بون عنه ، فصار يولى أربعة قضاة يمثلون المذاهب الأربعة ، ينظر كل منهم فى النزاع الذى يقوم بين من يدينون بعقائد مذهبه . وصار اختصاص القاضى : النظر فى الخصومات المدنية والجنائية ، والفصل فى الدعاوى والأوقاف ، وتنصيب الأوصياء ، وقد تضاف إليه الشرطة والمظالم والحسبة ودار الضرب وبيت المال (٢٠) .

وكانُ القاضَى في مصر في عهد الدولة العباسية يتقاضى ٣٠ ديناراً ، وتقاضى

<sup>(</sup>١)جرَجَى زيدان : التمدن الإسلامي ج ٢ س ١٨٥ --- ١٨٦ .

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهيم وعلى ابراهيم : النظم الإسلامية س ٣٣٦ .

القاضى ابن لهيمة مثل هذه الراتب ، وفى زمن المأمون كان عيسى بن المنكدر قاضى مصر يتقاضى ٢٧٠ دينارا فى الشهر .

و بعد أن كان الالتزام مقصورا على الخراج ، بمهنى أن تعهد الدولة بالخراج إلى أشخاص يجبونه على أن يؤدوا لبيت المال مبلغاً معيناً ، تعدى هذا النظام إلى القضاء على أن يؤدى لبيت المال أيضاً مبلغاً مقابل ما يجبيه من رسوم القضايا وقد التزم عبد الله بن الحسن بن أبى الشوارب لمهرز الدولة بن بويه على ٥٠٠٠ درهم فى السنة عن قضاء بفداد ، ولكن الخليفة المطيع لم يوافق على تقليد هذا القاضى ، وفيه يقول ابن الأثير : « وهو أول من ضمن يوافق على تقليد هذا القاضى ، وفيه يقول ابن الأثير : « وهو أول من ضمن القضاء ، وكان ذلك أيام معز الدولة ، ولم يسمع بذلك قبله ، فلم يأذن له الخليفة المطيع بالله بالدخول عليه ، وأمر بأن لا يحضر الموك لما ارتكبه من ضمان القضاء .

على أن كثيراً من القضاة نزهوا أنفسهم عن هذه العيوب ، حتى أنهم كانوا يقبلون هذا المنصب بعد تردد وبعد أن يشترطوا شروطاً تكفل استقلالهم ، وتحفظ لهم هيبتهم وكرامتهم (٢٦٠ - ٣٦٠ ه ) » قلد القضاء أبا الحسن محمد بن شيبان الهاشمي بعد تمنع ، وشروط لنفسه شروطا منها : ألا يرتزق على القضاء ، ولا يشفع إليه فيا يخالف الشرع ، وقرر لكاتبه في كل شهر ثلثما ثة درهم ، ولحاجبه ما ثة وخسين ، وللمارض على بابه ما ثة ، ولحازن ديوان الحسكم والأعوان ستما ثة » .

وكتب الخليفة لابن شيبان عهداً بتوليه القضاء، بين فيه الأقطار التي سمح له ببسط نفوذه القضائى عليها ، فهو يقول : « هذا ما عهد به المطيع لله أمير المؤمنين إلى عمد بن صالح الهاشمي ، حين دعاه إلى ما يتولاه من القضاء ، بين أهل

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج ٨س ١٩٣ .

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٣ س ٤٩٤ .

مدينة المنصور والمدينة الشرقية من الجانب الشرق والجانب الغربي ، والكوفة وواسط ، وطريق الفرات ودجلة ، وطريق خراسان وحلوان ، وديار مضر وديار يكر ، والموصل والحرمين والعين ودمشق وحمص ، وجند قنسرين والعواصم ، ومصر والإسكندرية ، وجند فلسطين والأردن .

ولا يكتنى المطيع فى عهده للقاضى بذكر ذلك ، بل وضح الاختصاصات التى شمح له بمباشرتها ، فهو ينص على أنه يتولى : « قضاء القضاة ، وتصفح أعمال الحكام ، والاستشراف على ما يجرى عليه أمر الأحكام من سائر النواحى والأمصار » .

زاد الخليفة على ذلك ، أن رسم للقاضى الحدود التى يتوخاها عند إصدار أحكامه ، وهى على ما ورد في هذا العهد : «كتاب الله صلى الله عليه وسلم منارا يقصده ومثالا يتبعه ، وأن الإجماع ، وأن يقتدى بالأئمة الراشدين ، وأن يعمل اجتهاده فيا لا يوجد فيه كتاب ولا سنة ولا إجماع » . ونصحه فى عهده إليه بالمساواة التامة بين الخصوم ، فينص على « أن يسوى بين الخصمين إذا تقدما إليه ، فى لحظه ( نظرته ) ولفظه ، ويوفى كلا منهما عن إنصافه وعدله ، حتى يأمن الضعيف حيفه وبيأس القوى من ميله » (١) .

# ع ــ النظام الحربي

### عناصرالجند:

كان يتألف حيش العباسيين من : الجنود النظامية ، والجنود للتطوعة من البدو وطبقة الزراع وسكان المدن الذين اشتركوا فى الحروب مدفوعين بعوامل مادية أو دينية . و باغ راتب الجندى أيام قوة العباسيين عشرين درها (٢٠) . وكان

<sup>(</sup>١) ورَد هذا العهد كاملا في السيوطي: تاريخ الحلفاء ص ٢٦٧ - ٢٦٨ .

 <sup>(</sup>٣) الدرهم = ٤ قروش تقريبًا .

تفسيم الجند تابعاً لجنسية أفراده: فمنهم الحربية وكانوا من جند العرب وهم الفرسان الذين كانوا يتسلحون بالرماح، والمشاة وكانوا من الفرس ولا سيا الحراسانيين وليس من عجب إذا تغلغل نفوذهم في جسم الدولة التي قامت على أكتافهم.

وبانقضاء العصر العباسي الأول ، دخل في الجيوش العباسية عنصر الأتراك الذي آل إليه النفوذ ، وهو عنصر جديد كرن القسم الرابع من الجيش العباسي . ذلك أنه لما ولى المعتصم الخلافة سنة ٢١٨ ه ، رأى أن دولته لابد أن يقوم محراستها جيش قوى ، فاستكثر من الأتراك لأن أمه كانت تركية وكانوا يجلبون من بلاد ما وراء النهر ، وولاهم حراسة قصره وأسند إليهم أعلى المناصب وقلدهم الولايات الكبيرة وآثرهم على الفرس والعرب في كل شيء . واشتد خطرهم ، فآدوا الأهلين لما كانوا يرتكبونه من الفساد والعنف وعدم الاكترات بالصبيان والضعفاء الذين كانوا يدوسونهم بخيولهم في الأسواق والطرقات مما أثار غضب العامة وحنقهم ، فعمل المهتصم على تلافي هذا الشر وبني مدينة سامرا شرق دجلة واتخذها حاضرة الدولته .

ولقد استفحل خطر هؤلاء الأتراك ، ولـكن قوة شكيمة المعتمم اضطرت هؤلاء الأتراك إلى التزام حدودهم ، فلما ولى الخلافة بعده ابنه الواثق أخذ هؤلاء الأتراك يقدخلون فى أمور الدولة حتى أصبح الخليفة مكتوف الأيدى مسلوب السلطة . ولما ولى المتوكل الخلافة حاول أن يكف يدهم فقتلوه ، وصار ابنه المنتصر الذي اشترك معهم فى قتل أبيه طوع بنانهم ، وأصبحت الدرلة العباسية ميدانا للفوضي والدسائس ، وغدا فى أيدى هؤلاء الأتراك أمر توليدة الخليفة وعزله أو حبسه وقتله ، ومما زاد الحالة سوءا وقوع القنافس والتشاحن بين القواد . وقد أثر اشتراك الجند العربي فى الفتن والثورات التى قامت زمن الخلفاء الراشدين والأمويين والعباسيين وانحيازهم إلى فريق دون آخر فى مجرى الحوادث أيما تأثير . ولم يقتصر الخلفاء العباسيون على استخدام عناصر العرب والفرس ولم يقتصر الخلفاء العباسيون على استخدام عناصر العرب والفرس

والأتراك في جيوشهم: فإن الخليفة الممتز ( ٢٥٢ — ٢٥٥ هـ) اصطنع المناربة والفراعنة دون الأتراك ، واستمان الخليفة الراضي ( ٣٢٧ — ٣٢٩ ) مالقرامطة وأدخلهم في صفوف جيشه. ولما استبد بنو بويه بالنفوذ في الدولة العباسية منذ سنة ٣٣٤ ه ، تألف الجيش من الديلم والأتراك والعرب والأكراد والفراعنة والمفاربة وغيرهم من المرتزقة .

### أشهر الفواد :

وكان من أكبر القواد المعروفين في أول عهد الدولة العباسية: أبو مسلم الخراساني وكان تحت إمرته جند المشرق الخراسانية، وعبد الله بن على العباسي وكان على جند المغرب وأكثرها عربي من بلاد الجزيرة والشام. فلما خرج عبد الله بن على على المنصور وانتصر عليه أبو مسلم الخراساني بجنده ،كان هذا الانتصار انتصاراً للفرس على العرب ، ومن ثم رجحت كفة الخراسانيين في الجيش.

بيد أن المنصور خشى شر أبى مسلم وشر جنده فقفى عليه ، ورأى عدم الاعتماد على الخراسانيين لأن العصبية كانت لا تزال فى قوتها . فاصطنع كثيرين من العرب وسلمهم قيادة جنده ، كما استعان ببعض أهل بيته ومن أعظمهم عيسى ابن موسى الذى انتصر على محمد بن عبد الله بن الحسن بن الحسن العلوى الملقب النفس الزكية وأخيه إبراهيم .

وقد ظهر من قواد العرب معن بن زائدة الشيبانى ، وكان من قواد الأمويين ، واستغل تحت إمرة يزيد بن همر بن هبيرة أمير العراق وحارب معه فى واسط ، ولما سلم ابن هبيرة اختنى معن حتى كان يوم الهاشمية الذى تار فيه الراوندية على المنصور ، فظهر معن وقاتل عن الخليفة وهو ملثم ، وأوقع برجال هذه الطائفه ، شم كشف للخليفة عن نفسه ، فأمنه ووصله بعشرة آلاف درهم وسماه «أسد الرجال وولاه بلاد الممن ثم سجستان ، فبتى فيها حتى قتله الخوارج سنة ١٥١ هـ .

ومن أعظم قواد المنصور عمرو بن العلاء، وقد وجهه المنصور سنة ١٤١ ه لإخضاع أهل طبرستان وكانوا قد خرجوا عليه فنازلهم ابن العلاء طويلا وفتح بلادهم من جديد ، ولم يزل ممتماً بعطف المنصور وابنه المهدى حتى مات فى خلافة المهدى .

## تنظيم الجيش :

كان الخليفة العبامي يرغب دواما أن يعرض جنده وهو جالس على عرشه لابساً خوذته ، فكانت تصف الجنود أمامه في ثلاثة أقسام : عرب الشمال ( مصر ) ، وعرب الجنوب ( اليمن ) والخراسانيون (١٠ ولما ولى المتوكل الخلافة ، أمر الجنود بتغيير زبهم القديم وألبسهم أكسية رمادية وأمرهم ألا يجعلوا السيوف على أعناقهم بل يضعونها في مناطق حول وسطهم .

وقد وجد نظام الجاسوسية عند العباسيين ، واستخدموا في ذلك الرجال والنساء الذين كانوا يرحلون إلى البلاد المجاورة ، متنكرين في أزياء التجار والأطباء وغيرهم لجمع الأخبار إلى دولتهم .

ولكى يحمى العرب أنفسهم من غارات الإغريق ، أقاموا الحصون (أو الثنور) على تخوم دولتهم ، وهذا ضرب من الفنون الحربية التي تدل على نشاط العرب وولمهم بالحروب ونبوغهم .

وكانت حدود سورية المقابلة لآسيا الصفرى ، مصدر الخطر بالنسبة إلى العرب ، وكانت هذه الثغور وهى : طرسدوس ، وأدنة ، والمصيصة ، ومرعش ، وملطية ، تقع طورا فى أيدى العرب وطورا فى أيدى الروم . ولما استولى المنصور على هذه الثغور حصنها وأحكم بناءها من جديد ، وأنشأ

<sup>(</sup>١) حسن لمبراهيم وعلى لمبراهيم : النظم الإسلامية س ٣٣٢ — ٣٠٥ .

هارون الرشيد في خلافته ولاية جديدة سميت ولاية الثغور وجعل لها نظاماً عسكريا خاصاً وأقام فيها المعاقل ، كما أمدها بحاميات دائمة ومنح الجند علاوة على أرزاقهم أرضاً قاموا بتعميرها وزراعتها هم وأسراتهم . فازدهرت هذه الثغور على الرغم من الحروب المتواصلة ، وأصبحت أحوالهم في يسر ورخاء إلى أيام الواثق ثم أخذت بعد ذلك في الأفول . وطالمها كان العلماء والشعراء الذين يؤثرون حياة الراحة والدعة يلجأون إلى هذه الثغور للتفرغ للبحث والدرس

وفى عهد الأمويين والعباسيين ، اختلط العرب كثيراً بالفرس وأخذوا عنهم نظام التعبئة أى تقسيم الجيش إلى كتائب : تكون إحداها فى الوسط تحت إمرة القائد العام وتسمى « قلب الجيش » ، وتوضع واحدة على يمينها وتسمى « الميسرة » ، ثم تكون وتسمى « الميسرة » ، ثم تكون أمامها كتيبة تسمى « ساقة الجيش » . ولذلك تركوا نظام الصفوف ، وبعد تقدمهم فى المدنية تفننوا فى طرق تعبئة الجيوش . وكان القواد يحافظون على حسن سلوك الحند ، ويشددون العقاب على كل من يعبث بالنظام أو يتعرض كأهالى البلاد المفتوحة بسوء . وبما ساعد على حسن سلوكهم تحريم الحمر ، كان الجندى لا يمكث أكثر من أربعة أشهر إذا كان بعيداً عن أسرته . كاكان الجند يكبرون ويتلون الآيات القرآنية أثناء سيرهم للغزو والجهاد وفى أثناء الممارك الحربية ، كاكانوا يدقون الطبول ويقرعون الصنوج لبث الحاس فى نفوسهم واتصفوا بالتفاني فى القتال لاعتقادهم بأن من يموت فى سبيل الله يكون مصيره الجنة .

# ه \_ النظام المالي

عنى الخلفاء العباسيون بشئون الزراع والتخفيف عنهم : فألنى الخليفة المنصور الضريبة النقدية التي كانت تفرض على الحنطة والشوفان وأحل محلها ضريبة نوعية فرضت بنسبة خاصة من المحصول مع بقاء الضريبة النقدية على النخيل والفواكه وأشباهما ولكن الخليفة المهدى ما لبث أن حم النظام الذى أدخله المنصور وجمل الضرائب تجيى دواما بالنسبة للمحصول لما رآء من اشتطاط الحياة في جمع الضرائب النقدية ، على أن يقدم زراع الأراضي الممتازة الخصب نصف أراضيهم ، وفي حالة صعوبة ريها يدفعون ثلث غلتها أو ربعها أو خسمها تبعاً لحالة الأرض ، والكن غلة الكروم والبساتين والنخيل تقوم بالمال ويدفع عنهاالنصف أو الثلث . وفي عهد المأمون العباسي خضعت ضريبة الأرض مرة أخرى ، فأصبح يجبى الخمسان بدلا من النصف حتى على أكثر الأرض إنتاجاً . وفي العراق والجزيرة وفارس، حيث كثر عدد كبار الملاك والمزارعين، كانت تدفع ضرائب محددة ، على النحو الذي حددته شروط الصلح التي عقدت وقت فتح هذه الأقطار ولم يكن من الممكن تغيير النظام الذى حددته المعاهدات ، وأصبح هؤلاء الملاك بذلك في مأمن من كل اغتصاب ، وتمتع أهالي شمال فارس وخراسان بنفس هذه الامتيازات. ويسمى نظام دفع الضرائب بنسبة خاصة من المحصول باسم نظام · المقاسمة ، تمييزاً له عن نظام الحاسبة الذي كان متبعاً ويقضى بأن تجبي الضريبة بالنسبة لمساحة الأرض .

وفى عهود اليسر والخصب ، زاد مقدار دخل الدولة العباسية زيادة كبيرة . وكانت نجبى من الضرائب ، حتى بلغت فى أيام هارون الرشيد مايقرب من إثنين وأربعين مليون دينار ، عدا الضريبة العينية التى تؤخذ بما تنتجه الأرض من الحبوب ، وقيل إن الرشيد كان يستلقى على ظهره وينظر إلى السحابة المارة ويقول : اذهبى

وانظرى حيث شئت ، فسيأتنى خراجك . وبلغت نفقة الأمون ستــة آلاف دينار كل يوم أى ١٠٠٠ر٢٥ دينار فى السنة . وفى العمود التى سادها الجدب والعسر ، أعفيت بعض الأراضى من دفع الضرائب ، كا حدث حين تجاوز الخليفة المعتضد عن ربع الضريبة .

وقد ناط هارون الرشيد بالقاضى أبي يوسف صاحب الإمام أبي حنيفة النمان ، أن يضع كتابا يبين فيه الطريقة المثلى لتنظيم جباية الخراج وغيره من الموارد ، فوضعه وسماه « كتاب الخراج » . وفيه تناول الـكلام على موارد بيت المال ، وطرق جبايتها ، والواجبات التي يقوم بها بيت المال ، وقسم موارد الدولة إلى ثلاثة أقسام : خس غنائم الحرب ، والصدقات ، والخراج . ويدخل تحت الخراج ما يسمى وظيفة الأرض الخراجية ، ثم جزية أهل الخمة ، والعشور وقد حدثت في عهد عمر بن الخطاب ولم يرد لها ذكر في القرآن الكريم . وحد أرض الخراج : كل أرض من أراضي الأعاجم فلمر عليها المسلمون عنوة فلم يقسمها الإمام وأبقاها بأيدي أهلها أو صالحهم عليها وصيره ذمة ، ويخرج من ذلك أنواع من الأرض لا يوضع عليها الخراج و إنما تكون أرضا عشرية : وهي كل أرض من أراضي الأعاجم ظهر عليها الأعاجم أسلم عليها أهلها طوعا ، وكذلك كل أرض من أراضي الأعاجم ظهر عليها المسلمون عنوة فقسمها الإمام بين ألفائحين .

وسار خلفاء العباسيين على نظام إقطاع بعض أعيان دولتهم ، قطائع من الأرض يعمرونها و يسكنونها مكافأة لم على ماقدموه من خدمات جليلة ، وسرعان ما عمرت هذه القطائع واتسع نطاقها وازد حمت بالسكان ، وأصبحت كل قطيعة تعرف باسم الرجل أو الطائفة التي تسكنها : ومن بينها قطيعة العباس ابن محمد بن عبد الله بن العباس ، وقطيعة الربيع بن يونس وكان بها تجار خراسان من البزازين ( بائمي الثياب ) ، وقطيعة صالح بن المنصور ، وظهر ذلك

النظام جليا في عهد المنصور العباس ، فكان كبار رجال الدولة يقطعون الولايات على أن يؤدوا قدار الخلافة مبلغاً من المال عدا الهدايا والطرف ، كما كان متبعاً في نظام الإقطاع الذي شمل أوربا في القرنين العاشر والحادي عشر الميلاديين وسار عليه الخلفاء العباسيون من بعد المنصور : فولى الرشيد مصر صلاتها وخراجها لعبد الملك بن صالح ، وولى المأمون هذه البلاد على هذا النحو الإقطاعي لعبد الله بن طاهر بن الحسين ، وحذا المعتصم حذو الرشيد والمأمون في تلك السياسة فولى أشناس التركى مصر ( ٢١٩ — ٢٢٩ هـ) وقلد الواثق ولاية هذه البلاد لإيتاخ (٢٣٠ — ٢٣٥ هـ) ، وساد هذا النظام حين تولى الأتراك حكم الدولة العباسية .

على أن دخل الدولة العباسية قد أخذ ينقص شيئًا فشيئًا ، حتى أصبح في القرن الرابع الهجرى (العاشر الميلادى) أقل من جزء من واحد وعشرين جزءًا بما كانعليه في عهد هارون الرشيد ، وأصبحت الحروب عبثًا تقيلا لا يحتمل مما أنهك قوى الدولة بعد أن بلغ ماحل إلى الرشيد في كل سنة نحوًا من خسمائة ألف درهم من الفضة وعشرة آلاف دينار من الذهب .

وكان المال الذى يأتى من المواد المتقدمة ، ينفق على مصالح الدولة فتدفع منه : أرزاق القضاة والولاة وصاحب بيت المال وغيرهم من الموظفين وتدفع منه أعطيات الجند أى رواتبهم التى يستولون عليها فى أوقات معينة من العام ، كما ينفق منها على كرى الأنهار وإصلاح مجاريها والترع التى تأخذ من الأنهار السكبيرة كدجلة والفرات لتوصيل الماء إلى الأراضى البعيدة ، وحفر الترع للزراعة والنفقة على المسجونين وأسرى المشركين من مأكل ومشرب وملبس ، والمعدات الحربية والعطايا والمنح التى يمنحها الأدباء والعلماء .

وكانت الجزية التي تؤخذ من أهل الذمة من أهم مصادر بيت المال ، (م ٣٧ ــ الناريخ الإسلام العام) وقد قسم أهل الذمة طبقات: طبقة دنيا ويدفع الشخص منها ١٢ درها في السنة ، ووسطى ويدفع ٢٤ درها ، وعليا ويدفع ٤٨ درها « ولا تؤخد الجزية من النساء ، ولا من لم يبلغ الحلم ، ولا من ذى سن عالية ، ولا من ذى عاهة الدية ، ولا من فقير معدم ، ولا من راهب متبتل ، ويعطى لمن دفع الجزية براءة تثبت أداءه لها (۱) . ومن مصادر بيت لمال : مايؤخذ من تركة من يموت دون أن يترك وارثا له حيث يؤول ميرائه إلى بيت المال ، وكان هذا مقصوراً على المسلمين . ولذلك أصدر الخليفة المقتدر ( ٩٠٥ – ٣٢٠ هـ ) في سنة ٣١١ هـ كتاباً يأمر فيه برد من يموت من أهل الذمة دون وارث إلى أهل ملته لا إلى بيت المال ، وأنشىء لمذه التركات في عهد المعتمد ( ٢٥٦ – ٢٧٩ ) ديوان أطلق عليه وديوان المواريث » (٢٠٠ . وكانت مصادرات الأمراء والوزراء وكبار رجال الدولة ، مصدراً من مصادر بيت المال كذلك (٢٠٠ .

## الحياة الاجتاعية

### لموائف السكان :

كان يقيم بين المسلمين ببلاد الدولة العباسية عدد كبير من أهل الذمة . وقد أوجدت الحاجة إلى المعيشة المشتركة وما ينبغى أن يكون فيها من وفاق بين المسلمين واليهود والنصارى ، نوعا من التسامح . وعما يدل على تسامح الخلفاء العباسيين الديني مع غير المسلمين ، أن الحكومة الإسلامية لم تتدخل في الشمائر الحكومة الدينية لأهل الذمة . وكانت الأديرة منتشرة في كل أجزاء بغداد ، يقيم فيهاالنصارى واليهود حيث يمارسون شعائرهم في أمن وطمأنينة . بل أكثر من

<sup>(</sup>١) آدم مَثْرَ : الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري ج ١ ص ٧٤ - ٧٠.

<sup>(</sup>٢) هلال الصابيء : تحفة الأمراء في تاريخ الوزراء س ٢٤٦ - ٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) حسن إبراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٣ س ٤٨١ .

ذلك أن بعض الخلفاء العباسيين كانوا يحضرون مواكب أهل الذمة واشتركوا في إحياء أعيادهم ومواسمهم ، ولم يكن يوجد في المدن الإسلامية أحياء رسمية محصصة النصارى أو اليهود بحيث لا يتعدونها وإن آثر أهل كل دين أن يعيشوا متقاربين ، وقد ألزمهم بعض الخلفاء انخاذ ملابس خاصة يعرفون بها ، كا منعهم البعض الآخر من تعلية بيونهم على أبنية المسلمين ، ولم يتصاهر المسلمون مع غير المسلمين ، ولم يكن يجوز المسيحى أن يتهود ولا اليهودى أن يتهود ولا اليهودى أن يتنصر الدين على الدخول في الإسلام ، ولم يكن النصراني يرث اليهودى ، ولا اليهودى يرث النصراني ، كا لم يكن اليهودى أو النصراني يرث المسلم ، ولا اليهودى يرث النصراني ، كا لم يكن اليهودى أو النصراني يرث المسلم ، ولا المهم يرث غير المسلم يهودياً أونصرانياً (۱) . وقد أصدر الخليفة المسلم ، ولا المواريث أمر فيه بأن ترد تركة من مات من أهل الذمة ولم يخلف وارثاً ، إلى أهل ملته ، على حين أن تركة المسلم ترد إلى بيت المال .

واعتمد الخلفاء العباسيون على الفرس دون العرب ، بما كان من عوامل نقمتهم على العباسيين وثوراتهم عليهم . ولما ولى المعتصم الخلافة ، ظهر العنصر التركى الذى استأثر بالنفوذ دون الفرس والعرب ، على أن بعض الخلفاء العباسيين فى العصر الثانى ، أدركوا خطر الأتراك فاستمانوا بالمغاربة والفراعنة ، وغيرهم من الجنود المرتزقة كالأكراد والقرامطة . ولما انتقلت السلطة فى بغداد إلى بنى بويه ، قامت المنافسة بين الأتراك والديلم الذين كان البويهيون ينتسبون إليهم ، وأصبح الديلم خطراً يهدد كيان الدولة العباسية ، وانقسم المسلمون فى هذا العصر إلى شيع وطوائف : فهناك السنيون وكانوا يكونون المالبية العظمى من السكان ويتمتمون بقسط وافر من الحرية فى عهد نفوذ الغالبية العظمى من السكان ويتمتمون بقسط وافر من الحرية فى عهد نفوذ الأتراك وعهد إمرة الأمراء ، وهناك الشيعيون وقد قاسوا كثيراً من الحن فى هذا العهد حتى استولى بنو بيه على العراق فتمتموا بالطمأنينة فى

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم حسن : تاريخ الاسلام السياسي ج ٢ س ٣٠٦.

ظلهم ، ومن ثم قامت المنازعات بين السنيين والشيعيين .

وكان اتخاذ الرقيق منتشراً في العصر العباسي ، ومن أكبر أسواقه سمر قند ، وكانت بيئة صالحة لتربية الرقيق المجلوب من بلاد ماوراء النهر . ولم ينظر الخلفاء العباسيون إلى الرقيق نظرة امتهان وازدراء ، بدليل أن كثيراً منهم كانت أمهاتهم من الرقيق ، وقد أولع الخلفاء باتخاذ الإماء من غير العرب ، لأنهن كن في الغالب أوفر جمالا ، وجرت العادة على ألا يرى الرجل من يريد التزوج رؤية نامة إلا إذا كانت من الحراثر إلا في حدود ما يسمح به الشرع الإسلامي ، مخلاف الأمة فقد كان يستطيع أن يراها ويعرف طباعها وأخلاقها بحكم مخالطتها قبل أن يقدم على الاقتران بها ، وكثيراً ماكان أبناء الجواري أحب إلى آبائهم من أبناء الحراثر ، ولم يكن ثمة فرق في التوريث بين أبناء الحرائر والإماء ، وكان كثير من الخلفاء العباسيين من أمهات أولاد : فكانت أم المأمون فارسية ، وأم المعتصم تركية ، وشجاع أم المتوكل خوارزمية ، وأم المقتدر رومية وكذا كانت أم الخليفة المستكني ،

#### المرأة :

كان المرأة في عهد الدولة العباسية القدح المهلى في الميادين الاجتماعية والسياسية ، فقد كانت امرأة مثالية ، لها وزنها وقدرها في توجيه المسائل العامة ، ومن أبرز الشخصيات النسائية في بغداد في العصر العباسي : الخيزران وزبيدة والعباسة وقبيحة والسيدة .

تدخل نساء بغداد في شئون الدولة العباسية ، كالخيزران ، التي كانت كثيراً ما تسأل ابنها الهادى ليقضى حاجات المترددين على بيتها من المسلمين .

غيرأن شدة غيرة الهادى على النساء، حملته على أن يضع حداً لتدخلها فى أمور دولته ، فقال لها مهدداً متوعداً حين سألته ذات مرة فى قضاء مسألة لم يجد إلى قضائها سبيلا : « لئن بلغنى أنه وقف ببابك أحد من قوادى أوخاصتى أو من خدى ، لأضر بن عنقه ولأقبض ماله » . ولما أحس الهادى بدنو أجله بعث يطلب أمه الخيزران ، فحضرت إليه وخاطبها بقوله : « أنا هالك فى هذه الليلة ، وفيها يلى أخى هارون ، وقد كنت أمرتك بأشياء ونهيتك عن أخرى مما أوجبته سياسة الملك لاموجبات الشرع من برك ، ولم أكن بك عاقا ، بل كنت لك صائناً و براً واصلا » .

وهذه السيدة زبيدة ، زوجة الخليفة هارون وأم الأمين ، تمتمت بقسط وافر من الحرية وتدخلت فى شئون الدولة ، حتى أن الأمين بن هارون الرشيد ولى الخلافة بتأثير أمه زبيدة ، إذ عدل الرشيد عن عزمه فى تولية ابنه المأمون من بعده باعتباره أكبر أولاده سناً و بايع الأمين .

ولعل من أبرز النساء اللاتى ظهرن فى العصر العباسى وأوسعهن شهرة وأظهرهن شخصية ، العباسة ابنة المهدى وأخت الرشيد ، فقد قيل إن الرشيد كان يعمل بمشورة أخته ، وكانت ذات ثقافة عالية وذكاء نادر ، حلوة الحديث لطيفة المعشر ، وكانت تحضر دائماً مجلس الرشيد (۱) .

وتمثل بوران ابنة الوزير الحسن بن سهل وزوجة المأمون ، حياة الترف والنعيم التي عاشتها بعض نساء بغداد في العصر العباسي ، وكانت من أجمل نساء بغداد وأغرزهن علماً وأوفرهن أدبا ، وبذل الحسن بن سهل في زفاف ابنته للمأمون كثيراً من الأموال .

ومن نساء العصر العباسي الثاني ، من كانت لهن السطوة على أولادهن من الخلفاء ، حتى كن يشرفن على شئون الدولة ويشتركن في تدبير أمور

<sup>(</sup>١) على إبراهيم حسن: نساء لهن في التاريخ الإسلامي نصيب س ٨٦.

الحسكم ، وكان لهن أكبر الأثر في سير الحوادث في بغداد ، ومن أبرزهن : « تُبيحة » أم الخليفة المعتز بن المتوكل ، التي تسببت في قتل الخليفة المعزول المستمين ، وكان قد أخرج إلى بلدة واسط ، وذلك خوفا على حياة ولدها من أن تمتد إليها يد الأعداء إذا ظل المستمين على قيد الحياة .

وقد ظهر تدخل النساء جلياً في شئون الدولة في عهد الخليفة المقتدر ، يقول صاحب الفخرى « واعلم أن دولة المقتدر كانت دولة ذات تخليط كثير ، لصغر سنه ولاستيلاء أمه ونسائه وخدمه عليه ، فكانت دولة تدور أمورها على تدبير النساء والخدم وهو مشغول بلذته »(۱) . فقد أصبح الأمر والنهى بيد أمه «السيدة» ، وبلغ من عظم نفوذها أنها كانت إذا غضبت هي أو قهر مانتها على وزير ، أقيل من منصبه : كاحدث لعلى بن عيسى ، فقد أمرت بالقبض عليه بسبب سوء استقبال حاجبه لقهر مانتها ، وليس هذا كل ما كان للسيدة من نفوذ ، بل أن سلطتها تعدت حدود ذلك فعينت قهر مانتها « ثومال » رئيسة للمظالم .

ولم تعطل مجالس النساء المثقفات إلا في عهد الخليفة المتوكل رغم أن نجم « فضل » الشاعر المشهور قد تألق في عهد هذا الخليفة.

#### الملابسى :

تطور الزى فى الدولة العباسية عما كان عليه الحال قبل قيامها ، وذلك لظهور الأزياء الفارسية فى البلاط العباسى ، وقد قرر أبو جعفر المنصور بأن تلبس بصفة رسمية القبعات السوداء الطويلة المخروطة الشكل ، ويطلق عليها السم القلانس .

وأدخل استمال المسلابس الحسلاة بالذهب ، وغدا خلمها على الناس من

<sup>(</sup>۱) الفخرى ص ۳۳۹

حق الخليفة ، يتبين ذلك من العملة التي ضربت في عهد الخليفة المتوكل ، حيث تظهر صورته مرتديا ملابس فارسية . ولما تولى المستمين الخلافة ( ٢٤٨ - ٢٥٦ه) صفر القلانس ، بعد أن كانت طوالا ، وأدخل لبس الأكام الواسعة التي لم تكن تعرف من قبل ، فجعل عرضها نحوثلاثة أشبار ، وكانت هذه الأكام تقوم مقام الجيوب يحفظ فيها الإنسان كل ما يرغب في حفظه ، فكان الكاتب يحفظ فيها الرقعة لعرضها ، والقاضى يضع فيها الكراسة التي يقرأ منها الخطبة يوم الجمعة .

أما الملابس العادية للطبقة الراقية فى العصر العباسى ، فكانت تشتمل على سروالة فضفاضة وقميص ودراعة وسترة وقفطان وقباء وقلنسوة . وتشتمل ملابس العامة على إزار وقيص وسترة طويلة وحزام وينتعلون الأحذية والنمال .

وكان رجال الدولة يتميزون بملابسهم: فيلبس الكتاب الدرعات وهي ثياب مشقوقة من الصدر، ويرتدى العلماء الطيالسة، أما القواد فيلبسون الأقبية الفارسية القصيرة، وكان من المستحسن لبس الثياب البيضاء، وفي القرن الرابع الهجرى كانوا يرون أنه لا يجوز للرجال لبس الثياب ذات الألوان إلا في بيوتهم، على حين أنهم أجازوا لبسها للنساء.

وقد اتخذت سيدات الطبقة الراقية غطاء للرأس منضداً بالجواهر محلى بسلسلة ذهبية مطعمة بالأحجار الكريمة ، ويعزى ابتكار هذا الفطاء إلى « علية » أخت الرشيد . وكانت نساء الطبقة الوسطى يزين روسهن محلية مسطحة من الذهب ويلففن حولها عصابة منضدة باللؤلؤ والزمرد ، كذلك كن يلبسن الخلاخل في أرجلهن والأساور في معاصمهن وأزنادهن ، ولم يكن يجهلن فن التجميل ، ومن الجلي أنهن أخذته عن الفارسيات . ويعزى إلى السيدة زبيدة اتخاذ المناطق والنعال المرصمة بالجواهر ، وكانت فوق ذلك تسرف في شراء ملابسها وتزيينها ، والنعال المرصمة بالجواهر ، وكانت فوق ذلك تسرف في شراء ملابسها وتزيينها ، فقد اتخذت ثوبا من الوشى الرفيع يزيد ثمنه على خمسين ألف دينار .

#### الطعام والشراب:

بلغ من تفنن العباسيين في الطهى و إسرافهم في الإنفاق عليه ، أن بعضهم كان يشترى مقادير كبيرة من السمك لتقديم ألسنته على المسائدة ، كلون من ألوان الطعام الشهية . فإن ابراهيم بن المهدى لما استضاف الرشيد في الوقة ، قدم له لونا من الطعام ، فاستصغر القطع ، وقال يلم صغر طباخك تقطيع السمك . فرد عليه إبراهيم بقوله : ياأمير المؤمنين ! هذه ألسنة السمك ، وأخبره إبراهيم أنه كلفها أكثر من ألف درهم ، فاستكثر الرشيد هذا المبلغ » .

وبلغت نفقة المأمون فى اليوم على مطابخه مبلغاً كبيراً ، واعتاد أهل بغداد جلب ألوان الطعام كالسمك والحبوب والجبن من فارس وعمان والهند ، ولم يسمح الخلفاء العباسيون بتناول النبيذ على موائدهم ، على الرغم من أنهم كانوا يشر بونه أحيانا (١) .

#### الألعاب:

ذاعت فى العصر العباسى هدة ألعاب ، مثل لعب الشطرنج ، والنرد ، وسباق الخيل ، والصيد ، ومن بين الخلفاء الذين أقبلوا على لعبة الشطرنج ، الخليفة المأمون بعد قدومه من خراسان إلى بغداد والخليفة المعتضد الذى اشتهر فى عهده نوع من الشطرنج يسمى الجوارحية أو اللعب بالجوارح لأن حواس الإنسان تعمل أثناء لعبها ، وانتشرت بين الناس لعبة النرد وكان يلعب بثلاثين حجراً وفصين على رقعة بها إثنا عشر وأربعة وعشرين منزلا.

<sup>(</sup>۱) المقريزي : الحطط ج ۱ من ۱۸۰

أما سباق الخيل ، فكان يعد تسلية الخلفاء والأمراء وكبار رجال الدولة في العصر العباسي ، وقد أباح الخلفاء هذه الرياضة بشرط ألا تلمب طلباً للمال . وكلف بعض الخلفاء بالصيد ، فقد حرص المهدى على القيام برحلات صيد منظمة ، و بين يديه فرسان من الحراس يتقلدون سيوفهم .

ومن الألعاب التي كان يتسلى بها أهل بفداد ، اللعب بالخيال ، فقد كان في بغداد رجل يعرف بابن المفازلي ، يقف على الطريق ويقص على الناس الأخبار والنوادر المضحكة ، ويقلدهم على اختلاف طوائفهم ، وقد سمع الخليفة المتعضد بنوادره ، فأمر بإحضاره بين يديه ، ليقصها عليه ، فأعجب بها وأجزل له العطاء (١) .

## الأعباد والمواسم والمواكب :

احتفل خلفاء بغداد بعيدى الفطر والأضحى احتفالا باهرا ، كما حرصوا منذ بداية القرن الرابع الهجرى على الاحتفال بمولد النبى صلى الله عليه وسلم ، واحتفاوا بيوم النوروز وهو أول أيام السنة عند الفرس وأحد مواسمهم القديمة وكان المسلمون قد أبطلوا الاحتفال بهذا العيد فى بلاد الفرس بعد الفتح الإسلامى ، غير أنه عاد فى الصدر الأول من أيام العباسيين ، وكان الناس يتبادلون فيه الهدايا(٢) .

وكذلك الحال في عيد المهرجان ، وهو أول أيام الشتاء ، فكان الناس يتهادون فيه ، وقد جرت العاده أن يخلغ الخلفاء في هذا العيد ملابس الشتاء على القواد وكبار رجال الدولة . وكان اليوم الخامس من المهرجان من أعظم أيام الفرس و يسمونه رام روز . واهتم الفرس كذلك بعيد الرام ، ويقع في اليوم الحادى والعشرين من المهرجان (٢) .

<sup>(</sup>۱) المسعودي : مروج الذهب ج ٣ س ٥٣٥ .

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٢ ص ٣٣٨ .

Browne: Literary History of Persia, Vol. 1.pp.114,256,475 (v)

و بذلك احتفل العباسيون بأعياد الفرس وخاصة : النوروز والمهرجان والرام ، وأصبحت من أهم الأعياد الرسمية في الدولة العباسية .

وفى أيام الجمع والأعياد فى العصر العباسى ، كان يسير فى مقدمة موكب الخليفة : الناس على اختلاف طبقاتهم حاملين الأعلام ، ثم أمراء البيت العباسى على الخيول المطهمة ، ثم الخليفة لا بسا القباء الأسود وعليه قلنسوة طويلة مزينة بجوهرة ومتمنطقا بمنطقة مرصمة بالجواهر ومتشحا بعباءة سوداء ، وبين يديه كبار جال الدولة (١) . ومن أعظم مواكب العباسيين ، عدا موكب الخليفة ، موكب الحج حيث يجتمع فى بغداد الحجاج من مختلف الأمصار الإسلامية الشرقية .

### مجالس الغناء والموسيقي في بفداد :

بدأت الدولة العباسية على يدى السفاح ثم أبى جعفر المنصور ، والعهد عهد فتن وتنازع وتشيع وتحزب ، فطبع المنصور نفسه على اليقظة والسهر ، ولا شك أن خليفة مثل هذا جبل على الحرص وتذكب أسباب الشك ، يجفو الطرب ويصرف نفسه عن الاشتفال بالملاهى ، حتى لا يجد أعداؤه المتربصون به سبيلا إلى اقتحام ملكه . وكان اتصافه بالبخل واشتهاره به ، من الأسباب التى باعدت بينه و بين شعراء عصره حتى خرج الشعراء فى أيامه من الحضرة إلى غيروجهة » . وذكر صاحب العقد الفريد أن حاجب المنصور قال : إن الشعراء ببابك وهم كثيرون ، طالت أيامهم ونفذت نفقاتهم ، والغناء يطلب البذخ والترف ، فلم يكن فى عهد المنصور قبس من الأمل فى الارتقاء ، وكان المنصور ورعا يعير آل الزبير بحبهم للغناء ، وقد سمع ذات يوم ضرب طنبور فى داره ، فكسره على صاحبه ، ولم يسمح بالفناء إلا بعد إنشائه بغداد التى كانت فيا بعد موثل الفن

<sup>(</sup>١) سيد أمير على مختصر تاريخ العرب ص ٣٨٦ -- ٣٨٧ -

وكعبة الغناء ، بيد أنه يجدر ألا تنسى أن العرب فى خلافة المنصور ، عربوا كتابا لبطليموس فى الألحان الثمانية ،كان له فى الموسيقى إذ ذاك شأن كبير .

ولم تعدم الدولة العباسية فيما بعد خلفاء من أمثال المنصور في إقبالهم على الفناء وزهدهم في سماع الموسيق ، كما فعل المأمون بعد عودته من خراسان ، فقد وجد الفوضى ضاربة أطنابها ، فأمر بمنع الفناء ، ولسكن ذلك كان الى حين ، وريثما صفا له الزمان واتسقت الأمور ، ثم ما لبث أن أغرق في اللهو حتى صار يسمر عنده كل ليلة إسحق الموصلي وإبراهيم بن المهدى ، وكان يقول لهما : بكرا على قد اشتقنا إلى الصبوح (١) ، وتشبه الخليفة المهتدى العباسي بعمر بن عبد العزيز في ورعه وتقواه ، فلما ولى الخلافة سنة ٢٥٥ ها أمر بتحريم الطرب .

على أنه فيا عدا هؤلاء ، ترى الخلفاء العباسيين قد أقبلوا على الفناء ، وشارك الخلفاء في ذلك الأمراء والعامة ، وأخد الخلفاء يغدقون الهبات والهدايا على المفنين ، وساعدهم على ذلك ، تلك الثروة التي حفات بها بغداد . وأكثر من ذلك أن كثيراً من الخلفاء العباسيين اشتغلوا بصناعة الألحان و برزوا فيها وذاعت لهم أنفام رائعة ، ومن أشهرهم المهدى بن المنصور الذى كان قصره مجمع الموسيقيين ، ومنهم الواثق والمنتصر والمعتمد والمتعمد . وكان أول من دونت صنعته في الفناء من أبناء الخلفاء : إبراهيم بن المهدى ، وعبد الله بن موسى الهادى ، وعبد الله بن موسى الهادى ، وعبد الله بن عمد الأمين ، وعيسى بن الرشيد ، وعبد الله بن موسى الهادى ، وعبد الله بن المهرى المنز. وحفات دور البرامكة بالجوارى المفنيات ، ويقال إنهم الذين كانوا يعلمونهن الفناء .

ولم تمكن عناية بعض الخلفاء العباسيين في بغداد برجال الأدب والشعراء،

<sup>(</sup>١) الصبوح : الحمر التي تشرب صباحا ، أما الغبوق فهي. الحمر التي تشرب في المساء .

أقل من عنايتهم برجال الفن الجيل من المطربين والمفنين والموسيقيين، فقد كان كل منهم معطاء للأموال، حتى كان يغدق على هؤلاء جميعا الهبات، مما حببه إليهم، واتصف الخلفاء بحب الفنون والإقبال على تشجيعها والأخذ بناصر أصحابها.

وقد جرت عادة بعض الخلفاء العباسيين على الظهور في مجالس الفناء مثل المهدى والهادى ، ولكن السفاح والمنصور لم يظهرا قط فيها على الرغم من محبتهم الفناء والطرب له . وفاق هارون الرشيد الخلفاء في ولوعه بالفناء والموسيقي و إجزاله العطاء للمفنين والموسيقيين ، وهو أول من جعل المفنين مراتب وطبقات ، كان آخرها طبقة المضحكين وأهل الهزل والفكاهات . ولم يكن بينها رغم ذلك – على حد قول الجاحظ – « خسيس الأصل ولا وضيعه ولاناقص الجوارح ولا فاحش القول ولا مجهول الأبوين ولا ابن صناعة دنيئة » .

على أنه إذا أظهر أحد المفنين براعة فى فنه ، أمر الخليفة بترقيته إلى الرتبة . التى تعلو رتبته . فإن برصوما الزامر أعجب الرشيد ، فأمره صاحب الستارة أن يؤمر على غناء ابن جامع المغنى المشهور ، فرفض ذلك برصوم ، وقال : إن كنت أزمر على الطبقة العالية رفعت إليها ، فإما أن أكون فى الطبقة الثانية وأزمر على الأولى فلا أقدل ، فقال الرشيد لصاحب الستارة : إرفعه إلى الطبقة الأولى (1) .

ولم يجتمع على باب خليفة من المفنين والموسيقيين ، ما اجتمع على باب الرشيد . وعمن نبغ منهم في عهده منصور زلول الذي اشتهر بحسن الضرب على العود . حتى قيل إنه كان إذا جسه لم يملك أحد نفسه حتى يطرب ، وذاعت شهرة المفنى مسكين المدنى الذي فاق في الفناء ابن جامع أشهر معنى عصره ، فقد غنى ابن جامع يوما في مجلس الرشيد فلم يطرب الخليفة ، وإذ

<sup>(</sup>١) ألجاحظ : كتاب التاج من ٣٨

ذاك قال صاحب الستارة لمسكين : بأمر أمير المؤمنين إن كنت تحسن هذا الصوت أن تغنى ، فاندفع فى الغناء وأعجب به الرشيد وطلب إليه أن يعيد على مسامعه ما غناه فأعاده بقوة ونشاط ، فقال له الخليفة : أحسنت وأجملت .

وحظى إبراهيم الموصلي وابنه إسحق برضاء الخلفاء العباسيين ، وكانا من رجال الأدب ، ولكن الغناء قد غلب عليهما بما وضعاه من الألحان ، وقد أبدع إبراهيم في تنسيقها ، حتى توهم أن الأرواح هي التي تعلمه الصوت (١٠) . ولم يقتصر مجلس الغناء على الخلفاء وحدهم بل جاراهم في ذلك المغبار الأمراء والوزراء وسائر رجالات الدولة ، وكان المغنون يلبسون «الثياب المطبوعة ، وكانوا إذا جلسوا في تلك المجالس لبسوا الثياب الحر والصفر والخضر ، ثم جلسوا بشر بون ودارت الكاسات » ، ولم تخل تلك المجالس من النوادر والطوائف التي تملؤها بهجة وسرورا . وكا ارتفع شأن الغناء ، ازدهرت الموسيقي ، وكثيراً ما اشتركت الأميرات وسيدات الطبقة الراقية في بغداد في رحلات موسيقية خاصة (٢)

وحفلت مجالس الفناء بالأدباء والمفنين ، وأجزل لهم هارون العطاء بما جذبهم إليه . واشتهر من بينهم المفنى زرياب ، الذى أنجب حمدؤنة وعلية ، فتمامتا الفناء على يدى أبيهما وأصبحتا من شهيرات المفنيات .

كان زرياب ، والد حمدونة وعلية ، مولى الخليفة المهدى العباسى ، فارسى الأصل وكان شاعراً مطبوعا وأديباً ملما بعلوم النجوم وأخلاق الشعوب وطبائمها وسير الملوك ، حافظ لكثير من الحريم والأمثال ، كاكان فصيحاً حلو الحديث حسن الصوت ، تعلم الفناء على إسحق الموصلي وتفوق عليه دون أن يشعر بذلك

<sup>(</sup>١) الأغاني ج ٢ س ١٧٠ - ١٧١ .

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي جـ ٢ ص ٣١٥ .

وقد طلب هارون الرشيد من إسبحق أن يأتى له بمغنى غريب قد حذق الفناء، وإن لم يكن قد اشتهر في هذا الفن، فذكر له تلميذه زرياب، فلما كله الرشيد أعرب عن نقسه بأحسن منطق وأوجز خطاب، وسأله عن معرفته بالفناء: نعم أحسن منه ما يحسنه الناس، وأكثر ماأحسنه لا يحسنونه مما لا يحسن إلا عندك، فإن أذنت غنيتك مالم تسمعه أذن قبلك، فأمره الرشيد بالفناء، فجلس ثم اندفع ففناه:

يا أيها الملك الميمون طائره هارون راح إليك الناس وابتكروا فأثم النوبة ، وطار الرشيد طرباً وأنب إسحق على كتمانه أمر زرياب عنه . فسقط في يد إسحق وخلا بزرياب وقال : ياعلى ! إن الحسد أقدم الأدواء وأدواها والدنيا فتاكة ، والشركة في الصناعة عداوة ولا حيلة في حسمها ، فتخير في ثنتين لابد لك منهما : أن تذهب عني في الأرض العريضة لاأسمع عنك خبراً ، وأما أن تقيم على كرهي ورغى مستهدفا إلى . فاختار زرياب الرحيل ، ورحل أولا إلى المغرب ومنها إلى الأندلس في خلافة عبد الرحمن الأوسط ، الذي أحب زرياب حبا شديدا وقدمه على جميع المغنين (١) .

تلك هي حياة زرياب الأولى ، وقد ورثه أولاده في الفناء وكانوا أنمانية ذكور و بنتين ها علية وحمدونة ، وقد تعلموا جميعاً الفناء ومارسوا صناعة الفناء ، وأصبحت أسرته كلها تحترف هذا الفن . وتزوجت علية بنت زرياب من الوزير هشام بن عبد العزيز ، أما حمدونة فقد تفوقت في فن الفناء على أختها علية ، وتقدمت في السن ، حتى لم يبق من بيت زرياب على قيد الحياة سواها ، وأخذ عنها الفناء على أصوله التي وضعها والدها .

و يرجع الفضل إلى زرياب في تعليم الجوارى الفناء فقد كانت له جوار أدبهن

<sup>(</sup>١) المقرى: نقح العليب ج ٢ س ٧٠٠ - ٧٠١

وعلمهن الغناء على العود . ومن أشهرهن غزلان وهنيدة اللتين كانتا تأخذان عودها بمجرد أن يهب زرياب من نومه ويأخذهو عوده ، ثم يكتب الشعر و يعود إلى مضجعه . ومن بين هؤلاء الجوارى ، اشتهرت هنيد بفرط جمالها ، وقد أعجب بها الخليفة عبد الرحن الأوسط فأهداها زرياب إليه ، وأصبحت من محظياته المقربات .

وكان لخلفاء العصر العباسى الثانى مجالس للطرب والغناء يحضرها الشعراء والأدباء والمغنون والمسيقيون والملهون ، فقد جمع مجلس المتوكل أول خلفاء هذا العصر مرة بين الشعراء والأدباء والمايين ، وفرح فى ذلك اليوم فرحاً شديداً وسر سروراً لم ير مثله ، وزاد فى تسكرمة الشعراء وأجزل لمم العطاء .

وكان الخليفة المعتمد مشغوفا بالطرب والفنساء والموسيق ، سأل مرة عبد الله بن خرداذبة والد أبى قاسم عبيد الله الجغرافي المشهور صاحب كتاب المسالك والمالك »، عن نشأة الموسيق والفناء وما طرأ عليهما من تغيير . فأجاد في وصفها في البلاد الإسلامية منذ أقدم العصور ، فسر المعتمد وقال له : قد قلت فأحسنت ، ووصفت فأطنبت ، وأقمت في هذا اليوم سوقا المغناء وعيداً لأنواع الملاهي ، ثم سأله المعتمد عن أنواع الطرب ، فقال على ثلاثة أوجه : طرب محرك ينعش النفس ودواعي الشيم ( الكرم ) عند السماع ، وطرب شجن طرب محرك ينعش النفس ودواعي الشيم ( الكرم ) عند السماع ، وطرب شجن من عدم من الأحباب ، وطرب يكون في صفاء النفس ولطافة الحس . وسأله لم عدم من الأحباب ، وطرب يكون في صفاء النفس ولطافة الحس . وسأله المعتمد : فا منزلة الإيقاع وفنون النغم ، قال إن منزلة الإيقاع من الغناء منزلة العروض من الشعر (١) ، « يقول المسعودي : ففرح المعتمد في هذا اليوم وخلع على ابن من الشعر (١) ، « يقول المسعودي : ففرح المعتمد في هذا اليوم وخلع على ابن خرداذبة وعلى من حضره من مدمائه ، وفضله عليهم ، وكان يوم لهو وسرور »

<sup>(</sup>١) حسن لمبراهيم حسن : تاريخ الإسلام السياسي ج ٣ ص ٦١٩ .

وكان الخليفة العباسي في العصر الثاني يهتم بمجالس الطرب ، فقد تملك الراضي الم لاستبداد بحكم بأمور الدولة وسكة النقود باسمه ، ولكنه أزال عن نفسه الم وتمثل بقول المأمون :

صل الندمان يوم المهرجان

بصاف من معتقة الدنان

بكأس خسرواني عتيست فإن العيد عيد خسروان (١) و وتعدت مجالس الفناء والطرب، من الخلفاء إلى الأمراء وكبار رجال الدولة و يرجع انتشار الفناء إذ ذاك إلى كثرة الجواري ، وكان معظم القيان اللاتي يحترفن الفناء في أوائل القرن الرابع الهجري من الجواري ، وقليل منهن من الحرائر (٢٠) وفي سنة ٢٦١ هـ أمر الخليفة القاهر بتحريم القيان والخمر ، وقبض على المفنين وكسر آلات اللهوكا فعل الحنابلة في أوائل هذا القرن ، وأمر ببيع المفنيات ، مع أن هذا الخليفة كان مولعاً بالشراب وسماع المفنيات .

<sup>(</sup>۱) المسمودى :مروج الذهب ج لا ص ۲۹ هـ ۳۰ . (۲) متر : الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجرى اجما ص ۲۶۶ .

# مصادر الكمتاب

مرتبة حسب أحرف المجاء بالنسبة لأسماء المؤلفين

أولا – مصادر عربية مخطوطة

إيليا المطران:

< مقالة في المكاييل والأوزان »

مخطوط بالمكتبة التيمورية بدار الكتب رقم ٣٤١ رياضيات .

ابن الرفعة : أبو العباس نجم ألدين أحمد بن محمد بن على

الإيضاح والتبيان في معرفة المكيال والميزان »

مخطوط بالمكتبة التيمورية بدار الكتب رقم ٣١٣ رياضيات . ابن الضياء المكي : أبو التقا محمد بهاء الدين بن الضياء المكي العمرى .

« تاریخ مکة المشرّفة »

مخطوط بدار الكتب المصرية تحت رقم ١٥٧٠ تاريخ .

العبيدى : أبو على محمد

﴿ اصول الأحساب وفصول الأنساب ﴾

مخطوط بدار الكتب المصرية رقم ١٩ تاريخ.

العجيمى : حسن بن على

﴿ إهداء اللطائف من أخبار الطائف ﴾

مخطوط بدار الكتب المصرية رقم ٨٧ تاريخ.

ابن عراق : على بن محمد

نشر اللطائف في قطر اللطائف »

مخطوط بدار الكتب المصرية رقم ٢٢٣٣ تاريخ .

العسكرى : أبو هلال الحسين على المسكرى

( م ۳۸ \_ التاريخ الإسلاى العام )

« الأواثل » . مخطوط بدار الكتب رقم . ٢٧٧٣ تاريخ ابن قدامة المقدسي ( ٦٢٠ هـ ) : أبو محمد عبد الله بن عبد الله بن أحمد

« الاستبصار في أنساب الأنصار » مخطوط بدار الكتب ٤٣٩

النهرواني ( ٩٨٨ هـ ) قطب الدين محمد بن أحمد المسكى

«الإعلام بأعلام بيت الله الحرام» مخطوط بدار الكتب رقم ٨٤٧ تاريخ مؤلفه غير معاوم

خلاصة السيرة الجامعة لعجائب أخبار ملوك التبابعة » .

شرح لم يعلم مؤلفه ، على القصيدة الحيرية ، لأبى الحسن نشوان بن سعيد الحيرى

ثانيا - مصادر عربية منشورة

الأبشيهي : شماب الدين أحمد .

« المستطرف في كل فن مستظرف » جزءان

أبكاريوس الأرمني :

« نهاية الأرب في أخبار العرب » ( مرسيليا ١٨٥٢ م ) ابن الأثير : ( ٦٣٠ ه = ١٦٣٨ م ) على بن أحد بن أبي الكرم

« الكامل في التاريخ » ١٢ جزء ( بولاق ١٢٧٤ هـ )

« أسد الفابة في معرفة الصحابة ) ه أجزاء ( القاهِرة ١٢٨٠ ه )

أحد أمين:

« فجر الإسلام » ( القاهرة ١٩٢٨ )

« نحى الإسلام » ٣ أجزاء ( القاهرة ١٩٣٣ – ١٩٣٦ ) « عكاظ والمربد » ( بحث مجلة كلية الآداب ، مايو ١٩٣٣ )

« الفتوة في الإسلام » ، ( بحث في مجلة كلية الآداب ، مايو ١٩٤١ )

« الصعلكة والفتوة في الإسلام » \_ سلسلة إقرأ رقم ١١١

أحد عيسى:

ألماب الصبيان عند العرب، ، بحث مجلة مجمع اللغة العربية ،
 ١٩٣٧، ٢ .

تاريخ البيارستانات في الإسلام ( القاهرة ١٩٣٩ ) م .
 الأزرق : الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد

أخبار مكة وما جاء فيها من ألآثار ، جزان

( المطيمة الماجدية بمكة ١٣٥٧ ه، نشر الأستاذ رشدى الصالح )

إسرائيل ولفنسون :

تاريخ اليهود في بلاد المرب في الجاهلية وصدر الإسلام (القاهرة ١٩٣٧م) أسمد داغر :

حضارة العرب » ( القاهرة ١٩١٨ م )
 إسماعيل أحد أدم :

إسماعيل أحمد أدهم : « علم الأنساب العربية » (القاهرة ١٩٣٨ م )

الاصطخرى: أبو القاسم ابراهيم بن محمد الفارسى « مسالك المالك » ( ليدن ١٨٧٣ هـ )

الأصفهاني : أبو الفرج على بن الحسين

« الأغانى » ( بولاق ١٣٨٠ ه )، والجزء ٢١ ، طبع ليدن سنة ١٣٠٥هـ والأجراء التي نشرتها دار الكتب منذ سنة ١٩٢٧ م

الألوسى : السيد مجمود شكري

« بلوغ الأرب في معرفة أحوال العرب » ٣ أجزاء سنة ١٩٣٤ م البلاذرى ( ٢٧٩ هـ = ٨٩٢ م ) : أحمد بن يحيي بن جابر .

﴿ فَتُوحَ البلدانِ ﴾ ( القاهرة ١٣١٨ م )

البندادي: أبر الفوز محد أمين

« سبائك الذهب في معرفة قبائل العرب » ( بمباى ، ١٢٩٦ هـ )

البغدادي : عبد القادر بن حر

خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب » ( بولاق ، ۱۲۹۹ هـ )

البقاعي : برهان الدين :

« لعب العرب بالميسر في الجاهلية الأولى » ( ليدن ١٣٠٣ هـ ) ·

البكرى: عبد الله بن عبد العزيز بن محمد بن عمر .

« معجم مااستعجم » أربعة أجراء تحقيق الأستاذ مصطفى السقا -

بندلى سليبا الجوزى

« الأمومة عند العرب » ، ( طبع كازان ١٩٠٢ ) وهو ترجمة كتاب

Wilken: Das Matriarchet bei den Alten Arabern, 1884, البيروني : أبو الربحان محمد أحمد الخوارزمي

« الآثار الباقية عن القرون الخالية » ليبسك ١٨٧٨ م )

التبريزي: أبو زكريا يحيي بن على محمد بن بسطام.

« شرح أشعار الحاسة »

نشر الأستاذ فريتاج Freytag ، طبع Bonnae نشر الأستاذ

الثمالبي النيسابورى : أبو منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل « غرر أخبار ملوك الفرس ومصيره » (با ريس ١٩٠٠)

﴿ عُرِرِ احْبَارِ مَاوَكُ الْفُرْسُ وَمُصَيْرِهُم ﴾ ﴿ وَلِيسَ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

« لطائف المعارف » ( ليدن ١٨٦٧ ) نشر الأستاذ جونج Jong

جورجي زيدان

﴿ تَارِيحُ آدَابِ اللَّهَ الْمُرْبِيةِ ﴾ (القاهرة ١٩١١م)

« أنساب العرب القدماء » ( القاهرة ١٩٢١ م )

« تاريخ التمدن الإسلامي » • أجزاء (القاهرة ١٩٣١ م)

« تاریخ المرب قبل الإسلام » ( القاهرة ۱۹۲۲ م ) ابن الجوزى ( ۹۷۰ ه ) أبو الفرج عبد الرحمن بن على بن محمد

لا سيرة عمر بن الخطاب ،

الجهشياري ( ٣٣١ ه ) أبو عبد الله محمد بن عبدوس :

﴿ كَتَابِ الْوِزْرِاءِ وَالْكَتَابِ ﴾ ( ِالْقَاهِرَةُ ١٩٣٨ ) .

نشره الأساندة مصطفى السقا و إبراهيم الإبيارى وعبد الحفيظ شلمي الجاحظ ( ٢٠٠ هـ = ٨٦٩ م ) : أبو عثمان عمرو بن بحر

حكتاب التاج في أخلاق الملوك » .

حققه المرحوم الأستاذ أحمد زكى ( القاهرة ١٣٣٢ هـ = ١٩١٤ م ) ابن حجر العسقلاني ( ٨٥٣ هـ ) شهاب الدين بن على

« الإصابة في تمييز الصحابة » ( القاهرة ١٩٢٣ م ) حسن ابراهيم حسن

السيادة العربية والشيعة والإسرائيليات في عهد بني أمية » تأليف
 فان فلوتن (ترجمة إلى العربية )

«الدعوة إلى الإسلام» تأليف توماس أرنولد (ترجمة إلى المربية ١٩٤٧) كاتاريخ الإسلام السياسي» الأجزاء: ١ر٢ر٣ ( القاهرة ١٩٤٥ ـ ١٩٤٨) ابن عبد الحكم (٣٥٣ هـ) أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله

﴿ فَتُوحَ مُصُرَ وَالْمُوبِ ﴾

ابن أبى الحديد ( ٤٠٤ هـ ) إلشريف الرضى محمد بن أبى أحمد الحسنى « كتاب شرح نهج البلاغة » ٤ مجلدات ( القاهرة ١٣٢٩ هـ )

الحلبي ( ١٠٤٤ هـ ) . على بن برهان الدين ابراهيم بن احمد

« إنسان العيون في سيرة الأمين والمأمون » .

ابن خرداذبة : أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله بن أحمد .

« المسالك والمالك » . ( ليدن ١٣٠٦ ه ) .

الخطيب البندادي ( ٤٦٣ ه ) : الحافظ أبو بكر أحمد بن على

«تاریخ بغداد أو مدینة السلام» ٤ أجزاء (القاهرة ١٣٤٩ه=١٩٣٦ م)

ابن خلدون ( ٨٠٨ ﻫ ) : عبد الرحمن بن محمد بن محمد جابر .

﴿ العبر وديوان المبتدأ والخبر ﴾ ٧ أجزاء ( القاهرة ١٣٨٤ ﴿ )

« المقدمة » ( بيروت ١٩٠٠ م )

ابن خلـكان : شمس الدين أبو المباس أحمَّد بن ابراهيم بن أبي بكر

« وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان » . جزءان ( بولاق ١٢٨٣ ه

والمطبعة البمنية بمصر ١٢١٠ هـ)

ترجه إلى الإنجليزية De Slane \_ ( باريس ١٨٤٢ \_ ١٨٤٨ ) ابن دريد: أبر محمد بن الحسر الأزدى .

« الاشتقاق » طبع جوتنجن Gotingen م ١٨٠٤ م

دحلان ؛ أحمد زيني

« السيرة النبوية والآثار المحمدية »
 ( على هامش السيرة الحلبية ) – القاهرة ١٣٢٠ هـ

الدميرى: كال الدين .

« حياة الحيوان» ( القاهرة • ١٣٠٠ ه ) ,

الديار پکري ( ٩٦٦ هـ ) : حسين بن محمد بن الحسن .

( القاهرة ١٨٢٣ ه ) مجزءان ( القاهرة ١٨٢٣ ه ) رشاد أبو السعود ، وعبد الجيد هديس

« محتصر تاریخ العرب القدیم » ( طبعة الشام ۱۲۹۰ م ) .
 الزبیدی : أبو الفیض السید مجمد مرتضی الحسینی .

 د نشوة الارتياح في بيان حقيقة الميسر والقلااح » ( ليدن ١٣٠٣ هـ) زکی محمد حسن :

« مصر والحضارة الإسلامية » ( الرسالة ١٠ من سلسلة الثقافة المسكرية

التي تصدرها إدارة الشئون المامة في وزارة الحربية ).

« الرحالة المسلمون في المصور الوسطى » ( القاهرة ١٩٤٥ ) .

 دراسات في مناهج البحث والمراجع في التاريخ الإسلامي » ( مجلة كلية الآداب ، مايو ١٩٥٠ ) .

الزنخشرى : محمود بن همر .

« الكشاف عن حقائق التنزيل» (كلكتا ١٨٠٦ م) ابن سميد : على بن موسى المغربي

﴿ كُتَابِ المُغْرِبِ فِي حَلِي الْمُغْرِبِ ﴾ ﴿ لَيْدَنْ ١٩١٨ — ١١٩٩ م )

ابن سعد (۲۳۰ م): محد .

« كتاب الطبقات الكبير » ٨ أجرّاء (ليدن ١٣٢٢ ه ). السيوطي ( ٩١١ هـ ) الحافظ جلال الدين عبد الرحمن

﴿ تَارِيخِ الْخُلْفَاءِ ( ١٣٥١ هـ ) .

خيند أمير على : عنتصر تاريخ العرب والتمدن الإسلامي » .

ترجمه من الأنجليزية الأستاذ رياض رأفت ( القاهرة ١٩٣٨ م )

سعيد الأفناني:

 أسواق العرب فى الجاهلية والإسلام » ( دمشق ١٩٣٧ م ) . السمهودي ( ٩١١ هـ ) : أبو الحسن على بن عبد الله بن أحمد .

﴿ وَفَاءَ الْوَفَاءَ بِأَحْبَارِ دَارِ الْمُصْطَفِّي ﴾ القاهرة ١٣١٦ ﻫ ﴾ .

السهيلي : أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله الخشمي .

« الروض الأنف » جزءان ( القاهرة ١٩١٤ م )′

ابن سيدة : أبو الحسن على بن اسماعيل

« المخصص » ( القاهرة ١٣٢١ ه ) :

سيدة اسماعيل كأشف مر

« مصر في فجر الإسلام » ( القاهرة ١٩٤٧ ).

« مصر في عصر الإخشيديين » ( القاهرة ١٩٥٠ ) .

الشهر ستاني : أبو الفتح محمد بن عبد الكريم .

« الملل والنحل » ، ( لندن ١٨٤٦ )

الشيزرى: عبد الرحن بن نصر.

نهاية الرتبة في طلب الحسبة ، نشر الدكتور البار العريني :

( القاهرة ١٩٤٦ ) .

ابن طباطباً : محمد بن طباطبا ، الممروف بابن الطقطتي .

الفخرى فى الآداب السلطانية والدول الإسلامية » القاهرة ١٩٢٣)

الطبرى : أبو جمفر محمد بن جرير .

« تاريخ الرسل والملوك » نسخة في ثمانية عشر مجلداً ، طبع مطبعة بريل عدينة ليدن من سنة ١٨٩٨ إلى سنة ١٨٩٨ م .

بمدينه ليدن من سنه ١٨٧٦ إلى سنه ١٨٩٨ م

الطرطوشي : محمد بن الوليد الفهرى .

« سراج الماوك » ( القاهرة ١٢٩٩ ه ) ·

طه حسين :

( الفتنة الـكبرى – عثمان » ( القاهرة ١٩٤٨ م ) .

« على و بنوم » ( القاهرُة ١٩٥٣ ) .

طیفور ( ۲۳۰ ه = ۸۹۳ – ۸۹۵ م : أبو الفضال أحمد بن أبی طاهر « تاریخ بنداد » (لمیبسك ۱۹۰۸ م )

عبد الحيد العبادى :

صور من التاريخ الإسلامى ، المصر المربى » ( الأسكندرية ١٩٤٨ )
 أحابيش قريش - هلكانوا عربا أو حبشا ؟ » بحث في مجلة كلية

و الحابيس فريس مست هن عانوا عربا او حبسا الما الآداب ، مانو ۱۹۳۳ .

ابن عبد ربه : أبو عمر أحمد بن محمد عبد ربه الأندلسي

« المقد الفريد »
 نشره الأساتذة ; أحمد أمسين وأحمد الزين وإبراهيم الابيارى
 ( القاهرة ١٩٤٠ )

لا بلوغ الأرب في مآثر العرب » مطبعة الصفا في لبنان ١٣١٩ هـ)
 العمرى : ابن فصل الله

« مسالك الأبصار في ممالك الأمصار » ( القاهرة ١٩٢٤ ·)

على إبراهيم حسن : « النظم الإسلامية » (القاهرة ١٩٣٩)

« نساء لهن في التاريخ الإسلامي نصيب » ( القاهرة ١٩٥٠ )

« مصر فى العصور الوسطى » ( القاهرة ١٩٥١) على عبد الواحد وافى :

« الأسرة والحجتمع » (القاهرة ١٩٤٥ )

« وأد البنات عند العرب في الجاهلية ، عوامله الصحيحة وموقف الإسلام منه » ( مجلة « الرسالة العدد ٤٠٠ ، مارس ١٩٤١ )

فارس من موسف الشدياق :

« الساق على الساق فيما هو الفارياق ، أو أيام وشهور وأعوام في مجم

العرب والأمجام » ( باريس١٩٥٠ م ) .

أبو الفداء : إسماعيل بن ، عماد الدين صاحب حماة .

« المختصر في أخبــار البشر» ٤ أجزاء (القسطنطينية ١٣٨٦ .

، 🏌 والقاهرة ١٣١٥ ﻫـ).

ابن قتيبة الدينورى : أبر محمد عبد الله بن مسلم . « المعارف » ( القاهرة ١٩٣٤ )

« اليسر والقداح » ( القاهرة ٢٣٤٢ م )

قدورة : زاهية .

« عائشة أم المؤمنين » ( القاهرة ١٣٦٦ ه = ١٩٤٧ م ) « الجامع لأحكام القرآن » القاهرة ١٩٣٧ )

القلقشندى: أبو العباس أحمد

« صبح الأعشى في صناعة الانشاء » ١٤ جزءا ( القاهرة ١٩١٣ — ١٩١٩ )

الكاساني الحنني :

د بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع » ج ٢ ( القاهرة ١٣٢٧ ه )
 الكرملي - الأب أنستاس مارى الكرملي

﴿ النقود العربية وعلم النميات ﴾ ( القاهرة ١٩٢٩ ). ﴿ النَّا السَّالِي النَّالِي النَّلْمُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّل

الكندى ( ٣٥٠ ه ) : أبو عمر مجمد بن يوسف

«كتاب ولاة مضر» نشره روثن جست باسم «كتاب الولاة وكتاب القضاة » لندن ١٩١٧ م ) الماوردي ( ٤٥٠ ه = ١٠٥٧ م ) أبو الحسن على بن محمد بن حبيب المصرى « الأحكام السلطانية » ( القاهرة ١٢٩٨ هُ ولندن ١٩٠١ م ) مُتُزَّ: آدِم

> الحضارة الإسلامية فى القرن الرابع الهجرى » . ترجمة الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريدة

السعودي ( ٣٤٦ ه ) : أبو الحسن علي بن الحسين بن على .

« مروج الذهب ومعادن الجوهر » جزءان ( القاهرة ١٣٠٣ هـ مصطفی بدر:

محنة الإسلام السكبرى - مقوط بفداد

أبو المحاسن ( ۸۷۱ ﻫ ) جمال الدين يوسف بن تغرى بردى

 النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة » (القاهرة ١٩٣٠ - ١٩٤٨) المقرى ( ١٠٤١ ۾ = ١٦٣٣ م ) : شهاب الدين أحمد بن محمد

> « نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب » . ٤ أجزاءُ ( بولاق ١٢٧٩ ه = ١٨٦٢ م )

مسکویه ( ۲۲۱ هـ ) ﴿ تَجَارِبِ الْأَمْ وَتَعَاقَبِ الْمُمْ ﴾ ٣ مجـلدات ، عنى بتصحيحهــا

أمدروز Amedroz (القاهرة ١٧٣٧ه = ١٩١٤م) المبرد : أبو المباس محمد

« السكامل في الأدب » جزءان ( القاهرة ١٣٧٤ هـ) محمد جمال الدين سرور :

« قيام الدولة العربية الإسلامية في حياة محمله صلى الله عليه وسلم » ( القاهرة ١٩٥٢ )

محمد الخضرى :

« تاريخ الأمم الإسلامية » ٣ أجزاء

محمد عبد المميد خان

« الأسير العربية قبل الإسلام » ( القاهرة ١٩٣٧ م )

مولای محمد علی :

« محمد رسول » ( القاهرة ١٩٤٨ ) ترحمه إلى المر مة الأستاذ مصطق فيمر

ترجمه إلى المربية الأستاذ مصطفى فهمى والأستاذ سميد جودة السحار محمد كرد على :

« الإسلام والحضارة العربية » جزءان ( القاهرة ٩٣٤ – ١٩٣٦ م ) محمد نعان الجارم :

دأديان العرب في الجاهلية » جزءان ( القاهرة ١٩٢٣ )
 محمد لبيب البتنوني

« الرحلة الحجازية » طبعة ثانية ، ١٣٢٩ هـ المرزوق : أبو على الأصفهابي

الأزمنة والأمكنة »، طبع مجلس دائرة الممارف بالهند ١٣٣٢ هـ
 المقريزى ، تقى الدين أبو محمد أحمد بن على

النزاع والتخاصم فيما بين أمية وهاشم ، ( ليدن ١٨٨٨ ) م
 شذور المقود في ذكر النقود » ( المطبعة الحيدرية في النجف ١٣٥٦هـ)

ابن منظور : أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم « لسان العرب » ( بولاق ١٣٠٢ — ١٣٠٧ هـ )

نامية أبوت :

« المرأة والدولة في فجر الإسلام »

بحث ترجمه الأستاذ محمد عبد الغنى حسن المجلة الأمريكيه للغات

السامية وآدابها .

النجيرى : إسحاق إبراهيم بن عبد الله

( القاهرة ١٣٤٣ ه )
 ابن النديم : ( ٣٨٣ = ٩٩٣ ) محمد بن اسحق

« الفهرست » جزءان ( ليبسك ١٨٧١ م )

النووى ( ٢٧٦ ه = ١٢٧٧ ) . أبو زكريا محيى الدين بن شرف

« تهذیب الأسماء واللغات » جزءان ( القاهرة ) ابن هشام : عبد الملك بن هشام بن أيوب الحيرى

« سيرة رسول الله » طبع جوتنجن ، ١٢٧٦ هـ - ١٧٦٢ م الهمداني : أبو مجمد الحسن بن أحمد بن يعقوب

«الإكليل» ج ٨ نشرة الأب أنستاس مارى الكرملي (بفداد ١٩٣١) أبو هلال الصابيء ( ٤٤٨ ه = ١٥٠٦ م )

ر حرف مستبرد ( مرده الأمراء في تاريخ الوزراء » طبعة « . ف . أمدروز

هنری لامنس:

د الأحابيش والنظام العسكرى فى مكة زمن الهجرة » ( بجث فى مجلة المسرق السكائوليكية ، ١٩٣٦ )

« الحجارة المؤلمة ومظاهر عبادتها عند العرب الجباهلية » ( بحث ]

في مجلة المشرق ، ١٩٢٨ )

الواقدى (٢٠٧ هـ ) : أبو عبد الله محمد بن عمر

« فتوح الشام » ( القاهرة ١٣٠٢ ه )

وستنفلا: فردنند

تواریخ مکة المشرفة » ، (مدینة غتنفة ، ۱۲۸۵ هـ )

وهب بن منبه :

و تاریخ ملوك حمیر » لو پس شیخو

« النصرانية وآدابها بين عرب الجاهلية » ( بيروت ، ١٩١٢ )

ياقوت : شهاب الدين أبو عبد الله الحموى

« معجم البلدان »

اليعقوبي . أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب المعروف بابن واضح .

« تاريخ اليمقوني » ٣ أجزاء ( النجف ( ١٣٥٧ هـ )

يوسف رزق الله غنيمة :

الحيرة \_ المدينة والمملكة العربية » ( بغداد ، ١٩٣٦ م )

« نزهة المشتاق في تاريخ يهود العراق » ، بغداد (١٩٢٤ م ) . أبو يوسف (١٩٢ هـ = ٧٠٧ م ) : يعقوب بن إبراهيم

و يوسف (١٩١ مـ – ٧٠٧ م ) . يتعوب بن إراسيم «كتاب الخراج » ( بولاق ١٣٠٢ هـ والمطبعة السلفية بمصر ١٣٤٦ هـ )

## ثالثاً - مصادر أوربية

Ameer: Sayed Ali.

A Short History of the Saracens. (London, 1939)

Brockelman: Carle.

History of the Islamic Peopes. (London, Rutledge & Paul, 1949).

Browne: E. G.

A Literary History of Persia (2 Vols. London 1902-1903).

Burckhardt : J. J.

1. Travels in Arabia. (London, 1819)

2. Arabic Proverbs (2 nd. ed. London, 1875)

Burton: R. F.

Personal Narrative of a Pilgrimage to Al-Madinah aud Meccah. (2 Vols. London, 1898)

Caussin de Perceval;

Essai sur L'Histoire des Arabes avant l'Islamisme.

(3 Vols. Paris 1847-1848)

Doughty: C. M.

Travels in Arabia Deserta. (2 Vols. Cambridge, 1888)

Dozy: R.

Supplément aux Dictionnaire detaille des noms des Vetements chez les Arabes. (Paris, 1845)

Encyclopædia of Islam. (London and Leyden, 1913-193)

Freeman : E. A.

The History and Conquests of the Saracens (London 1876).

Fresnel: E.

Lettres sur l'Histoire des Aarbes avant l'Islamisme, (Paris, 1836)

Gibb: H. A. R.

Arabic Literature. (London, 1928)

Gibbon: E

History of the Decline and Fall of the Roman Empire, 7 Vols.

Gilman : Arthur

The Saracens from the Earliest times to the Fall of Baghdad.

Hell, Joseph

Die Kultur der Araber. translated from the German by Khuda Bukhsh under the title • The Arab Civilisation • (London, 1926)

Hitti, ph.

History of the Arabs, (London 1927)

Hogarth: N. G.:

The penetration of Arabia. (London, 4905) Arabia. (Oxford 1922)

Huart, clément :

Histoire de Arabes. 2 Vols. (Paris. 1912-1913).

Kierman : R. H.

The Unveiling of Arabia. (London, 1937)

King: L. W.

A History of Babylon from the Foundation of the Monarchy to the Persian Conquest (London. 1919).

Lammens: Henry.

- 1. Le Berceau de L'Islam. (Romae 1914)
- La Citè Arabe de Taif à la Veille de L'Hegire. (Beyrouth 1922) (Méanges de L'Université Saint-Jseph, Beyruth, tome VII)
- 3. Fatima et les Filles de Mahomet (Romae. 1912)
- 4. Mahomet fut il Sincére?

  (Extrait des «Recherches de Science Religieuse» Nos 1.

  (Let 2. Paris, 1911)
- 5. Les Ahabis et l'Organisation Militaire de la Mecque au siècle de L'Hegire.

(Journal Asiatique, onziéme séreie, tome VIII, 1916)

- 6. La Republique Marchande de la Mecque vers L'an 600 de notre êre (Extrait du Bulletin de L'institut Egyptien 5 serie)
- 7 La Mecque à la veille de L'Hegire. (Mélanges de L'Université Sait - Joseph, Beyrouth, tome (X)

Le Strange: Guy

- 1. Baghdad during the Abbasid Caliphate (Oxford. 1924).
- 2. A Greek Embassy to Baghdad in 917 A D. (J. R. A. S.).

Lane-Poole, S.

The Muhammadan Dynasties (Paris 1905)

Levy: R

Persian Literature. (London 1923)

Lyall, ch. Ancient Arabian Poetry (London, 1930)

#### Margoliouth

- 1 Mohamed and the Rise of Islam. (London & New York)
- 2. The Relations between Arabs Israelites prior to the Rise of Islam. (London 1924)

Mair. W.

- 1. Life of Mahomet. 4 Vols (London, 1858-1861)
- 2. The Caliphate, its Rize, Dicline and Fall, (Oxford, 1902)

Nicholson, Reynold A Literary History of the Arabs. (London, 1907)

- Noldeke, th, 1. Shketches from Eastern History Translated by J. S. Black. (London, 1892)
  - 2. The Scope and Influenence of Arabic History (The Historians' History, of the World Vol. 8. London, 1908)
- O L'eary de Lacy. Arabia before Muhammad. (London, 1927)

#### Perron, M.

temmes Arabes avant et depuis L'Islamisme. (Paris, 1858 Robertson Smith.

- Kinship and Marriage in Early Arabia. (2 nd édition, London, 1903.)
- 2. Lectures on the Religion of the Semites. (London, 1894) Rutter, Eldon.

Holy Cities of Arabia. (London 1949)

Sediliot, L. A.

Histoire Generale des Arabes: leur Empire, leur Civilisation, leurs écoles philosophiques, scientifique et littéraires. (Deuxieme édition. 2 Vois. Paris 1877)

Sykes, Percy

A History of Persia. 2 Vols. (London, 1915 - 1921).

Thomas: B

The Arabs. (London 1937).

Von Kremer

Orient under the Caliphs, 2 Vols,

translanted by khuda Bukhsh (Calcutta, 1920 - 1927).

Zaki M. Hasan

Les Tulunides, (Paris, 1933).

## كتب المؤلف

مفحة

347

١ - النظم الاسمورية (والطبعة الثالثة ١٩٩٧)

بالاشتراك مع الدكتور حسن ابراهيم حسن مدير جامعة أسيوط السابق يحث في نظام الحلافة ، والوزارة ، والكتابة ، والحجابة ، وسلطة الولاة ، ودواوين الحكومة ، والجيش ، والبحرية ، ومصارف بيت المال ، ونظام القضاء . ترجه مولاى علم اقة خان صاحب صديق إلى اللغة الأوردية ، لغة بلاد الهند الرسمية ، ونشرته ندوة المصنفين في دلهى .

١٤٨ [ الطبعة الثانية ١٤٨] ١٤٨ ] ١٤٨

يبحث في تاريخ النساء في الدولة العربية ، والدولة العاسية ، ومصر الإسلامية الوسيطة ، ويتناول ملابس المرأة في الإسلام .

٣ - سيرة الفاهرة [الطبعة الثانية ١٩٥١]

بالإشتراك مع الدكتور حسن أبراهيم حسن والأستاذ ادوار حلم ، ترجم من الانجليزية إلى العربية عن Lane-Poole: The Story of Cairo

٤ – موهر الصفعي [ الطبعة الثانية ١٩٦٣ ]

AYA

يبحث في حياة جوهر قائد المز لدين الله الفاطمي ، والدور الذي قام به الممزّ في تاريخ مصر .

## تابع كتب المؤلف

مفحة • ٢ •

٥ - مصر في العصور الوطى [ الطبعة الحامسة ١٩٦٣ ].

من الفتح العربي إلى الفتح العثماني

يبحث في تاريخ مصر من الفتح المربى إلى الفتح العباني ويشمل عهد الخلفاء الراشدين والأمويين والعباسيين في مصر ، وعهود دول : الظولونيين ، والإخشيديين ، والفاطمين ، والأيوبيين ، والماليك وذلك فيا يتعلق : بالتاريخ السياسي ، والعلاقات الحارجية ، ونظم الحسكم ، والملاقات ، والحالة الاقتصادية ، والحالة الاحتماعية .

٦ – دراسات في تاريخ المماليك الحربة [الطبعة الثالثة ١٩٦٣]

يبعث في تميزات الدولة ، وسلطنة الماليك قبل الناصر عجد وفي عهده وعهود أبنائه وحفدته ، والسياسة الخارجية ، ومبدأ الورائة ، وألقاب السلطان ، ووظائفه ، والبيوت السلطان ، ومديريها ، والحرس السلطان داخل القصر وفي المواكب ، ونظام لخلافة المباسية في القاهرة ، وهواون الحسكومة المملوكية ، وكبار الموظمين الإداريين ، والحيش المملوكية ، وكبار الموظمين الإداريين ، والحيش المملوكية ، والحالة اللاجماعية ،

٧ \_ استخرام المضاور وطرق البحث في التاريخ [ الطبعة الثانية ١٩٦٣ ] ٢٠٤ يبعث و طرق البعث التاريخي ، ومصادر الآثار ، ودواون الشعرا ، ، ومصادر الآثار ، ودواون الشعرا ، ، ومصادر الأقدين المنشورة

٨ - الناريخ الاسلامي العام [ الطبعة الثالثة ١٩٦٣ ]

يبجت و تاريخ الجاهلية ، والبعثة النبوية ، والخلفاء الراشدين ، والدولة الأموية ، والعصر العباسى ، ونظم الحسكم ف الجاهلية والدولة العربية والدولة العباسية

> الناشر: مكتبة النهضة المصرية به شارع عدلى بالقاهرة